
Dies ganze geistliche und liturgische, disziplinäre und theologische Erbe mit 
seinen verschiedenen Traditionen gehört zur vollen Katholizität und 

Apostolizität der Kirche (UR 17) 
Ökumenische Studientagung in der  

Orthodoxen Akademie von Kreta 

9.-16. Juni 2013 

Manfred Scheuer 

 

 

Hat mit der Religion Christi gar nichts zu tun … (Adolph von Harnack) 
 

Im Wintersemester 1899/1900 hat Adolph von Harnack (1851-1930) an der 

Universität Berlin sechzehn Vorlesungen vor Studierenden aller Fakultäten über „Das 

Wesen des Christentum“ gehalten. Harnack stellt das Evangelium in seiner 

historischen Erscheinung und in seinen Wirkungen als das Wesen des Christentums 

in einer populären Synthese dar, die zur Programmschrift der Liberalen Theologie 

wurde. Methodisch greift er zu den Mitteln der historisch-kritischen Methode und zu 

einer „Hermeneutik der Lebenserfahrung“. Die historisch-institutionellen und 

konfessionell dogmatischen Ausformungen des Christentums werden vom 

„Evangelium“ kritisch beurteilt. Der Kern der Botschaft Jesu ist für Harnack durch drei 

Momente gekennzeichnet: „das reich Gottes, Gott als Vater und der unendliche Wert 

der Menschenseele, die in der Liebe sich darstellende ‚bessere’ Gerechtigkeit.“ 

Über das griechisch-orientalische Christentum schreibt Harnack: „Der griechische 

Christ antwortet auf die Frage, wer Christ im höchsten Sinne des Wortes sei: der 

Mönch. Wer sich im Schweigen übt und im Reinsein, wer nicht nur die Welt flieht, 

sondern auch die Weltkirche, wer nicht nur die falsche Lehre vermeidet, sondern 

auch das Reden über die richtige, wer da fastet, kontempliert und unverrückt wartet, 

bis seinem Auge der Lichtglanz Gottes aufgeht, wer nichts für wertvoll hält als die 

Stille und das Nachdenken über das Ewige, wer nichts vom Leben verlangt als den 

Tod, wer aus solcher vollkommenen Selbstlosigkeit und Reinheit Barmherzigkeit 

hervorquellen lässt - der ist Christ.  … 

Nicht nur die Weltkirche hat sich das Mönchtum unterworfen und es überall unter ihr 

Joch gebeugt, sondern auch die Weltlichkeit ist in besonderem Maße in die Klöster 

eingezogen. In der Regel sind die griechischen und orientalischen Mönche heute die 



Organe für die niedersten und schlimmsten Funktionen der Kirche, für den Bilder- 

und Reliquiendienst, den krassesten Aberglauben und die blödeste Zauberei. 

Ausnahmen fehlen nicht, und noch immer muss sich die Hoffnung auf eine bessere 

Zukunft an die Mönche klammern; aber abzusehen ist nicht, wie einer Kirche 

Besserung werden soll, die, mag sie lehren was sie will, sich dabei beruhigt, dass 

ihre Mitglieder gewisse Zeremonien richtig beobachten — das ist der christliche 

Glaube — und die Fasten richtig einhalten - das ist die christliche Sittlichkeit. 

Wir fragen schließlich: Wie ist das Evangelium in dieser Kirche modifiziert worden, 

und wie hat es sich behauptet? Nun, zunächst habe ich keinen Widerspruch zu 

erwarten, wenn ich antworte: dieses offizielle Kirchentum mit seinen Priestern und 

seinem Kultus, mit allen den Gefäßen, Kleidern, Heiligen, Bildern und Amuletten, mit 

seiner Fastenordnung und seinen Festen hat mit der Religion Christi gar nichts zu 

tun. Das alles ist antike Religion, angeknüpft an einige Begriffe des Evangeliums, 

oder besser, das ist die antike Religion, welche das Evangelium aufgesogen hat. Die 

religiösen Stimmungen, die hier erzeugt werden, oder die dieser Art von Religion 

entgegenkommen, sind unterchristliche, sofern sie überhaupt noch religiös genannt 

werden können. Aber auch der Traditionalismus und die „Orthodoxie“ haben mit dem 

Evangelium wenig gemein; auch sie sind nicht von ihm her gewonnen oder von ihm 

abzuleiten. Korrekte Lehre, Pietät, Gehorsam, Schauer der Ehrfurcht können 

wertvolle und erhebende Güter sein; sie vermögen den einzelnen zu binden und zu 

zügeln, zumal wenn sie ihn in die Gemeinschaft eines festen Kreises hineinziehen; 

aber mit dem Evangelium haben sie so lange nichts zu tun, als der einzelne nicht 

dort gefasst wird, wo seine Freiheit liegt und die innere Entscheidung für oder wider 

Gott.“[1] 

 

 

Dies ganze geistliche und liturgische, disziplinäre und theologische Erbe mit 
seinen verschiedenen Traditionen gehört zur vollen Katholizität und 
Apostolizität der Kirche (UR 17) 
 

                                                
[1] Adolf con Harnack, Das Wesen des Christentums, Gütersloh 1977, 142f. 



Das Dekret über den Ökumenismus „UNITATIS REDINTEGRATIO“ des Zweiten 

Vatikanischen Konzils[2] wurde entworfen, nachdem das Konzil im Dezember 1962 

beschlossen hatte, drei Textentwürfe unterschiedlicher Herkunft zu ökumenischen 

Fragen sollten in einem einzigen Dekret zusammen gefasst werden. Das Schema 

dieses Dekrets, das unter der Verantwortung des Sekretariats für die Förderung der 

Einheit der Christen entstand, enthielt zunächst fünf Kapitel, von denen IV und V 

später abgetrennt und zu eigenen Konzilserklärungen (über das Verhältnis der 

Kirche zu den nichtchristlichen Religionen und über die religiöse Freiheit) wurden. 

Die ersten drei Kapitel wurden am Ende der II. Konzilssitzungsperiode 1963 

diskutiert. Nach Einarbeitung der Änderungsvorschläge wurde in der III. 

Konzilssitzungsperiode 1964 detailliert über das Schema abgestimmt. Nachdem alle 

Teile des Schemas vom Konzil bereits angenommen worden waren, wurden auf 

Weisung des Papstes 19 Textänderungen vorgenommen (Schwarze Woche). Die 

feierliche Schlussabstimmung ergab 2137 Ja- gegen 11 Nein-Stimmen; am gleichen 

Tag, dem 21. November 1964, wurde das Dekret feierlich verkündet. Die Lehre des 

Konzils über das Verhältnis der katholischen Kirche zu den nichtkatholischen Kirchen 

und Christen ist in der dogmatischen Konstitution über die Kirche, im Dekret über den 

Ökumenismus und auch im Dekret über die katholischen Ostkirchen enthalten. Diese 

Lehre muss zusammengenommen betrachtet werden. 

 

Kap. 3. Nr. 14. Die Kirchen des Orients und des Abendlandes sind Jahrhunderte 

hindurch je ihren besonderen Weg gegangen, jedoch miteinander verbunden in 

brüderlicher Gemeinschaft des Glaubens und des sakramentalen Lebens, wobei 

dem Römischen Stuhl mit allgemeiner Zustimmung eine Führungsrolle zukam, wenn 

Streitigkeiten über Glaube oder Disziplin unter ihnen entstanden. Mit Freude möchte 

die Heilige Synode neben anderen sehr bedeutsamen Dingen allen die Tatsache in 

Erinnerung rufen, dass im Orient viele Teilkirchen oder Ortskirchen bestehen, unter 

denen die Patriarchalkirchen den ersten Rang einnehmen und von denen nicht 

wenige sich ihres apostolischen Ursprungs rühmen. Deshalb steht bei den Orientalen 

bis auf den heutigen Tag der Eifer und die Sorge im Vordergrund, jene brüderlichen 

Bande der Gemeinschaft im Glauben und in der Liebe zu bewahren, die zwischen 

Lokalkirchen als Schwesterkirchen bestehen müssen. Es darf ebenfalls nicht 

                                                
[2] Vgl. Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil Hg. von Peter 

Hünermann und Bernd Jochen Hilberath, Bd. 3, 69-223, bes. 166-176. 



unerwähnt bleiben, dass die Kirchen des Orients von Anfang an einen Schatz 

besitzen, aus dem die Kirche des Abendlandes in den Dingen der Liturgie, in ihrer 

geistlichen Tradition und in der rechtlichen Ordnung vielfach geschöpft hat. Auch das 

darf in seiner Bedeutung nicht unterschätzt werden, dass die Grunddogmen des 

christlichen Glaubens von der Dreifaltigkeit und von dem Wort Gottes, das aus der 

Jungfrau Maria Fleisch angenommen hat, auf ökumenischen Konzilien definiert 

worden sind, die im Orient stattgefunden haben. Jene Kirchen haben für die 

Bewahrung dieses Glaubens viel gelitten und leiden noch heute. Das von den 

Aposteln überkommene Erbe aber ist in verschiedenen Formen und auf 

verschiedene Weise übernommen, und daher schon von Anfang an in der Kirche hier 

und dort verschieden ausgelegt worden, wobei auch die Verschiedenheit der 

Mentalität und der Lebensverhältnisse eine Rolle spielten. Dies alles hat, neben 

äußeren Gründen, auch infolge des Mangels an Verständnis und Liebe füreinander 

zu der Trennung Anlass geboten.  

15. Es ist allgemein bekannt, mit welcher Liebe die orientalischen Christen die 

liturgischen Feiern begehen, besonders die Eucharistiefeier, die Quelle des Lebens 

der Kirche und das Unterpfand der kommenden Herrlichkeit, bei der die Gläubigen, 

mit ihrem Bischof geeint, Zutritt zu Gott dem Vater haben durch den Sohn, das 

fleischgewordene Wort, der gelitten hat und verherrlicht wurde, in der Ausgießung 

des Heiligen Geistes, und so die Gemeinschaft mit der allerheiligsten Dreifaltigkeit 

erlangen, indem sie der göttlichen Natur teilhaftig" (2 Petr 1,4) geworden sind. So 

baut sich auf und wächst durch die Feier der Eucharistie des Herrn in diesen 

Einzelkirchen die Kirche Gottes, und durch die Konzelebration wird ihre 

Gemeinschaft offenbar. Bei diesem liturgischen Kult preisen die Orientalen mit 

herrlichen Hymnen Maria, die allzeit Jungfräuliche, die das Ökumenische Konzil von 

Ephesus feierlich als heilige Gottesgebärerin verkündet hat, damit dadurch wahrhaft 

und eigentlich Christus als Gottes- und Menschensohn gemäß der Schrift anerkannt 

werde. Ebenso verehren sie viele Heilige, unter ihnen Väter der gesamten Kirche. Da 

nun diese Kirchen trotz ihrer Trennung wahre Sakramente besitzen, vor allem aber in 

der Kraft der apostolischen Sukzession das Priestertum und die Eucharistie, wodurch 

sie in ganz enger Verwandtschaft bis heute mit uns verbunden sind, so ist eine 

gewisse Gottesdienstgemeinschaft unter gegebenen geeigneten Umständen mit 

Billigung der kirchlichen Autorität nicht nur möglich, sondern auch ratsam. Im Orient 

finden sich auch die Reichtümer jener geistlichen Traditionen, die besonders im 



Mönchtum ihre Ausprägung gefunden haben. Denn seit den glorreichen Zeiten der 

heiligen Väter blühte dort jene monastische Spiritualität, die sich von dorther auch in 

den Gegenden des Abendlandes ausbreitete und aus der das Ordenswesen der 

Lateiner als aus seiner Quelle seinen Ursprung nahm und immer wieder neue Kraft 

erhielt. Deshalb wird mit Nachdruck empfohlen, dass die Katholiken sich mehr mit 

diesen geistlichen Reichtümern der orientalischen Väter vertraut machen, die den 

Menschen in seiner Ganzheit zur Betrachtung der göttlichen Dinge empor führen. 

Alle sollen um die große Bedeutung wissen, die der Kenntnis, Verehrung, Erhaltung 

und Pflege des überreichen liturgischen und geistlichen Erbes der Orientalen 

zukommt, damit die Fülle der christlichen Tradition in Treue gewahrt und die völlige 

Wiederversöhnung der orientalischen und der abendländischen Christen 

herbeigeführt werde.  

16. Schon von den ältesten Zeiten her hatten die Kirchen des Orients ihre eigenen 

Kirchenordnungen, die von den heiligen Vätern und Synoden, auch von 

ökumenischen, sanktioniert worden sind. Da nun eine gewisse Verschiedenheit der 

Sitten und Gebräuche, wie sie oben erwähnt wurde, nicht im geringsten der Einheit 

der Kirche entgegensteht, sondern vielmehr ihre Zierde und Schönheit vermehrt und 

zur Erfüllung ihrer Sendung nicht wenig beiträgt, so erklärt das Heilige Konzil 

feierlich, um jeden Zweifel auszuschließen, dass die Kirchen des Orients, im 

Bewusstsein der notwendigen Einheit der ganzen Kirche, die Fähigkeit haben, sich 

nach ihren eigenen Ordnungen zu regieren, wie sie der Geistesart ihrer Gläubigen 

am meisten entsprechen und dem Heil der Seelen am besten dienlich sind. Die 

vollkommene Beobachtung dieses Prinzips, das in der Tradition vorhanden, aber 

nicht immer beachtet worden ist, gehört zu den Dingen, die zur Wiederherstellung 

der Einheit als notwendige Vorbedingung durchaus erforderlich sind.  

17. Was oben von der legitimen Verschiedenheit gesagt wurde, dasselbe soll nun 

auch von der verschiedenen Art der theologischen Lehrverkündigung gesagt werden. 

Denn auch bei der Erklärung der Offenbarungswahrheit sind im Orient und im 

Abendland verschiedene Methoden und Arten des Vorgehens zur Erkenntnis und 

zum Bekenntnis der göttlichen Dinge angewendet worden. Daher darf es nicht 

wundernehmen, dass von der einen und von der anderen Seite bestimmte Aspekte 

des offenbarten Mysteriums manchmal besser verstanden und deutlicher ins Licht 

gestellt wurden, und zwar so, dass man bei jenen verschiedenartigen theologischen 

Formeln oft mehr von einer gegenseitigen Ergänzung als von einer Gegensätzlichkeit 



sprechen muss. Gerade gegenüber den authentischen theologischen Traditionen der 

Orientalen muss anerkannt werden, dass sie in ganz besonderer Weise in der 

Heiligen Schrift verwurzelt sind, dass sie durch das liturgische Leben gefördert und 

zur Darstellung gebracht werden, dass sie genährt sind von der lebendigen 

apostolischen Tradition und von den Schriften der Väter und geistlichen Schriftsteller 

des Orients und dass sie zur rechten Gestaltung des Lebens, überhaupt zur 

vollständigen Betrachtung der christlichen Wahrheit hinführen. Dieses Heilige Konzil 

erklärt, dass dies ganze geistliche und liturgische, disziplinäre und theologische Erbe 

mit seinen verschiedenen Traditionen zur vollen Katholizität und Apostolizität der 

Kirche gehört; und sie sagt Gott dafür Dank, dass viele orientalische Söhne der 

katholischen Kirche, die dieses Erbe bewahren und den Wunsch haben, es reiner 

und vollständiger zu leben, schon jetzt mit den Brüdern, die die abendländische 

Tradition pflegen, in voller Gemeinschaft leben.  

18. Im Hinblick auf all dies erneuert das Heilige Konzil feierlich, was in der 

Vergangenheit von Heiligen Konzilien und von römischen Päpsten erklärt wurde, 

dass es nämlich zur Wiederherstellung oder Erhaltung der Gemeinschaft und Einheit 

notwendig sei, „keine Lasten aufzuerlegen, die über das Notwendige hinausgehen“ 

(Apg 15,28). Es spricht den dringenden Wunsch aus, dass von nun an alle ihr 

Bestreben darauf richten, diese Einheit allmählich zu erlangen in den verschiedenen 

Einrichtungen und Lebensformen der Kirche, besonders durch das Gebet und den 

brüderlichen Dialog über die Lehre und über die drängenden Notwendigkeiten der 

Seelsorgsaufgaben in unserer Zeit. In gleicher Weise empfiehlt das Heilige Konzil 

den Hirten und den Gläubigen der katholischen Kirche eine enge Verbundenheit mit 

denen, die nicht mehr im Orient, sondern fern von ihrer Heimat leben, damit die 

brüderliche Zusammenarbeit mit ihnen im Geist der Liebe und unter Ausschluss 

jeglichen Geistes streitsüchtiger Eifersucht wachse. Wenn dieses Werk mit ganzer 

Seele in Angriff genommen wird, so hofft das Heilige Konzil, dass die Wand, die die 

abendländische und die orientalische Kirche trennt, einmal hinweg genommen werde 

und schließlich nur eine einzige Wohnung sei, deren fester Eckstein Jesus Christus 

ist, der aus beidem eines machen wird. 

 

 

Kirche, begründet in der innertrinitarischen Liebesbeziehung (Dumitru 
Staniloae) 



 

Dumitru Staniloae (1903-1993) gilt als einer der profiliertesten Vertreter der 

orthodoxen Theologie. Seine „Teologia Dogmatica Ortodoxa" ist in rumänischer 

Sprache erschienen (dt. Orthodoxe Dogmatik (1978); sie gilt als repräsentativ für die 

orthodoxe Theologie. Der ekklesiologische Teil zeigt die enge Anlehnung dieser 

Theologie an die Patristik und die Betonung der innertrinitarischen Begründung der 

Kirche. 

„Die Kirche ist eine Gemeinschaft der Liebe, die immer neu aus den Quellen der 

innertrinitarischen Liebesbeziehungen gespeist wird. Sie lebt im unendlichen Ozean 

dieser dreieinen Subjektbeziehung und kann unentwegt daraus Kraft und Leben 

schöpfen. Im Sohn sind wir bereits durch die Tatsache seiner Menschwerdung aus 

Liebe zusammengeschlossen, noch mehr aber durch sein Opfer, das uns Kraft zu 

unserem eigenen Opfer vermittelt, so dass wir aus der Gefangenschaft in unserem 

Egoismus frei werden und in die unbegrenzte Liebesgemeinschaft mit Gott und den 

Nächsten eintreten können. Jene, die sich mehr und vollkommener heiligen, indem 

sie in einem kontinuierlichen Opferzustand verharren, sind innerhalb des Leibes 

Christi seinem Herzen und Gemüt näher; sie sind inniger in das Leben und die Kräfte 

eingepflanzt, die seinen Leib durchdringen und die ja von einer der Hypostasen der 

Trinität als unendliche Lebens- und Liebeskraft getragen werden. Dadurch werden 

sie auch vom Vater mehr geliebt und erfahren in ihrem Bewusstsein die Wogen 

seiner Liebe und des von ihm ausgehenden Lebens noch deutlicher, die von ihm 

zum Sohn hin strömen und sich vom Sohn durch den Heiligen Geist in unsere 

Herzen ergießen. In der Kirche weht der Hauch des Geistes, der Liebe zwischen 

dem Vater und dem Sohn, und der Geist pflanzt seinerseits die kindliche Liebe zum 

Vater in die Menschenherzen, wobei er zugleich die Liebe des Vaters zum Sohn 

weckt, die auch denen gilt, die mit dem Sohn im Leib der Kirche vereint sind. Der 

Hauch dieser Liebe, der uns durch den Geist erreicht, hat einst die Welt erschaffen, 

und nun stellt er diese in der Kirche wieder her.“[3] 

 

 

Jesusgebet 
 

                                                
[3] Dumitru Staniloae, Orthodoxe Dogmatik Bd. II (Ökumenische Theologie Bd. 15), Zürich-Gütersloh 

1990, 172f. 



Die Ursprünge des Jesusgebetes liegen im NT, und zwar in den an Jesus gerichteten 

Stossgebeten (Mt 15,22; 20,31; Mk 10,47; Lk 17,13; 18,13; 18,48), ferner in der 

Mahnungen, unablässig zu beten (Lk 18,1; Eph 6,18; 1 Thess 5,17). 

Die „Philokalie“ ist ein mehrbändiges Werk, in welchem Texte von mehr als 30 

Schriftstellern des christlichen Ostens, und zwar aus dem 3.-15.Jh. 

zusammengefasst sind. Diese Texte beziehen sich alle in irgendeiner Weise auf die 

Übung des Jesusgebetes, auf seine Methode und auf die damit verbundene 

Lebensführung, ferner auf die aus vertieftem Beten sich ergebenden mystischen 

Erfahrungen, auf deren Erscheinungsform wie auf deren theologische Deutung. Die 

„Philokalie“ erschien 1792 in Venedig, und zwar auf griechisch, hg. vom Bischof 

Makarios von Korinth. 

Ein Bruder fragte den Abt Makarios: „Welches unter den Werken des Gotteskämpfers 

und Fasters ist Gott wohl am angenehmsten? Er antwortete: „Glückselig zu preisen 

ist derjenige, der mit zerknirschtem Herzen den gebenedeiten Namen unseres Herrn 

Jesus Christus beständig auf den Lippen trägt. Es gibt fürwahr im alltäglichen Leben 

kein besseres Mittel als diese gesegnete Nahrung. Mache es dem Tiere gleich, das 

seine Nahrung noch einmal in den Mund zieht und das Angenehme des 

Wiederkäuens verspürt, bis es die Nahrung wieder zurückgehen lässt in den Magen 

und dadurch Wohlbefinden auf sein ganzes Inneres ausströmt. 

Wenn wir mit unseren Lippen den Namen unseres Herrn Jesus Christus 

aussprechen, wenden wir mit zerknirschtem Herzen unsere ganze Aufmerksamkeit 

auf ihn, damit er deinem Geiste gegenwärtig ist und du ihn nicht vergeblich im Munde 

führst. Denke mit Inbrunst an die Anrufung „Herr Jesus Christus, erbarme dich 

meiner“. Dann wird über deinem Schlafe die Gottheit ruhen; die dunklen Wolken der 

Leidenschaften, die dich bestürmen, verjagst du, und der innere Mensch wird die 

Reinheit des Adam erlangen, die er im Paradiese besaß... Bemühen wir uns, bei 

jedem Atemzuge zu sprechen: „Herr Jesus Christus, erbarme dich meiner; ich preise 

dich, mein Herr Jesus, eile mir zu helfen.“ (28-31) 

 

Als Hauptquelle der Verbreitung des Jesusgebetes gilt das Buch: Aufrichtige 

Erzählungen eines russischen Pilgers[4]. Die Redaktionsgeschichte dieses seinerzeit 

anonym erschienen Buches ist noch nicht völlig erforscht. Jedenfalls ist die allen 

                                                
[4] Aufrichtige Erzählungen eines russischen Pilgers, hg. und eingeleitet von Emmanuel Jungclaussen, 

Freiburg 1974. 



Übersetzungen zugrunde liegende russische Ausgabe der ersten vier Erzählungen 

von 1884 in Kazan bereits die 3. Auflage, die sich von der 2. Auflage (1881) und mit 

dieser nochmals von der 1. Auflage (um 1870) durchaus unterscheidet. Die 3. 

Auflage dürfte von dem großen russischen Starez Bischof Theophan dem Klausner 

(1815-1894) redigiert worden sein. 

Einige Textauszüge: 

„Das unablässige innerliche Jesusgebet ist das ununterbrochene, unaufhörliche 

Anrufen des göttlichen Namens Jesu Christi mit den Lippen, mit dem Geist und mit 

dem Herzen, wobei man sich seine ständige Anwesenheit vorstellt und ihn um sein 

Erbarmen bittet bei jeglichem Tun, allerorts, zu jeder Zeit, sogar im Schlaf. Es findet 

seinen Ausdruck in folgenden Worten: Herr Jesus Christus, erbarme dich meiner!“ 

(30) 

„Setz dich still und einsam hin, neige den Kopf, schließe die Augen; atme recht leicht, 

blicke mit deiner Einbildung in dein Herz, führe den Geist, das heißt das Denken aus 

dem Kopf ins Herz: Beim Atmen sprich, leise die Lippen bewegend oder nur im 

Geiste: ‚Herr Jesus Christus, erbarme dich meiner. ‚Gib dir Mühe, alle fremden 

Gedanken zu vertreiben. Sei nur still und habe Geduld und wiederhole diese 

Beschäftigung recht häufig.“ (31) 

„Ob du stehst oder sitzt, ob du gehst oder liegst, wiederhole unablässig ‚Herr Jesus 

Christus, erbarme dich meiner’, nicht laut, ohne Übereilung; und tue dieses eben 

dreitausendmal am Tage, füge nichts hinzu, streiche aber auch nichts aus eigenem 

Ermessen. Gott wird dir hierdurch helfen, das unablässige Wirken des Herzens zu 

erlangen." (33) 

„Das Anrufen des Namens Jesu Christi erfreute mich unterwegs, und alle Menschen 

waren gütiger zu mir; es war so, als hätten mich alle lieb gewonnen." (37) 

 

 

Er ist das Ebenbild des unsichtbaren Gottes (Kol 1,15) 
 

In Jesus Christus schaut uns Gott an. In Ihm sind wir von Gott her Angesehene. „Und 

weil das Auge dort ist, wo die Liebe weilt, erfahre ich, dass Du mich liebst. … Dein 

Sehen, Herr, ist Lieben, und wie Dein Blick mich aufmerksam betrachtet, dass er sich 

nie abwendet, so auch Deine Liebe. … Soweit Du mit mir bist, soweit bin ich. Und da 

Dein Sehen Dein Sein ist, bin ich also, weil Du mich anblickst. … Indem Du mich 



ansiehst, lässt Du, der verborgene Gott, Dich von mir erblicken. … Und nichts 

anderes ist Dein Sehen als Lebendigmachen. … Dein Sehen bedeutet Wirken“ 

schrieb der Brixener Bischof Nikolaus Cusanus (De visione Dei). Cusanus als Tiroler 

Bischof war ja im 15. Jahrhundert ein Ökumeniker, der zwischen Ost und West 

vermittelt hat. 

In einer Ikone wird der Blick für das Kommende freigegeben. Die Ikone ist nicht nur 

Erinnerung an Jesus und auch nicht nur Vergegenwärtigung seines Heilswerkes, sie 

nimmt die Wiederkunft Christi in den Blick. „Im Christusbild, in den Ikonen Mariens 

und der Heiligen begegnet uns die kommende Welt, die befreite Menschheit, der im 

Glanz Gottes stehende Mensch.“ (Christoph Schönborn) Die Ikone ist wie ein Prisma, 

durch das der Strahl Gottes einfällt und bricht. Wir können dessen Herrlichkeit in 

unterschiedlichen Tönen und Farben wahrnehmen und doch nicht ganz begreifen 

und nicht fassen.  

Im Abbild wird das „Urbild“ verehrt. Das dient der Erinnerung und Stärkung des 

Glaubens… „Je öfter man in Abbildungen schaut, desto mehr wird der Beschauende 

zur Erinnerung an die Urbilder und deren Nachahmung angeregt. Denn die Ehre, die 

man dem Bild erweist, geht auf das Urbild über, und wer ein Bild verehrt, verehrt die 

darin dargestellte Person.“ (Synodaldekret des II. Konzils von Nicäea) Ziel der 

Anschauung ist es, die eigene Gottebenbildlichkeit je neu zu bedenken und in der 

Sendung zu realisieren. So schenkt die Anschauung und Anbetung auch Gelöstheit 

und Freiheit.  

„Die Kirchen und die kirchlichen Gemeinschaften,… sind mit der katholischen Kirche 

durch das Band besonderer Verwandtschaft verbunden…“ (Zweites Vatikanisches 

Konzil, Oekumenismusdekret Nr.19) Ikonen sind ein Zeichen dieser Verbundenheit. 

Nach Auffassung der orthodoxen Kirche vergegenwärtigt sich in den Ikonen in 

gnadenhafter Weise das Dargestellte. Wir brauchen die gemeinsame Anbetung, die 

Fürbitte, das liebende Gedächtnis in der Liturgie durch die wir mit den Heiligen über 

die Grenze des Todes hinaus verbunden sind. Mögen die Menschen in den Ikonen 

das unverbrauchbare Geheimnis Gottes wahrnehmen. 

 

 

 
 

 
 


