Dies ganze geistliche und liturgische, disziplinare und theologische Erbe mit
seinen verschiedenen Traditionen gehort zur vollen Katholizitat und
Apostolizitat der Kirche (UR 17)

Okumenische Studientagung in der
Orthodoxen Akademie von Kreta
9.-16. Juni 2013

Manfred Scheuer

Hat mit der Religion Christi gar nichts zu tun ... (Adolph von Harnack)

Im Wintersemester 1899/1900 hat Adolph von Harnack (1851-1930) an der
Universitat Berlin sechzehn Vorlesungen vor Studierenden aller Fakultaten tuber ,Das
Wesen des Christentum® gehalten. Harnack stellt das Evangelium in seiner
historischen Erscheinung und in seinen Wirkungen als das Wesen des Christentums
in einer popularen Synthese dar, die zur Programmschrift der Liberalen Theologie
wurde. Methodisch greift er zu den Mitteln der historisch-kritischen Methode und zu
einer ,Hermeneutik der Lebenserfahrung®. Die historisch-institutionellen und
konfessionell dogmatischen Ausformungen des Christentums werden vom
,=Evangelium® kritisch beurteilt. Der Kern der Botschaft Jesu ist fur Harnack durch drei
Momente gekennzeichnet: ,das reich Gottes, Gott als Vater und der unendliche Wert
der Menschenseele, die in der Liebe sich darstellende ,bessere’ Gerechtigkeit.”

Uber das griechisch-orientalische Christentum schreibt Harnack: ,Der griechische
Christ antwortet auf die Frage, wer Christ im hochsten Sinne des Wortes sei: der
Monch. Wer sich im Schweigen Ubt und im Reinsein, wer nicht nur die Welt flieht,
sondern auch die Weltkirche, wer nicht nur die falsche Lehre vermeidet, sondern
auch das Reden Uber die richtige, wer da fastet, kontempliert und unverrickt wartet,
bis seinem Auge der Lichtglanz Gottes aufgeht, wer nichts fur wertvoll halt als die
Stille und das Nachdenken Uber das Ewige, wer nichts vom Leben verlangt als den
Tod, wer aus solcher vollkommenen Selbstlosigkeit und Reinheit Barmherzigkeit
hervorquellen lasst - der ist Christ. ...

Nicht nur die Weltkirche hat sich das Monchtum unterworfen und es Uberall unter ihr
Joch gebeugt, sondern auch die Weltlichkeit ist in besonderem Male in die Kloster

eingezogen. In der Regel sind die griechischen und orientalischen Monche heute die



Organe fur die niedersten und schlimmsten Funktionen der Kirche, fur den Bilder-
und Reliquiendienst, den krassesten Aberglauben und die blodeste Zauberei.
Ausnahmen fehlen nicht, und noch immer muss sich die Hoffnung auf eine bessere
Zukunft an die Monche klammern; aber abzusehen ist nicht, wie einer Kirche
Besserung werden soll, die, mag sie lehren was sie will, sich dabei beruhigt, dass
ihre Mitglieder gewisse Zeremonien richtig beobachten — das ist der christliche
Glaube — und die Fasten richtig einhalten - das ist die christliche Sittlichkeit.

Wir fragen schlieBlich: Wie ist das Evangelium in dieser Kirche modifiziert worden,
und wie hat es sich behauptet? Nun, zunachst habe ich keinen Widerspruch zu
erwarten, wenn ich antworte: dieses offizielle Kirchentum mit seinen Priestern und
seinem Kultus, mit allen den Gefal3en, Kleidern, Heiligen, Bildern und Amuletten, mit
seiner Fastenordnung und seinen Festen hat mit der Religion Christi gar nichts zu
tun. Das alles ist antike Religion, angeknupft an einige Begriffe des Evangeliums,
oder besser, das ist die antike Religion, welche das Evangelium aufgesogen hat. Die
religiosen Stimmungen, die hier erzeugt werden, oder die dieser Art von Religion
entgegenkommen, sind unterchristliche, sofern sie Uberhaupt noch religids genannt
werden konnen. Aber auch der Traditionalismus und die ,Orthodoxie® haben mit dem
Evangelium wenig gemein; auch sie sind nicht von ihm her gewonnen oder von ihm
abzuleiten. Korrekte Lehre, Pietat, Gehorsam, Schauer der Ehrfurcht konnen
wertvolle und erhebende Guter sein; sie vermdgen den einzelnen zu binden und zu
zugeln, zumal wenn sie ihn in die Gemeinschaft eines festen Kreises hineinziehen;
aber mit dem Evangelium haben sie so lange nichts zu tun, als der einzelne nicht
dort gefasst wird, wo seine Freiheit liegt und die innere Entscheidung fur oder wider
Gott.""

Dies ganze geistliche und liturgische, disziplinare und theologische Erbe mit
seinen verschiedenen Traditionen gehort zur vollen Katholizitat und
Apostolizitat der Kirche (UR 17)

M Adolf con Harnack, Das Wesen des Christentums, Giitersloh 1977, 142f.



Das Dekret Uber den Okumenismus ,UNITATIS REDINTEGRATIO des Zweiten
Vatikanischen Konzils®® wurde entworfen, nachdem das Konzil im Dezember 1962
beschlossen hatte, drei Textentwurfe unterschiedlicher Herkunft zu 6kumenischen
Fragen sollten in einem einzigen Dekret zusammen gefasst werden. Das Schema
dieses Dekrets, das unter der Verantwortung des Sekretariats fur die Forderung der
Einheit der Christen entstand, enthielt zunachst funf Kapitel, von denen IV und V
spater abgetrennt und zu eigenen Konzilserklarungen (Uber das Verhaltnis der
Kirche zu den nichtchristlichen Religionen und uber die religiose Freiheit) wurden.
Die ersten drei Kapitel wurden am Ende der Il. Konzilssitzungsperiode 1963
diskutiert. Nach Einarbeitung der Anderungsvorschlage wurde in der Il
Konzilssitzungsperiode 1964 detailliert Uber das Schema abgestimmt. Nachdem alle
Teile des Schemas vom Konzil bereits angenommen worden waren, wurden auf
Weisung des Papstes 19 Textanderungen vorgenommen (Schwarze Woche). Die
feierliche Schlussabstimmung ergab 2137 Ja- gegen 11 Nein-Stimmen; am gleichen
Tag, dem 21. November 1964, wurde das Dekret feierlich verkundet. Die Lehre des
Konzils Uber das Verhaltnis der katholischen Kirche zu den nichtkatholischen Kirchen
und Christen ist in der dogmatischen Konstitution tber die Kirche, im Dekret Uber den
Okumenismus und auch im Dekret tiber die katholischen Ostkirchen enthalten. Diese

Lehre muss zusammengenommen betrachtet werden.

Kap. 3. Nr. 14. Die Kirchen des Orients und des Abendlandes sind Jahrhunderte
hindurch je ihren besonderen Weg gegangen, jedoch miteinander verbunden in
bruderlicher Gemeinschaft des Glaubens und des sakramentalen Lebens, wobei
dem RoOmischen Stuhl mit allgemeiner Zustimmung eine Fuhrungsrolle zukam, wenn
Streitigkeiten Uber Glaube oder Disziplin unter ihnen entstanden. Mit Freude mdchte
die Heilige Synode neben anderen sehr bedeutsamen Dingen allen die Tatsache in
Erinnerung rufen, dass im Orient viele Teilkirchen oder Ortskirchen bestehen, unter
denen die Patriarchalkirchen den ersten Rang einnehmen und von denen nicht
wenige sich ihres apostolischen Ursprungs rihmen. Deshalb steht bei den Orientalen
bis auf den heutigen Tag der Eifer und die Sorge im Vordergrund, jene bruderlichen
Bande der Gemeinschaft im Glauben und in der Liebe zu bewahren, die zwischen

Lokalkirchen als Schwesterkirchen bestehen missen. Es darf ebenfalls nicht

el Vgl. Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil Hg. von Peter
Hinermann und Bernd Jochen Hilberath, Bd. 3, 69-223, bes. 166-176.



unerwahnt bleiben, dass die Kirchen des Orients von Anfang an einen Schatz
besitzen, aus dem die Kirche des Abendlandes in den Dingen der Liturgie, in ihrer
geistlichen Tradition und in der rechtlichen Ordnung vielfach geschopft hat. Auch das
darf in seiner Bedeutung nicht unterschatzt werden, dass die Grunddogmen des
christlichen Glaubens von der Dreifaltigkeit und von dem Wort Gottes, das aus der
Jungfrau Maria Fleisch angenommen hat, auf d6kumenischen Konzilien definiert
worden sind, die im Orient stattgefunden haben. Jene Kirchen haben fur die
Bewahrung dieses Glaubens viel gelitten und leiden noch heute. Das von den
Aposteln Uberkommene Erbe aber ist in verschiedenen Formen und auf
verschiedene Weise ubernommen, und daher schon von Anfang an in der Kirche hier
und dort verschieden ausgelegt worden, wobei auch die Verschiedenheit der
Mentalitat und der Lebensverhalinisse eine Rolle spielten. Dies alles hat, neben
aulleren Grunden, auch infolge des Mangels an Verstandnis und Liebe fureinander
zu der Trennung Anlass geboten.

15. Es ist allgemein bekannt, mit welcher Liebe die orientalischen Christen die
liturgischen Feiern begehen, besonders die Eucharistiefeier, die Quelle des Lebens
der Kirche und das Unterpfand der kommenden Herrlichkeit, bei der die Glaubigen,
mit ihrem Bischof geeint, Zutritt zu Gott dem Vater haben durch den Sohn, das
fleischgewordene Wort, der gelitten hat und verherrlicht wurde, in der Ausgiel3ung
des Heiligen Geistes, und so die Gemeinschaft mit der allerheiligsten Dreifaltigkeit
erlangen, indem sie der gottlichen Natur teilhaftig" (2 Petr 1,4) geworden sind. So
baut sich auf und wachst durch die Feier der Eucharistie des Herrn in diesen
Einzelkirchen die Kirche Gottes, und durch die Konzelebration wird ihre
Gemeinschaft offenbar. Bei diesem liturgischen Kult preisen die Orientalen mit
herrlichen Hymnen Maria, die allzeit Jungfrauliche, die das Okumenische Konzil von
Ephesus feierlich als heilige Gottesgebarerin verkindet hat, damit dadurch wahrhaft
und eigentlich Christus als Gottes- und Menschensohn gemal der Schrift anerkannt
werde. Ebenso verehren sie viele Heilige, unter ihnen Vater der gesamten Kirche. Da
nun diese Kirchen trotz ihrer Trennung wahre Sakramente besitzen, vor allem aber in
der Kraft der apostolischen Sukzession das Priestertum und die Eucharistie, wodurch
sie in ganz enger Verwandtschaft bis heute mit uns verbunden sind, so ist eine
gewisse Gottesdienstgemeinschaft unter gegebenen geeigneten Umstanden mit
Billigung der kirchlichen Autoritat nicht nur moglich, sondern auch ratsam. Im Orient
finden sich auch die Reichtimer jener geistlichen Traditionen, die besonders im



Monchtum ihre Auspragung gefunden haben. Denn seit den glorreichen Zeiten der
heiligen Vater bluhte dort jene monastische Spiritualitat, die sich von dorther auch in
den Gegenden des Abendlandes ausbreitete und aus der das Ordenswesen der
Lateiner als aus seiner Quelle seinen Ursprung nahm und immer wieder neue Kraft
erhielt. Deshalb wird mit Nachdruck empfohlen, dass die Katholiken sich mehr mit
diesen geistlichen Reichtumern der orientalischen Vater vertraut machen, die den
Menschen in seiner Ganzheit zur Betrachtung der gottlichen Dinge empor fuhren.
Alle sollen um die grole Bedeutung wissen, die der Kenntnis, Verehrung, Erhaltung
und Pflege des Uberreichen liturgischen und geistlichen Erbes der Orientalen
zukommt, damit die Fulle der christlichen Tradition in Treue gewahrt und die vdllige
Wiederversohnung der orientalischen und der abendlandischen Christen
herbeigefuhrt werde.

16. Schon von den altesten Zeiten her hatten die Kirchen des Orients ihre eigenen
Kirchenordnungen, die von den heiligen Vatern und Synoden, auch von
okumenischen, sanktioniert worden sind. Da nun eine gewisse Verschiedenheit der
Sitten und Gebrauche, wie sie oben erwahnt wurde, nicht im geringsten der Einheit
der Kirche entgegensteht, sondern vielmehr ihre Zierde und Schonheit vermehrt und
zur Erfullung ihrer Sendung nicht wenig beitragt, so erklart das Heilige Konzil
feierlich, um jeden Zweifel auszuschlieRen, dass die Kirchen des Orients, im
Bewusstsein der notwendigen Einheit der ganzen Kirche, die Fahigkeit haben, sich
nach ihren eigenen Ordnungen zu regieren, wie sie der Geistesart ihrer Glaubigen
am meisten entsprechen und dem Heil der Seelen am besten dienlich sind. Die
vollkommene Beobachtung dieses Prinzips, das in der Tradition vorhanden, aber
nicht immer beachtet worden ist, gehort zu den Dingen, die zur Wiederherstellung
der Einheit als notwendige Vorbedingung durchaus erforderlich sind.

17. Was oben von der legitimen Verschiedenheit gesagt wurde, dasselbe soll nun
auch von der verschiedenen Art der theologischen Lehrverkindigung gesagt werden.
Denn auch bei der Erklarung der Offenbarungswahrheit sind im Orient und im
Abendland verschiedene Methoden und Arten des Vorgehens zur Erkenntnis und
zum Bekenntnis der goéttlichen Dinge angewendet worden. Daher darf es nicht
wundernehmen, dass von der einen und von der anderen Seite bestimmte Aspekte
des offenbarten Mysteriums manchmal besser verstanden und deutlicher ins Licht
gestellt wurden, und zwar so, dass man bei jenen verschiedenartigen theologischen
Formeln oft mehr von einer gegenseitigen Erganzung als von einer Gegensatzlichkeit



sprechen muss. Gerade gegenuber den authentischen theologischen Traditionen der
Orientalen muss anerkannt werden, dass sie in ganz besonderer Weise in der
Heiligen Schrift verwurzelt sind, dass sie durch das liturgische Leben gefordert und
zur Darstellung gebracht werden, dass sie genahrt sind von der lebendigen
apostolischen Tradition und von den Schriften der Vater und geistlichen Schriftsteller
des Orients und dass sie zur rechten Gestaltung des Lebens, Uberhaupt zur
vollstandigen Betrachtung der christlichen Wahrheit hinfuhren. Dieses Heilige Konzil
erklart, dass dies ganze geistliche und liturgische, disziplinare und theologische Erbe
mit seinen verschiedenen Traditionen zur vollen Katholizitat und Apostolizitat der
Kirche gehort; und sie sagt Gott dafur Dank, dass viele orientalische Sohne der
katholischen Kirche, die dieses Erbe bewahren und den Wunsch haben, es reiner
und vollstandiger zu leben, schon jetzt mit den Bridern, die die abendlandische
Tradition pflegen, in voller Gemeinschaft leben.

18. Im Hinblick auf all dies erneuert das Heilige Konzil feierlich, was in der
Vergangenheit von Heiligen Konzilien und von romischen Papsten erklart wurde,
dass es namlich zur Wiederherstellung oder Erhaltung der Gemeinschaft und Einheit
notwendig sei, ,keine Lasten aufzuerlegen, die uber das Notwendige hinausgehen”
(Apg 15,28). Es spricht den dringenden Wunsch aus, dass von nun an alle ihr
Bestreben darauf richten, diese Einheit allmahlich zu erlangen in den verschiedenen
Einrichtungen und Lebensformen der Kirche, besonders durch das Gebet und den
bruderlichen Dialog Uber die Lehre und Uber die drangenden Notwendigkeiten der
Seelsorgsaufgaben in unserer Zeit. In gleicher Weise empfiehlt das Heilige Konzil
den Hirten und den Glaubigen der katholischen Kirche eine enge Verbundenheit mit
denen, die nicht mehr im Orient, sondern fern von ihrer Heimat leben, damit die
bruderliche Zusammenarbeit mit ihnen im Geist der Liebe und unter Ausschluss
jeglichen Geistes streitsuchtiger Eifersucht wachse. Wenn dieses Werk mit ganzer
Seele in Angriff genommen wird, so hofft das Heilige Konzil, dass die Wand, die die
abendlandische und die orientalische Kirche trennt, einmal hinweg genommen werde
und schlief3lich nur eine einzige Wohnung sei, deren fester Eckstein Jesus Christus

ist, der aus beidem eines machen wird.

Kirche, begrundet in der innertrinitarischen Liebesbeziehung (Dumitru

Staniloae)



Dumitru Staniloae (1903-1993) gilt als einer der profiliertesten Vertreter der
orthodoxen Theologie. Seine ,Teologia Dogmatica Ortodoxa" ist in rumanischer
Sprache erschienen (dt. Orthodoxe Dogmatik (1978); sie gilt als reprasentativ fur die
orthodoxe Theologie. Der ekklesiologische Teil zeigt die enge Anlehnung dieser
Theologie an die Patristik und die Betonung der innertrinitarischen Begrundung der
Kirche.

,Die Kirche ist eine Gemeinschaft der Liebe, die immer neu aus den Quellen der
innertrinitarischen Liebesbeziehungen gespeist wird. Sie lebt im unendlichen Ozean
dieser dreieinen Subjektbeziehung und kann unentwegt daraus Kraft und Leben
schopfen. Im Sohn sind wir bereits durch die Tatsache seiner Menschwerdung aus
Liebe zusammengeschlossen, noch mehr aber durch sein Opfer, das uns Kraft zu
unserem eigenen Opfer vermittelt, so dass wir aus der Gefangenschaft in unserem
Egoismus frei werden und in die unbegrenzte Liebesgemeinschaft mit Gott und den
Nachsten eintreten konnen. Jene, die sich mehr und vollkommener heiligen, indem
sie in einem kontinuierlichen Opferzustand verharren, sind innerhalb des Leibes
Christi seinem Herzen und Gemdut naher; sie sind inniger in das Leben und die Krafte
eingepflanzt, die seinen Leib durchdringen und die ja von einer der Hypostasen der
Trinitat als unendliche Lebens- und Liebeskraft getragen werden. Dadurch werden
sie auch vom Vater mehr geliebt und erfahren in ihrem Bewusstsein die Wogen
seiner Liebe und des von ihm ausgehenden Lebens noch deutlicher, die von ihm
zum Sohn hin stromen und sich vom Sohn durch den Heiligen Geist in unsere
Herzen ergiel3en. In der Kirche weht der Hauch des Geistes, der Liebe zwischen
dem Vater und dem Sohn, und der Geist pflanzt seinerseits die kindliche Liebe zum
Vater in die Menschenherzen, wobei er zugleich die Liebe des Vaters zum Sohn
weckt, die auch denen gilt, die mit dem Sohn im Leib der Kirche vereint sind. Der
Hauch dieser Liebe, der uns durch den Geist erreicht, hat einst die Welt erschaffen,

und nun stellt er diese in der Kirche wieder her.“!

Jesusgebet

Bl Dumitru Staniloae, Orthodoxe Dogmatik Bd. Il (Okumenische Theologie Bd. 15), Zurich-Gutersloh
1990, 172f.



Die Ursprunge des Jesusgebetes liegen im NT, und zwar in den an Jesus gerichteten
Stossgebeten (Mt 15,22; 20,31; Mk 10,47; Lk 17,13; 18,13; 18,48), ferner in der
Mahnungen, unablassig zu beten (Lk 18,1; Eph 6,18; 1 Thess 5,17).

Die ,Philokalie® ist ein mehrbandiges Werk, in welchem Texte von mehr als 30
Schriftstellern des christlichen Ostens, und 2zwar aus dem 3.-15.Jh.
zusammengefasst sind. Diese Texte beziehen sich alle in irgendeiner Weise auf die
Ubung des Jesusgebetes, auf seine Methode und auf die damit verbundene
Lebensfuhrung, ferner auf die aus vertieftem Beten sich ergebenden mystischen
Erfahrungen, auf deren Erscheinungsform wie auf deren theologische Deutung. Die
,Philokalie” erschien 1792 in Venedig, und zwar auf griechisch, hg. vom Bischof
Makarios von Korinth.

Ein Bruder fragte den Abt Makarios: ,Welches unter den Werken des Gotteskampfers
und Fasters ist Gott wohl am angenehmsten? Er antwortete: ,Gllckselig zu preisen
ist derjenige, der mit zerknirschtem Herzen den gebenedeiten Namen unseres Herrn
Jesus Christus bestandig auf den Lippen tragt. Es gibt furwahr im alltaglichen Leben
kein besseres Mittel als diese gesegnete Nahrung. Mache es dem Tiere gleich, das
seine Nahrung noch einmal in den Mund zieht und das Angenehme des
Wiederkauens verspurt, bis es die Nahrung wieder zurickgehen lasst in den Magen
und dadurch Wohlbefinden auf sein ganzes Inneres ausstromt.

Wenn wir mit unseren Lippen den Namen unseres Herrn Jesus Christus
aussprechen, wenden wir mit zerknirschtem Herzen unsere ganze Aufmerksamkeit
auf ihn, damit er deinem Geiste gegenwartig ist und du ihn nicht vergeblich im Munde
fuhrst. Denke mit Inbrunst an die Anrufung ,Herr Jesus Christus, erbarme dich
meiner®. Dann wird Uber deinem Schlafe die Gottheit ruhen; die dunklen Wolken der
Leidenschaften, die dich bestirmen, verjagst du, und der innere Mensch wird die
Reinheit des Adam erlangen, die er im Paradiese besall... Bemuhen wir uns, bei
jedem Atemzuge zu sprechen: ,Herr Jesus Christus, erbarme dich meiner; ich preise
dich, mein Herr Jesus, eile mir zu helfen.” (28-31)

Als Hauptquelle der Verbreitung des Jesusgebetes gilt das Buch: Aufrichtige
Erzdhlungen eines russischen Pilgers!. Die Redaktionsgeschichte dieses seinerzeit

anonym erschienen Buches ist noch nicht vollig erforscht. Jedenfalls ist die allen

@l Aufrichtige Erzéhlungen eines russischen Pilgers, hg. und eingeleitet von Emmanuel Jungclaussen,
Freiburg 1974.



Ubersetzungen zugrunde liegende russische Ausgabe der ersten vier Erzdhlungen
von 1884 in Kazan bereits die 3. Auflage, die sich von der 2. Auflage (1881) und mit
dieser nochmals von der 1. Auflage (um 1870) durchaus unterscheidet. Die 3.
Auflage durfte von dem grofRen russischen Starez Bischof Theophan dem Klausner
(1815-1894) redigiert worden sein.

Einige Textauszuge:

,Das unablassige innerliche Jesusgebet ist das ununterbrochene, unaufhorliche
Anrufen des gottlichen Namens Jesu Christi mit den Lippen, mit dem Geist und mit
dem Herzen, wobei man sich seine standige Anwesenheit vorstellt und ihn um sein
Erbarmen bittet bei jeglichem Tun, allerorts, zu jeder Zeit, sogar im Schlaf. Es findet
seinen Ausdruck in folgenden Worten: Herr Jesus Christus, erbarme dich meiner!”
(30)

»>etz dich still und einsam hin, neige den Kopf, schlie3e die Augen; atme recht leicht,
blicke mit deiner Einbildung in dein Herz, fuhre den Geist, das heil3t das Denken aus
dem Kopf ins Herz: Beim Atmen sprich, leise die Lippen bewegend oder nur im
Geiste: ,Herr Jesus Christus, erbarme dich meiner. ,Gib dir Muhe, alle fremden
Gedanken zu vertreiben. Sei nur still und habe Geduld und wiederhole diese
Beschaftigung recht haufig.” (31)

,Ob du stehst oder sitzt, ob du gehst oder liegst, wiederhole unablassig ,Herr Jesus
Christus, erbarme dich meiner’, nicht laut, ohne Ubereilung; und tue dieses eben
dreitausendmal am Tage, fuge nichts hinzu, streiche aber auch nichts aus eigenem
Ermessen. Gott wird dir hierdurch helfen, das unablassige Wirken des Herzens zu
erlangen." (33)

,Das Anrufen des Namens Jesu Christi erfreute mich unterwegs, und alle Menschen

waren gutiger zu mir; es war so, als hatten mich alle lieb gewonnen." (37)

Er ist das Ebenbild des unsichtbaren Gottes (Kol 1,15)

In Jesus Christus schaut uns Gott an. In Ihm sind wir von Gott her Angesehene. ,Und
weil das Auge dort ist, wo die Liebe weilt, erfahre ich, dass Du mich liebst. ... Dein
Sehen, Herr, ist Lieben, und wie Dein Blick mich aufmerksam betrachtet, dass er sich
nie abwendet, so auch Deine Liebe. ... Soweit Du mit mir bist, soweit bin ich. Und da
Dein Sehen Dein Sein ist, bin ich also, weil Du mich anblickst. ... Indem Du mich



ansiehst, lasst Du, der verborgene Gott, Dich von mir erblicken. ... Und nichts
anderes ist Dein Sehen als Lebendigmachen. ... Dein Sehen bedeutet Wirken®
schrieb der Brixener Bischof Nikolaus Cusanus (De visione Dei). Cusanus als Tiroler
Bischof war ja im 15. Jahrhundert ein Okumeniker, der zwischen Ost und West
vermittelt hat.

In einer Ikone wird der Blick fur das Kommende freigegeben. Die lkone ist nicht nur
Erinnerung an Jesus und auch nicht nur Vergegenwartigung seines Heilswerkes, sie
nimmt die Wiederkunft Christi in den Blick. ,Im Christusbild, in den Ikonen Mariens
und der Heiligen begegnet uns die kommende Welt, die befreite Menschheit, der im
Glanz Gottes stehende Mensch.” (Christoph Schonborn) Die Ikone ist wie ein Prisma,
durch das der Strahl Gottes einfallt und bricht. Wir kdonnen dessen Herrlichkeit in
unterschiedlichen Toénen und Farben wahrnehmen und doch nicht ganz begreifen
und nicht fassen.

Im Abbild wird das ,Urbild“ verehrt. Das dient der Erinnerung und Starkung des
Glaubens... ,Je ofter man in Abbildungen schaut, desto mehr wird der Beschauende
zur Erinnerung an die Urbilder und deren Nachahmung angeregt. Denn die Ehre, die
man dem Bild erweist, geht auf das Urbild Uber, und wer ein Bild verehrt, verehrt die
darin dargestellte Person.” (Synodaldekret des Il. Konzils von Nicaea) Ziel der
Anschauung ist es, die eigene Gottebenbildlichkeit je neu zu bedenken und in der
Sendung zu realisieren. So schenkt die Anschauung und Anbetung auch Gel6stheit
und Freiheit.

,Die Kirchen und die kirchlichen Gemeinschaften,... sind mit der katholischen Kirche
durch das Band besonderer Verwandtschaft verbunden...” (Zweites Vatikanisches
Konzil, Oekumenismusdekret Nr.19) Ikonen sind ein Zeichen dieser Verbundenheit.
Nach Auffassung der orthodoxen Kirche vergegenwartigt sich in den lkonen in
gnadenhafter Weise das Dargestellte. Wir brauchen die gemeinsame Anbetung, die
Furbitte, das liebende Gedachtnis in der Liturgie durch die wir mit den Heiligen Uber
die Grenze des Todes hinaus verbunden sind. Mogen die Menschen in den lkonen

das unverbrauchbare Geheimnis Gottes wahrnehmen.




