
Ökumenischer	
  Rat	
  der	
  Kirchen	
  in	
  Österreich	
  
Christlich	
  –	
  jüdischer	
  Koordinierungsausschuss	
  
Wien,	
  17.	
  Jänner	
  2014	
  
	
  	
  
	
  	
  
„Wer	
  euch	
  antastet,	
  tastet	
  meinen	
  Augapfel	
  an.“	
  	
  
(Sach	
  2,12)	
  
	
  
Tag	
  des	
  Judentums	
  
	
  	
  
Die	
  Initiative	
  zum	
  „Tag	
  des	
  Judentums“	
  geht	
  auf	
  die	
  Zweite	
  Europäische	
  Ökumenische	
  
Versammlung	
  (EÖV2)	
  in	
  Graz	
  (1997)	
  zurück.	
  Im	
  Jahr	
  2000	
  hat	
  der	
  Ökumenische	
  Rat	
  der	
  
Kirchen	
  in	
  Österreich	
  (ÖRKÖ)	
  den	
  „17.	
  Jänner	
  -­‐	
  Tag	
  des	
  Judentums“	
  als	
  Gedenktag	
  im	
  
Kirchenjahr	
  eingeführt.	
  Das	
  Datum	
  für	
  den	
  „Tag	
  des	
  Judentums“	
  ist	
  bewusst	
  gewählt:	
  
Den	
  Geist	
  dieses	
  Tages	
  sollen	
  die	
  Kirchen	
  in	
  die	
  anschließende	
  weltweite	
  „Gebetswoche	
  
für	
  die	
  Einheit	
  der	
  Christen“	
  (18.	
  bis	
  25.	
  Jänner)	
  weiter	
  tragen.	
  Denn	
  bei	
  allen	
  
Trennungen	
  der	
  Christenheit	
  untereinander	
  sei	
  allen	
  Kirchen	
  gemeinsam,	
  dass	
  sie	
  im	
  
Judentum	
  verwurzelt	
  sind.	
  
Der	
  Tag	
  des	
  Judentums	
  ist	
  für	
  Christen	
  verbunden	
  mit	
  dem	
  Eingedenken	
  in	
  die	
  
Verstrickung	
  in	
  Schuldzusammenhänge	
  des	
  Antisemitismus.	
  Die	
  Jahrhunderte	
  lang	
  
tradierten	
  antijüdischen	
  Stereotypen	
  in	
  der	
  christlichen	
  Theologie,	
  v.	
  a.	
  die	
  Anklage	
  des	
  
Gottesmordes	
  trugen	
  zum	
  Gefühl	
  der	
  Selbstgerechtigkeit	
  der	
  Christen	
  bei,	
  trugen	
  bei	
  
den	
  Christen	
  zu	
  einer	
  Mentalität	
  bei,	
  die	
  sich	
  vor	
  der	
  notwendigen	
  Solidarität	
  mit	
  den	
  
ausgegrenzten	
  und	
  nach	
  und	
  nach	
  auch	
  dem	
  Tod	
  preisgegebenen	
  Opfern	
  des	
  
nationalsozialistischen	
  Regimes	
  drückte.	
  Das	
  Bewusstsein	
  der	
  Glaubensolidarität	
  der	
  
Christen	
  mit	
  den	
  Juden	
  war	
  nicht	
  oder	
  viel	
  zu	
  wenig	
  vorhanden.	
  Und	
  es	
  gab	
  zu	
  wenig,	
  
viel	
  zu	
  wenig	
  Gerechte.	
  Politische	
  Naivität,	
  Angst,	
  eine	
  fehlgeleitete	
  Theologie,	
  die	
  über	
  
Jahrhunderte	
  hinweg	
  die	
  Verachtung	
  des	
  jüdischen	
  Volkes	
  gelehrt	
  hatte,	
  und	
  mangelnde	
  
Liebe	
  haben	
  viele	
  Christen	
  damals	
  veranlasst,	
  gegenüber	
  dem	
  Unrecht	
  und	
  der	
  Gewalt	
  
zu	
  schweigen,	
  die	
  jüdischen	
  Menschen	
  in	
  unserem	
  Land	
  angetan	
  wurden.	
  Wir	
  Christen	
  
bekennen	
  mit	
  dem	
  jüdischen	
  Volk	
  den	
  Gott	
  Israels.	
  Wir	
  erkennen	
  heute	
  beschämt,	
  dass	
  
mit	
  der	
  Zerstörung	
  der	
  Synagogen,	
  dass	
  mit	
  der	
  Shoah	
  der	
  Name	
  des	
  Ewigen	
  geschändet	
  
wurde,	
  ohne	
  dass	
  viele	
  unserer	
  Vorfahren	
  im	
  Glauben	
  dies	
  gespürt	
  hätten.	
  
„Man	
  hat	
  meinem	
  Gott	
  das	
  Haus	
  angezündet	
  und	
  die	
  Meinen	
  haben	
  es	
  getan.	
  Man	
  hat	
  es	
  
denen	
  weggenommen,	
  die	
  mir	
  den	
  Namen	
  meines	
  Gottes	
  schenkten-­‐	
  und	
  die	
  Meinen	
  
haben	
  es	
  getan.	
  Man	
  hat	
  ihnen	
  ihr	
  eigenes	
  Haus	
  weggenommen-­‐	
  und	
  die	
  Meinen	
  haben	
  
es	
  getan.	
  Man	
  hat	
  ihnen	
  ihr	
  Hab	
  und	
  Gut,	
  ihre	
  Ehre,	
  ihren	
  Namen	
  weggenommen	
  -­‐	
  und	
  
die	
  Meinen	
  haben	
  es	
  getan.	
  Man	
  hat	
  ihnen	
  das	
  Leben	
  weggenommen-­‐	
  und	
  die	
  Meinen	
  
haben	
  es	
  getan.	
  Die	
  den	
  Namen	
  desselben	
  Gottes	
  anrufen,	
  haben	
  dazu	
  geschwiegen	
  -­‐	
  ja,	
  
die	
  Meinen	
  haben	
  es	
  getan.	
  Man	
  sagt:	
  Vergessen	
  wir’s	
  und	
  Schluss	
  damit.	
  Das	
  
Vergessene	
  kommt	
  unversehens,	
  unerkannt	
  zurück.	
  Wie	
  soll	
  Schluss	
  sein	
  mit	
  dem,	
  was	
  
man	
  vergisst?	
  Soll	
  ich	
  sagen:	
  Die	
  Meinen	
  waren	
  es,	
  nicht	
  ich?	
  -­‐	
  Nein,	
  die	
  Meinen	
  haben	
  so	
  
getan.	
  Was	
  soll	
  ich	
  sagen?	
  Gott	
  sei	
  mir	
  gnädig!	
  Was	
  soll	
  ich	
  sagen?	
  Bewahre	
  in	
  mir	
  
Deinen	
  Namen,	
  bewahre	
  in	
  mir	
  ihren	
  Namen,	
  bewahre	
  in	
  mir	
  ihr	
  Gedenken,	
  bewahre	
  in	
  
mir	
  meine	
  Scham:	
  Gott	
  sei	
  mir	
  gnädig.“[1]	
  So	
  tragen	
  wir	
  unsere	
  Ehrfurcht	
  vor	
  den	
  
Opfern,	
  unseren	
  Schmerz	
  über	
  das	
  bis	
  dahin	
  unausdenkbare	
  Leid,	
  das	
  dem	
  jüdischen	
  
Volk	
  angetan	
  wurde,	
  unsere	
  Klage	
  und	
  unsere	
  Hoffnung,	
  dass	
  nicht	
  die	
  Täter,	
  sondern	
  
die	
  Opfer	
  und	
  deren	
  Würde	
  das	
  letzte	
  Wort	
  in	
  der	
  Geschichte	
  haben,	
  vor	
  Gott	
  den	
  
Richter	
  menschlicher	
  Geschichte	
  vor.	
  



Papst	
  Benedikt	
  XVI.	
  hat	
  in	
  Auschwitz	
  am	
  28.	
  Mai	
  2006	
  von	
  Auschwitz	
  als	
  einem	
  
„Verbrechen	
  gegen	
  Gott	
  und	
  den	
  Menschen	
  ohne	
  Parallele	
  in	
  der	
  Geschichte“[2]	
  
gesprochen	
  hat.	
  Der	
  Papst	
  stellt	
  sich	
  auf	
  die	
  Seite	
  derer,	
  die	
  die	
  Unvergleichlichkeit	
  und	
  
Einzigartigkeit	
  der	
  Shoah	
  betonen.	
  „An	
  diesem	
  Ort	
  des	
  Grauens	
  ...	
  zu	
  sprechen,	
  ist	
  fast	
  
unmöglich	
  -­‐	
  ist	
  besonders	
  schwer	
  und	
  bedrückend	
  für	
  einen	
  Christen,	
  einen	
  Papst,	
  der	
  
aus	
  Deutschland	
  kommt.	
  An	
  diesem	
  Ort	
  versagen	
  die	
  Worte,	
  kann	
  eigentlich	
  nur	
  
erschüttertes	
  Schweigen	
  stehen.“	
  Die	
  wortgewandte	
  Rede	
  des	
  Gelehrten	
  weicht	
  dem	
  
Gestammel	
  des	
  Beters,	
  wenn	
  sich	
  die	
  Ohnmacht	
  der	
  Sprache	
  geradezu	
  in	
  einem	
  
„Schrei“	
  entlädt,	
  der	
  sich	
  im	
  Sinne	
  einer	
  theodizee-­‐empfindlichen	
  Spiritualität	
  der	
  Klage	
  
an	
  Gott	
  selbst	
  wendet:	
  „Warum	
  hast	
  du	
  geschwiegen?	
  Warum	
  konntest	
  du	
  dies	
  alles	
  
dulden?“[3]	
  Benedikt	
  begründet	
  die	
  Singularität	
  der	
  Shoah	
  theologisch:	
  „Im	
  tiefsten	
  
wollten	
  jene	
  Gewalttäter	
  mit	
  dem	
  Austilgen	
  dieses	
  Volkes	
  den	
  Gott	
  töten,	
  der	
  Abraham	
  
berufen,	
  der	
  am	
  Sinai	
  gesprochen	
  und	
  dort	
  die	
  bleibend	
  gültigen	
  Maße	
  des	
  Menschseins	
  
aufgerichtet	
  hat.	
  Wenn	
  dieses	
  Volk	
  einfach	
  durch	
  sein	
  Dasein	
  Zeugnis	
  von	
  dem	
  Gott	
  ist,	
  
der	
  zum	
  Menschen	
  gesprochen	
  hat	
  und	
  ihn	
  in	
  Verantwortung	
  nimmt,	
  so	
  sollte	
  dieser	
  
Gott	
  endlich	
  tot	
  sein	
  und	
  die	
  Herrschaft	
  nur	
  noch	
  dem	
  Menschen	
  gehören	
  -­‐	
  ihnen	
  selber,	
  
die	
  sich	
  für	
  die	
  Starken	
  hielten,	
  die	
  es	
  verstanden	
  hatten,	
  die	
  Welt	
  an	
  sich	
  zu	
  reißen.	
  Mit	
  
dem	
  Zerstören	
  Israels,	
  mit	
  der	
  Shoah,	
  sollte	
  im	
  letzten	
  auch	
  die	
  Wurzel	
  ausgerissen	
  
werden,	
  auf	
  der	
  der	
  christliche	
  Glaube	
  beruht.“[4]	
  Biblisch	
  gesprochen	
  wird	
  „Gottes	
  
Augapfel“	
  überall	
  dort	
  angetastet,	
  wo	
  sein	
  auserwähltes	
  Volk	
  bedroht	
  und	
  verfolgt	
  wird	
  
(vgl.	
  Sach	
  2,12).[5]	
  
	
  	
  
Adam,	
  wo	
  bist	
  du?	
  
	
  	
  
Johann	
  Baptist	
  Metz	
  plädiert	
  für	
  eine	
  moralische	
  Auffassung	
  von	
  Tradition,	
  die	
  nur	
  dann	
  
Maßstäbe	
  für	
  das	
  eigene	
  Handeln	
  aus	
  der	
  Geschichte	
  gewinnt,	
  wenn	
  sie	
  sich	
  der	
  
katastrophischen	
  Dimension	
  der	
  Geschichte	
  stellt.	
  Für	
  diese	
  Auffassung	
  von	
  Tradition	
  
ist	
  es	
  entscheidend,	
  dass	
  sich	
  der	
  Erinnernde	
  in	
  ein	
  moralisches	
  Verhältnis	
  zum	
  
Erinnerten	
  setzt,	
  also	
  den	
  neutralen	
  Standpunkt	
  distanzierend	
  verfahrender,	
  am	
  
Objektivitätsideal	
  orientierter	
  Geschichtsforschung	
  überwindet.	
  Eine	
  anamnetische	
  
Kultur	
  gedenkt	
  der	
  verstummten	
  Opfer	
  und	
  erklärt	
  sich	
  mit	
  ihnen	
  solidarisch.[6]	
  –	
  Es	
  
besteht	
  die	
  Gefahr,	
  das	
  Grauen	
  von	
  Auschwitz	
  metaphysisch	
  aufzuladen	
  und	
  Auschwitz	
  
zu	
  einer	
  Art	
  negativem	
  Mythos	
  zu	
  stilisieren.	
  Eine	
  solche	
  Stilisierung	
  zu	
  einem	
  
tragischen	
  Betriebsunfall	
  der	
  Geschichte	
  würde	
  aber	
  den	
  Standpunkt	
  der	
  
Verantwortung,	
  der	
  Scham	
  und	
  der	
  Umkehr	
  auflösen	
  und	
  der	
  Tendenz	
  zur	
  
Enthistorisierung	
  des	
  Geschehens	
  Vorschub	
  leisten.[7]	
  Was	
  war	
  in	
  der	
  Geschichte	
  
unseres	
  Landes,	
  in	
  den	
  Köpfen	
  und	
  Herzen	
  der	
  Menschen	
  unseres	
  Landes,	
  dass	
  solche	
  
Ausgeburten	
  des	
  Bösen	
  geschehen	
  konnten.	
  Und	
  wir	
  fragen	
  uns,	
  warum	
  Gott	
  so	
  etwas	
  
zugelassen	
  hat:	
  „Wo	
  warst	
  Du,	
  Gott?	
  Wo	
  warst	
  Du,	
  als	
  Frauen	
  und	
  Kinder,	
  alte	
  und	
  junge	
  
Leute	
  ermordet	
  und	
  in	
  die	
  Todeskammern	
  geschickt	
  wurden?“	
  Es	
  geht	
  in	
  letzter	
  
Konsequenz	
  um	
  Fragen	
  an	
  uns	
  selbst:	
  „Wo	
  war	
  der	
  Mensch	
  -­‐	
  und	
  wo	
  die	
  Menschlichkeit	
  
-­‐,	
  als	
  unseren	
  Brüdern	
  und	
  Schwestern	
  so	
  Furchtbares	
  zugefügt	
  wurde?“[8]	
  „Wo	
  bist	
  
du?“	
  (Gen	
  3,9)	
  Das	
  ist	
  die	
  Urfrage	
  Gottes	
  an	
  den	
  Menschen.	
  Die	
  Bibel	
  spricht	
  nicht	
  nur	
  
von	
  der	
  Suche	
  des	
  Menschen	
  nach	
  Gott,	
  sondern	
  auch	
  von	
  Gottes	
  Suche	
  nach	
  dem	
  
Menschen.	
  „Von	
  Anbeginn	
  an	
  hast	
  Du	
  den	
  Menschen	
  ausgesondert	
  und	
  für	
  würdig	
  
erachtet,	
  in	
  Deiner	
  Gegenwart	
  zu	
  stehen“,	
  heißt	
  es	
  in	
  der	
  Liturgie	
  des	
  
Versöhnungstages.[9]	
  
Es	
  ist	
  dies	
  die	
  Urfrage	
  von	
  Religion	
  nach	
  Abraham	
  J.	
  Heschel:	
  „Adam,	
  wo	
  bist	
  Du?“	
  (Gen	
  
3,9).	
  Das	
  ist	
  der	
  Ruf,	
  der	
  immer	
  wieder	
  ergeht.	
  Es	
  ist	
  ein	
  leises,	
  zartes	
  Echo	
  auf	
  eine	
  leise,	
  
zarte	
  Stimme;	
  nicht	
  in	
  Worte	
  gefasst,	
  nicht	
  ausgedrückt	
  in	
  den	
  Kategorien	
  des	
  Geistes,	
  



sondern	
  unbeschreiblich	
  und	
  geheimnisvoll	
  wie	
  die	
  Herrlichkeit,	
  von	
  der	
  die	
  ganze	
  Erde	
  
erfüllt	
  ist.	
  Es	
  ist	
  eingehüllt	
  in	
  Schweigen,	
  verborgen	
  und	
  gedämpft,	
  und	
  doch	
  ist	
  es,	
  als	
  
seien	
  alle	
  Dinge	
  das	
  erstarrte	
  Echo	
  der	
  Frage:	
  Wo	
  bist	
  Du?	
  Glauben	
  kommt	
  aus	
  der	
  
Ehrfurcht,	
  aus	
  dem	
  Bewusstsein,	
  dass	
  wir	
  Seiner	
  Gegenwart	
  ausgesetzt	
  sind;	
  aus	
  dem	
  
dringenden	
  Verlangen,	
  Gottes	
  Herausforderung	
  zu	
  entsprechen,	
  aus	
  dem	
  Bewußtsein,	
  
heimgesucht	
  zu	
  sein.	
  Religion	
  ist	
  Gottes	
  Frage	
  und	
  die	
  Antwort	
  des	
  Menschen.	
  …	
  Der	
  Weg	
  
zu	
  Gott	
  ist	
  der	
  Weg	
  Gottes.	
  Wenn	
  nicht	
  Gott	
  die	
  Frage	
  stellt,	
  ist	
  all	
  unser	
  Fragen	
  umsonst.	
  
…	
  Gottesdienst	
  und	
  Kultus	
  haben	
  die	
  Aufgabe,	
  unsere	
  Wachsamkeit	
  zu	
  erhöhen	
  und	
  
unsere	
  Wertschätzung	
  für	
  das	
  Geheimnis	
  zu	
  stärken.“[10]	
  
„Da	
  sprach	
  der	
  Herr	
  zu	
  Kain:	
  Wo	
  ist	
  dein	
  Bruder	
  Abel?	
  Kain	
  entgegnete:	
  Ich	
  weiß	
  es	
  
nicht.	
  Bin	
  ich	
  denn	
  der	
  Hüter	
  meines	
  Bruders?	
  (Gen	
  4,9)“	
  –	
  Die	
  Botschaft	
  der	
  jüdischen	
  
und	
  der	
  christlichen	
  Bibel	
  mutet	
  uns	
  zu,	
  dass	
  wir	
  einander	
  aufgetragen	
  sind,	
  einander	
  
Patron	
  sind,	
  füreinander	
  sorgen,	
  Verantwortung	
  tragen,	
  einander	
  Hüter	
  und	
  Hirten	
  sind.	
  
Die	
  Bibel	
  traut	
  uns	
  zu,	
  dass	
  wir	
  Freunde	
  und	
  Anwälte	
  des	
  Lebens	
  sind,	
  dass	
  wir	
  
Lebensräume	
  schaffen,	
  in	
  denen	
  in	
  die	
  Enge	
  getriebene	
  Menschen	
  Ja	
  zum	
  Leben	
  sagen	
  
können.	
  Die	
  Erinnerung	
  an	
  die	
  Ermordung	
  der	
  Juden	
  und	
  an	
  die	
  Shoah	
  bleibt	
  für	
  
Christen	
  durch	
  den	
  Gedanken	
  der	
  Verstrickung	
  in	
  Schuldzusammenhänge,	
  das	
  gläubige	
  
Vertrauen	
  auf	
  die	
  erlösende	
  Macht	
  Gottes	
  und	
  die	
  aufrichtige	
  Bitte	
  an	
  Gott	
  und	
  an	
  sein	
  
erwähltes	
  Volk	
  um	
  die	
  Schuldvergebung	
  strukturiert.	
  
	
  	
  
Besinnung	
  auf	
  die	
  Wurzeln	
  
	
  	
  
Heute	
  bekennen	
  wir	
  alle	
  dankbar,	
  dass	
  es	
  nicht	
  möglich	
  ist,	
  Christ	
  zu	
  sein,	
  ohne	
  die	
  
jüdischen	
  Wurzeln	
  des	
  Glaubens	
  hochzuschätzen.	
  „Dabei	
  durften	
  wir	
  -­‐	
  beschämt	
  und	
  
beschenkt	
  zugleich	
  -­‐	
  das	
  jüdische	
  Volk	
  als	
  das	
  Volk	
  des	
  ersten,	
  nie	
  gekündigten	
  Bundes	
  
Gottes	
  mit	
  den	
  Menschen	
  wiederentdecken.“	
  Anknüpfend	
  an	
  die	
  Lehre	
  des	
  Zweiten	
  
Vatikanischen	
  Konzils	
  sagte	
  Papst	
  Johannes	
  Paul	
  II.	
  bei	
  seinem	
  Besuch	
  in	
  der	
  Synagoge	
  
von	
  Rom	
  am	
  13.	
  April	
  1986:	
  „Die	
  jüdische	
  Religion	
  ist	
  für	
  uns	
  nicht	
  etwas	
  ‚Äußerliches’,	
  
sondern	
  gehört	
  in	
  gewisser	
  Weise	
  zum	
  ‚Inneren’	
  unserer	
  Religion.	
  Zu	
  ihr	
  haben	
  wir	
  
somit	
  Beziehungen,	
  wie	
  zu	
  keiner	
  anderen	
  Religion.	
  Ihr	
  seid	
  unsere	
  bevorzugten	
  Brüder	
  
und,	
  so	
  könnte	
  man	
  gewissermaßen	
  sagen,	
  unsere	
  älteren	
  Brüder.“	
  Der	
  Glaube	
  an	
  den	
  
einen	
  Schöpfergott	
  ist	
  Christen	
  und	
  Juden	
  ebenso	
  gemeinsam	
  wie	
  die	
  Gebote	
  des	
  
Dekalogs	
  oder	
  die	
  Hoffnung	
  auf	
  den	
  Messias.	
  
Das	
  Gedenken	
  an	
  die	
  Shoah	
  ist	
  Anlass,	
  heute	
  deutlich	
  zu	
  machen:	
  Die	
  Kirchen	
  sind	
  
dankbar	
  für	
  das	
  Gotteslob	
  des	
  jüdischen	
  Volkes.	
  Dieses	
  Gotteslob	
  führt	
  uns	
  zur	
  Quelle	
  
unseres	
  eigenen	
  Glaubens.	
  -­‐	
  Die	
  Kirchen	
  sind	
  dankbar	
  für	
  die	
  vielfältigen	
  Formen	
  
jüdischen	
  Lebens	
  in	
  unserem	
  Land.	
  -­‐	
  Die	
  Kirchen	
  verstehen	
  und	
  lehren	
  ihren	
  Glauben	
  so,	
  
dass	
  dies	
  nicht	
  in	
  Abwertung	
  der	
  jüdischen	
  Religion	
  geschieht,	
  sondern	
  in	
  stetiger	
  
Erinnerung	
  an	
  Gottes	
  Treue	
  zu	
  seinem	
  erwählten	
  Volk.	
  -­‐	
  Wir	
  sind	
  wachsam	
  gegenüber	
  
jeglicher	
  Form	
  von	
  Politik,	
  die	
  auf	
  Abwertung	
  und	
  Ausgrenzung	
  von	
  Minderheiten	
  setzt.	
  
Insbesondere	
  sind	
  wir	
  hellhörig	
  im	
  Hinblick	
  auf	
  jede	
  Form	
  des	
  Antisemitismus	
  und	
  
werden	
  ihr	
  entschieden	
  entgegen	
  treten.“[11]	
  
Mit	
  dem	
  jährlich	
  gefeierten	
  „Tag	
  des	
  Judentums“	
  bringen	
  die	
  christlichen	
  Kirchen	
  in	
  
Österreich	
  die	
  Besinnung	
  auf	
  die	
  jüdischen	
  Wurzeln	
  des	
  Christentums	
  zum	
  Ausdruck.	
  
Welchen	
  Verlust	
  hat	
  die	
  Kirche	
  erlitten,	
  als	
  sie	
  sich	
  vom	
  jüdischen	
  Leben	
  distanzierte	
  
und	
  als	
  der	
  Einstrom	
  israelitischen	
  Lebens	
  in	
  ihr	
  versiegte?	
  Israel	
  war	
  und	
  ist	
  der	
  
leibhaftige	
  Träger	
  und	
  Einbringer	
  der	
  Wirklichkeit	
  von	
  Offenbarung,	
  Erwählung	
  und	
  
Bund	
  in	
  die	
  Kirche.[12]	
  Durch	
  die	
  Distanzierung	
  von	
  Israel	
  hat	
  sich	
  ein	
  allzu	
  statisches,	
  
allzu	
  geschichtsloses	
  und	
  einseitig	
  begriffliches	
  Verständnis	
  von	
  Kirchen	
  durchgesetzt,	
  
sodass	
  das	
  lebendige	
  Bewusstsein	
  weitgehend	
  fehlte,	
  mit	
  Abraham	
  als	
  dem	
  



Erstgerufenen	
  Gottes	
  herausgerufenes	
  Volk	
  zu	
  sein.	
  Israel	
  hätte	
  dieses	
  Bewusstsein	
  
einzubringen	
  als	
  sein	
  Erbe.	
  -­‐	
  Es	
  bedeutet	
  drittens	
  das	
  allzu	
  geringe	
  Wissen	
  des	
  Herzens	
  
um	
  den	
  Gottesbund.	
  Man	
  weiß	
  um	
  politische	
  Bündnisse	
  und	
  ihre	
  Tragweite,	
  aber	
  schon	
  
die	
  für	
  Israel	
  schlechthin	
  wesentliche	
  Vokabel	
  ,Bund	
  mit	
  Gott'	
  liegt	
  für	
  viele	
  weitab.	
  Die	
  
unerlässlichen	
  Konsequenzen	
  einer	
  Existenz	
  in	
  und	
  aus	
  diesem	
  Bunde	
  mit	
  dem	
  heiligen	
  
Gott	
  werden	
  dementsprechend	
  nicht	
  genügend	
  gelebt	
  und	
  gesehen.	
  -­‐	
  Damit	
  hängt	
  dann	
  
viertens	
  zusammen	
  der	
  mangelnde	
  Glaube	
  an	
  die	
  Bundesverheißung,	
  der	
  fehlende	
  Mut	
  
zum	
  Auszug,	
  zur	
  Wüste,	
  zur	
  unbürgerlichen	
  dynamischen	
  Existenz	
  auf	
  das	
  Königtum	
  
Gottes	
  hin.	
  -­‐	
  Und	
  es	
  bedeutet	
  fünftens	
  das	
  Nicht-­‐mehr-­‐Verspüren	
  der	
  Israel	
  eigenen	
  
messianischen	
  Ungeduld,	
  wie	
  sie	
  Jesu	
  letztes	
  Wort	
  in	
  der	
  Bibel	
  „Ja,	
  ich	
  komme	
  bald!“	
  in	
  
uns	
  entfachen	
  und	
  wach	
  halten	
  wollte.[13]	
  
	
  	
  
Der	
  Jude	
  Jesus	
  
	
  	
  
„Christen	
  sind	
  aufgerufen,	
  ihre	
  Auffassungen	
  über	
  Juden	
  und	
  Judentum	
  unter	
  dem	
  
Gesichtspunkt	
  der	
  Gemeinsamkeit	
  zu	
  prüfen	
  und,	
  wo	
  nötig,	
  zu	
  ändern.	
  Dabei	
  kann	
  es	
  
nicht	
  darum	
  gehen,	
  wahrhaft	
  Trennendes	
  zu	
  leugnen	
  oder	
  falsche	
  Kompromisse	
  zu	
  
schließen.	
  Uns	
  eint	
  und	
  trennt	
  vor	
  allem	
  die	
  Person	
  Jesu,	
  der	
  Jude	
  war	
  und	
  für	
  uns	
  
Christen	
  Sohn	
  Gottes	
  und	
  Erlöser	
  der	
  Welt	
  ist.	
  Das	
  Aufzeigen	
  der	
  gemeinsamen	
  Wurzeln	
  
lässt	
  uns	
  aber	
  das	
  Judentum	
  in	
  seiner	
  Identität	
  besser	
  verstehen	
  und	
  hilft	
  uns	
  zugleich,	
  
vielleicht	
  verschüttete	
  Dimensionen	
  unseres	
  Glaubens	
  zu	
  erschließen.“[14]	
  Es	
  kommen	
  
Dimensionen	
  der	
  Christuswirklichkeit,	
  Züge	
  des	
  Antlitzes	
  Jesu,	
  die	
  von	
  uns	
  längst	
  nicht	
  
mehr	
  gesehen	
  werden,	
  zum	
  Leuchten,	
  wenn	
  wir	
  zu	
  einem	
  neuen	
  Gespräch	
  mit	
  Israel	
  
finden.	
  
Wer	
  Jesus	
  kennen	
  will,	
  muss	
  das	
  Volk	
  kennen,	
  in	
  das	
  er	
  gehört,	
  seine	
  Geschichte,	
  seine	
  
Überlieferung	
  (das	
  AT),	
  seine	
  großen	
  Gestalten,	
  sein	
  Leben,	
  seine	
  Seele	
  und	
  sein	
  
Schicksal	
  bis	
  heute.	
  Jesus	
  ist	
  für	
  den	
  Christen	
  nicht	
  ohne	
  sein	
  Judentum	
  zu	
  haben.	
  Er	
  
muss	
  daher	
  Abschied	
  nehmen	
  von	
  einer	
  langen	
  Tradition,	
  die	
  aus	
  Jesus	
  ein	
  
internationales	
  Subjekt,	
  ein	
  allgemeines	
  Individuum	
  gerecht	
  hat,	
  bis	
  hin	
  zu	
  den	
  
Versuchen,	
  einen	
  russischen	
  Christus	
  (Dostojewski)	
  oder	
  einen	
  Jesus	
  des	
  reinen,	
  
arischen	
  Blutes	
  zu	
  dichten	
  (christliche	
  Theologen	
  während	
  des	
  Nationalsozialismus).	
  
Wir	
  müssen	
  ihn	
  aus	
  seiner	
  allgemeinen,	
  vom	
  Judentum	
  gesäuberten	
  Menschlichkeit	
  
zurückkehren	
  lassen	
  in	
  sein	
  Volk,	
  zu	
  seinem	
  Charakter	
  und	
  seinem	
  Gesicht,	
  das	
  er	
  haben	
  
wollte.	
  Was	
  dabei	
  aussieht	
  wie	
  eine	
  Verengung,	
  wie	
  Vereinzelung	
  und	
  Beschränkung,	
  ist	
  
die	
  Wahrheit	
  des	
  konkreten	
  Lebens	
  Jesu,	
  und	
  ist	
  der	
  Wahrheit	
  nach	
  mehr	
  als	
  das	
  
Allgemeine,	
  ideell	
  über	
  der	
  Szene	
  der	
  Völker	
  Schwebende.	
  Denn	
  so	
  geht	
  Jesus,	
  den	
  die	
  
Christen	
  als	
  den	
  Sohn	
  Gottes	
  und	
  Bruder	
  aller	
  Menschen	
  verehren,	
  wirklich	
  ein	
  in	
  die	
  
Geschichte	
  der	
  Stämme,	
  der	
  Gruppen,	
  in	
  das	
  unendliche	
  Geflecht	
  der	
  Beziehungen,	
  nicht	
  
von	
  oben,	
  sondern	
  aus	
  einer	
  bestimmten	
  Ecke	
  der	
  Welt.	
  
Manfred	
  Scheuer,	
  Bischof	
  von	
  Innsbruck	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
[1]	
  Klagegebet	
  von	
  Klaus	
  Hemmerle,	
  geschrieben	
  für	
  den	
  10.	
  November	
  1988,	
  dem	
  50.	
  
Gedenktag	
  der	
  Reichspogromnacht	
  1938.	
  
[2]	
  Benedikt	
  XVI.,	
  Wo	
  war	
  Gott?	
  Die	
  Rede	
  in	
  Auschwitz,	
  Freiburg	
  2006,9.	
  
[3]	
  A.a.O.	
  
[4]	
  Benedikt	
  XVI.,	
  Wo	
  war	
  Gott?	
  11.	
  



[5]	
  Vgl.	
  Joseph	
  Ratzinger,	
  Salz	
  der	
  Erde.	
  Christentum	
  und	
  katholische	
  Kirche	
  an	
  der	
  
Jahrtausendwende.	
  Ein	
  Gespräch	
  mit	
  Peter	
  Seewald,	
  Stuttgart	
  1999,	
  267f.;	
  dazu	
  Jan-­‐
Heiner	
  Tück,	
  Zur	
  Einzigartigkeit	
  der	
  Shoah,	
  in:	
  IkaZ	
  (Communio)	
  39	
  (2010)	
  440-­‐453,	
  
hier	
  444-­‐450.	
  
[6]	
  Vgl.	
  Johann	
  B.	
  Metz,	
  Kirche	
  nach	
  Auschwitz.	
  Mit	
  einem	
  Anhang:	
  Für	
  eine	
  
anamnetische	
  Kultur,	
  Hamburg	
  1993,	
  19.	
  
[7]	
  Johann	
  Baptist	
  Metz,	
  Glaube	
  in	
  Geschichte	
  und	
  Gesellschaft.	
  Studien	
  zu	
  einer	
  
praktischen	
  Fundamentaltheologie,	
  Mainz	
  21992,	
  12.	
  
[8]	
  Christoph	
  Kardinal	
  Schönborn,	
  Das	
  Volk	
  Israel	
  lebt.	
  Ansprache	
  in	
  der	
  Gedenkstätte	
  
Yad	
  Vashem	
  am	
  8.	
  November	
  2007.	
  
[9]	
  Abraham	
  J.	
  Heschel,	
  Gott	
  sucht	
  den	
  Menschen.	
  Eine	
  Philosophie	
  des	
  Judentums,	
  
Neukirchen	
  –	
  Vluyn	
  4	
  1995,	
  104.	
  
[10]	
  Abraham	
  J.	
  Heschel,	
  Gott	
  sucht	
  den	
  Menschen.	
  Eine	
  Philosophie	
  des	
  Judentums,	
  
Neukirchen	
  –	
  Vluyn	
  4	
  1995,	
  105.	
  
[11]	
  75	
  Jahre	
  November	
  Progrome.	
  Erklärung	
  des	
  Vorstands	
  des	
  Ökumenischen	
  Rates	
  
der	
  Kirchen	
  in	
  Österreich	
  (ÖRKÖ),	
  7.	
  November	
  2013.	
  
[12]	
  Vgl.	
  Heinrich	
  Spaemann,	
  Die	
  Christen	
  und	
  das	
  Volk	
  der	
  Juden	
  (Münchner	
  Texte	
  –	
  
Impulse	
  aus	
  Gnadenthal	
  7)	
  München	
  1966,	
  22.	
  
[13]	
  Heinrich	
  Spaemann,	
  Die	
  Christen	
  und	
  das	
  Volk	
  der	
  Juden	
  23.	
  
[14]	
  Die	
  Last	
  der	
  Geschichte	
  annehmen.	
  Wort	
  der	
  Bischöfe	
  zum	
  Verhältnis	
  von	
  Christen	
  
und	
  Juden	
  aus	
  Anlass	
  des	
  50.	
  Jahrestages	
  der	
  Novemberprogrome	
  1938,	
  hg.	
  Sekretariat	
  
der	
  Deutschen	
  Bischofskonferenz,	
  Bonn	
  1988,11.	
  


