Okumenischer Rat der Kirchen in Osterreich
Christlich - jiidischer Koordinierungsausschuss
Wien, 17. Janner 2014

»Wer euch antastet, tastet meinen Augapfel an.”
(Sach 2,12)

Tag des Judentums

Die Initiative zum , Tag des Judentums“ geht auf die Zweite Europiische Okumenische
Versammlung (EOV2) in Graz (1997) zuriick. Im Jahr 2000 hat der Okumenische Rat der
Kirchen in Osterreich (ORKO) den ,17. Janner - Tag des Judentums“ als Gedenktag im
Kirchenjahr eingefiihrt. Das Datum fiir den ,Tag des Judentums" ist bewusst gewahlt:
Den Geist dieses Tages sollen die Kirchen in die anschlief3ende weltweite ,Gebetswoche
fiir die Einheit der Christen“ (18. bis 25. Janner) weiter tragen. Denn bei allen
Trennungen der Christenheit untereinander sei allen Kirchen gemeinsam, dass sie im
Judentum verwurzelt sind.

Der Tag des Judentums ist fiir Christen verbunden mit dem Eingedenken in die
Verstrickung in Schuldzusammenhénge des Antisemitismus. Die Jahrhunderte lang
tradierten antijiidischen Stereotypen in der christlichen Theologie, v. a. die Anklage des
Gottesmordes trugen zum Gefiihl der Selbstgerechtigkeit der Christen bei, trugen bei
den Christen zu einer Mentalitat bei, die sich vor der notwendigen Solidaritiat mit den
ausgegrenzten und nach und nach auch dem Tod preisgegebenen Opfern des
nationalsozialistischen Regimes driickte. Das Bewusstsein der Glaubensolidaritit der
Christen mit den Juden war nicht oder viel zu wenig vorhanden. Und es gab zu wenig,
viel zu wenig Gerechte. Politische Naivitat, Angst, eine fehlgeleitete Theologie, die tiber
Jahrhunderte hinweg die Verachtung des jiidischen Volkes gelehrt hatte, und mangelnde
Liebe haben viele Christen damals veranlasst, gegeniiber dem Unrecht und der Gewalt
zu schweigen, die jiidischen Menschen in unserem Land angetan wurden. Wir Christen
bekennen mit dem jiidischen Volk den Gott Israels. Wir erkennen heute beschamt, dass
mit der Zerstorung der Synagogen, dass mit der Shoah der Name des Ewigen geschiandet
wurde, ohne dass viele unserer Vorfahren im Glauben dies gespiirt hatten.

,Man hat meinem Gott das Haus angeziindet und die Meinen haben es getan. Man hat es
denen weggenommen, die mir den Namen meines Gottes schenkten- und die Meinen
haben es getan. Man hat ihnen ihr eigenes Haus weggenommen- und die Meinen haben
es getan. Man hat ihnen ihr Hab und Gut, ihre Ehre, ihren Namen weggenommen - und
die Meinen haben es getan. Man hat ihnen das Leben weggenommen- und die Meinen
haben es getan. Die den Namen desselben Gottes anrufen, haben dazu geschwiegen - ja,
die Meinen haben es getan. Man sagt: Vergessen wir’s und Schluss damit. Das
Vergessene kommt unversehens, unerkannt zurtick. Wie soll Schluss sein mit dem, was
man vergisst? Soll ich sagen: Die Meinen waren es, nicht ich? - Nein, die Meinen haben so
getan. Was soll ich sagen? Gott sei mir gnadig! Was soll ich sagen? Bewahre in mir
Deinen Namen, bewahre in mir ihren Namen, bewahre in mir ihr Gedenken, bewahre in
mir meine Scham: Gott sei mir gnadig.“[1] So tragen wir unsere Ehrfurcht vor den
Opfern, unseren Schmerz liber das bis dahin unausdenkbare Leid, das dem jiidischen
Volk angetan wurde, unsere Klage und unsere Hoffnung, dass nicht die Tater, sondern
die Opfer und deren Wiirde das letzte Wort in der Geschichte haben, vor Gott den
Richter menschlicher Geschichte vor.



Papst Benedikt XVI. hat in Auschwitz am 28. Mai 2006 von Auschwitz als einem
,Verbrechen gegen Gott und den Menschen ohne Parallele in der Geschichte“[2]
gesprochen hat. Der Papst stellt sich auf die Seite derer, die die Unvergleichlichkeit und
Einzigartigkeit der Shoah betonen. ,An diesem Ort des Grauens ... zu sprechen, ist fast
unmoglich - ist besonders schwer und bedriickend fiir einen Christen, einen Papst, der
aus Deutschland kommt. An diesem Ort versagen die Worte, kann eigentlich nur
erschiittertes Schweigen stehen.” Die wortgewandte Rede des Gelehrten weicht dem
Gestammel des Beters, wenn sich die Ohnmacht der Sprache geradezu in einem
,Schrei“entladt, der sich im Sinne einer theodizee-empfindlichen Spiritualitat der Klage
an Gott selbst wendet: ,Warum hast du geschwiegen? Warum konntest du dies alles
dulden?“[3] Benedikt begriindet die Singularitit der Shoah theologisch: ,Im tiefsten
wollten jene Gewalttiter mit dem Austilgen dieses Volkes den Gott toten, der Abraham
berufen, der am Sinai gesprochen und dort die bleibend giiltigen Mafde des Menschseins
aufgerichtet hat. Wenn dieses Volk einfach durch sein Dasein Zeugnis von dem Gott ist,
der zum Menschen gesprochen hat und ihn in Verantwortung nimmt, so sollte dieser
Gott endlich tot sein und die Herrschaft nur noch dem Menschen gehdren - ihnen selber,
die sich fiir die Starken hielten, die es verstanden hatten, die Welt an sich zu reifden. Mit
dem Zerstoren Israels, mit der Shoah, sollte im letzten auch die Wurzel ausgerissen
werden, auf der der christliche Glaube beruht.“[4] Biblisch gesprochen wird ,Gottes
Augapfel” iiberall dort angetastet, wo sein auserwahltes Volk bedroht und verfolgt wird
(vgl. Sach 2,12).[5]

Adam, wo bist du?

Johann Baptist Metz pladiert fiir eine moralische Auffassung von Tradition, die nur dann
Maf3stabe fiir das eigene Handeln aus der Geschichte gewinnt, wenn sie sich der
katastrophischen Dimension der Geschichte stellt. Fiir diese Auffassung von Tradition
ist es entscheidend, dass sich der Erinnernde in ein moralisches Verhaltnis zum
Erinnerten setzt, also den neutralen Standpunkt distanzierend verfahrender, am
Objektivitatsideal orientierter Geschichtsforschung iiberwindet. Eine anamnetische
Kultur gedenkt der verstummten Opfer und erklart sich mit ihnen solidarisch.[6] - Es
besteht die Gefahr, das Grauen von Auschwitz metaphysisch aufzuladen und Auschwitz
zu einer Art negativem Mythos zu stilisieren. Eine solche Stilisierung zu einem
tragischen Betriebsunfall der Geschichte wiirde aber den Standpunkt der
Verantwortung, der Scham und der Umkehr auflésen und der Tendenz zur
Enthistorisierung des Geschehens Vorschub leisten.[7] Was war in der Geschichte
unseres Landes, in den Kdpfen und Herzen der Menschen unseres Landes, dass solche
Ausgeburten des Bosen geschehen konnten. Und wir fragen uns, warum Gott so etwas
zugelassen hat: ,Wo warst Du, Gott? Wo warst Du, als Frauen und Kinder, alte und junge
Leute ermordet und in die Todeskammern geschickt wurden?“ Es geht in letzter
Konsequenz um Fragen an uns selbst: ,Wo war der Mensch - und wo die Menschlichkeit
-, als unseren Briidern und Schwestern so Furchtbares zugefligt wurde?“[8] ,Wo bist
du?“ (Gen 3,9) Das ist die Urfrage Gottes an den Menschen. Die Bibel spricht nicht nur
von der Suche des Menschen nach Gott, sondern auch von Gottes Suche nach dem
Menschen. ,,Von Anbeginn an hast Du den Menschen ausgesondert und fiir wiirdig
erachtet, in Deiner Gegenwart zu stehen®, heifdt es in der Liturgie des
Versohnungstages.[9]

Es ist dies die Urfrage von Religion nach Abraham J. Heschel: ,Adam, wo bist Du?“ (Gen
3,9). Das ist der Ruf, der immer wieder ergeht. Es ist ein leises, zartes Echo auf eine leise,
zarte Stimme; nicht in Worte gefasst, nicht ausgedriickt in den Kategorien des Geistes,



sondern unbeschreiblich und geheimnisvoll wie die Herrlichkeit, von der die ganze Erde
erfiillt ist. Es ist eingehiillt in Schweigen, verborgen und gedampft, und doch ist es, als
seien alle Dinge das erstarrte Echo der Frage: Wo bist Du? Glauben kommt aus der
Ehrfurcht, aus dem Bewusstsein, dass wir Seiner Gegenwart ausgesetzt sind; aus dem
dringenden Verlangen, Gottes Herausforderung zu entsprechen, aus dem Bewuf3tsein,
heimgesucht zu sein. Religion ist Gottes Frage und die Antwort des Menschen. ... Der Weg
zu Gott ist der Weg Gottes. Wenn nicht Gott die Frage stellt, ist all unser Fragen umsonst.
... Gottesdienst und Kultus haben die Aufgabe, unsere Wachsamkeit zu erh6hen und
unsere Wertschatzung flir das Geheimnis zu starken.“[10]

,Da sprach der Herr zu Kain: Wo ist dein Bruder Abel? Kain entgegnete: Ich weif3 es
nicht. Bin ich denn der Hiiter meines Bruders? (Gen 4,9)“ - Die Botschaft der jliidischen
und der christlichen Bibel mutet uns zu, dass wir einander aufgetragen sind, einander
Patron sind, flireinander sorgen, Verantwortung tragen, einander Hiiter und Hirten sind.
Die Bibel traut uns zu, dass wir Freunde und Anwélte des Lebens sind, dass wir
Lebensraume schaffen, in denen in die Enge getriebene Menschen Ja zum Leben sagen
konnen. Die Erinnerung an die Ermordung der Juden und an die Shoah bleibt fiir
Christen durch den Gedanken der Verstrickung in Schuldzusammenhange, das glaubige
Vertrauen auf die erlésende Macht Gottes und die aufrichtige Bitte an Gott und an sein
erwdahltes Volk um die Schuldvergebung strukturiert.

Besinnung auf die Wurzeln

Heute bekennen wir alle dankbar, dass es nicht mdéglich ist, Christ zu sein, ohne die
judischen Wurzeln des Glaubens hochzuschétzen. ,Dabei durften wir - beschamt und
beschenkt zugleich - das jliidische Volk als das Volk des ersten, nie gekiindigten Bundes
Gottes mit den Menschen wiederentdecken.“ Ankniipfend an die Lehre des Zweiten
Vatikanischen Konzils sagte Papst Johannes Paul II. bei seinem Besuch in der Synagoge
von Rom am 13. April 1986: ,Die jidische Religion ist fiir uns nicht etwas JAuferliches’,
sondern gehort in gewisser Weise zum ,Inneren’ unserer Religion. Zu ihr haben wir
somit Beziehungen, wie zu keiner anderen Religion. Ihr seid unsere bevorzugten Briider
und, so kénnte man gewissermafien sagen, unsere alteren Briider.“ Der Glaube an den
einen Schopfergott ist Christen und Juden ebenso gemeinsam wie die Gebote des
Dekalogs oder die Hoffnung auf den Messias.

Das Gedenken an die Shoah ist Anlass, heute deutlich zu machen: Die Kirchen sind
dankbar fiir das Gotteslob des jiidischen Volkes. Dieses Gotteslob fiihrt uns zur Quelle
unseres eigenen Glaubens. - Die Kirchen sind dankbar fiir die vielfaltigen Formen
judischen Lebens in unserem Land. - Die Kirchen verstehen und lehren ihren Glauben so,
dass dies nicht in Abwertung der jliidischen Religion geschieht, sondern in stetiger
Erinnerung an Gottes Treue zu seinem erwdhlten Volk. - Wir sind wachsam gegeniiber
jeglicher Form von Politik, die auf Abwertung und Ausgrenzung von Minderheiten setzt.
Insbesondere sind wir hellhérig im Hinblick auf jede Form des Antisemitismus und
werden ihr entschieden entgegen treten.“[11]

Mit dem jahrlich gefeierten ,Tag des Judentums“ bringen die christlichen Kirchen in
Osterreich die Besinnung auf die jildischen Wurzeln des Christentums zum Ausdruck.
Welchen Verlust hat die Kirche erlitten, als sie sich vom jiidischen Leben distanzierte
und als der Einstrom israelitischen Lebens in ihr versiegte? Israel war und ist der
leibhaftige Trager und Einbringer der Wirklichkeit von Offenbarung, Erwahlung und
Bund in die Kirche.[12] Durch die Distanzierung von Israel hat sich ein allzu statisches,
allzu geschichtsloses und einseitig begriffliches Verstdandnis von Kirchen durchgesetzt,
sodass das lebendige Bewusstsein weitgehend fehlte, mit Abraham als dem



Erstgerufenen Gottes herausgerufenes Volk zu sein. Israel hitte dieses Bewusstsein
einzubringen als sein Erbe. - Es bedeutet drittens das allzu geringe Wissen des Herzens
um den Gottesbund. Man weif3 um politische Biindnisse und ihre Tragweite, aber schon
die fiir Israel schlechthin wesentliche Vokabel ,Bund mit Gott' liegt fiir viele weitab. Die
unerlasslichen Konsequenzen einer Existenz in und aus diesem Bunde mit dem heiligen
Gott werden dementsprechend nicht geniigend gelebt und gesehen. - Damit hdangt dann
viertens zusammen der mangelnde Glaube an die Bundesverheifiung, der fehlende Mut
zum Auszug, zur Wiiste, zur unbiirgerlichen dynamischen Existenz auf das Kénigtum
Gottes hin. - Und es bedeutet fiinftens das Nicht-mehr-Verspiiren der Israel eigenen
messianischen Ungeduld, wie sie Jesu letztes Wort in der Bibel ,]a, ich komme bald!“ in
uns entfachen und wach halten wollte.[13]

Der Jude Jesus

,Christen sind aufgerufen, ihre Auffassungen liber Juden und Judentum unter dem
Gesichtspunkt der Gemeinsamkeit zu priifen und, wo nétig, zu dndern. Dabei kann es
nicht darum gehen, wahrhaft Trennendes zu leugnen oder falsche Kompromisse zu
schliefden. Uns eint und trennt vor allem die Person Jesu, der Jude war und fiir uns
Christen Sohn Gottes und Erloser der Welt ist. Das Aufzeigen der gemeinsamen Wurzeln
lasst uns aber das Judentum in seiner Identitat besser verstehen und hilft uns zugleich,
vielleicht verschiittete Dimensionen unseres Glaubens zu erschliefen.“[14] Es kommen
Dimensionen der Christuswirklichkeit, Ziige des Antlitzes Jesu, die von uns langst nicht
mehr gesehen werden, zum Leuchten, wenn wir zu einem neuen Gesprach mit Israel
finden.

Wer Jesus kennen will, muss das Volk kennen, in das er gehort, seine Geschichte, seine
Uberlieferung (das AT), seine grofen Gestalten, sein Leben, seine Seele und sein
Schicksal bis heute. Jesus ist fiir den Christen nicht ohne sein Judentum zu haben. Er
muss daher Abschied nehmen von einer langen Tradition, die aus Jesus ein
internationales Subjekt, ein allgemeines Individuum gerecht hat, bis hin zu den
Versuchen, einen russischen Christus (Dostojewski) oder einen Jesus des reinen,
arischen Blutes zu dichten (christliche Theologen wahrend des Nationalsozialismus).
Wir miissen ihn aus seiner allgemeinen, vom Judentum gesauberten Menschlichkeit
zuriickkehren lassen in sein Volk, zu seinem Charakter und seinem Gesicht, das er haben
wollte. Was dabei aussieht wie eine Verengung, wie Vereinzelung und Beschrankung, ist
die Wahrheit des konkreten Lebens Jesu, und ist der Wahrheit nach mehr als das
Allgemeine, ideell iber der Szene der Volker Schwebende. Denn so geht Jesus, den die
Christen als den Sohn Gottes und Bruder aller Menschen verehren, wirklich ein in die
Geschichte der Stimme, der Gruppen, in das unendliche Geflecht der Beziehungen, nicht
von oben, sondern aus einer bestimmten Ecke der Welt.

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck

[1] Klagegebet von Klaus Hemmerle, geschrieben fiir den 10. November 1988, dem 50.
Gedenktag der Reichspogromnacht 1938.

[2] Benedikt XVI., Wo war Gott? Die Rede in Auschwitz, Freiburg 2006,9.

[3] A.a.0.

[4] Benedikt XVI., Wo war Gott? 11.



[5] Vgl. Joseph Ratzinger, Salz der Erde. Christentum und katholische Kirche an der
Jahrtausendwende. Ein Gesprach mit Peter Seewald, Stuttgart 1999, 267f.; dazu Jan-
Heiner Tiick, Zur Einzigartigkeit der Shoah, in: IkaZ (Communio) 39 (2010) 440-453,
hier 444-450.

[6] Vgl. Johann B. Metz, Kirche nach Auschwitz. Mit einem Anhang: Fiir eine
anamnetische Kultur, Hamburg 1993, 19.

[7] Johann Baptist Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer
praktischen Fundamentaltheologie, Mainz 21992, 12.

[8] Christoph Kardinal Schénborn, Das Volk Israel lebt. Ansprache in der Gedenkstatte
Yad Vashem am 8. November 2007.

[9] Abraham ]. Heschel, Gott sucht den Menschen. Eine Philosophie des Judentums,
Neukirchen - Vluyn 41995, 104.

[10] Abraham ]. Heschel, Gott sucht den Menschen. Eine Philosophie des Judentums,
Neukirchen - Vluyn 41995, 105.

[11] 75 Jahre November Progrome. Erklirung des Vorstands des Okumenischen Rates
der Kirchen in Osterreich (ORKO), 7. November 2013.

[12] Vgl. Heinrich Spaemann, Die Christen und das Volk der Juden (Miinchner Texte -
Impulse aus Gnadenthal 7) Miinchen 1966, 22.

[13] Heinrich Spaemann, Die Christen und das Volk der Juden 23.

[14] Die Last der Geschichte annehmen. Wort der Bischofe zum Verhaltnis von Christen
und Juden aus Anlass des 50. Jahrestages der Novemberprogrome 1938, hg. Sekretariat
der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1988,11.



