Predigt in der Christmette (Lesung: Jes 9,1-6 / Evangelium: Lk 2,1-14)

Heute Abend bei unserer mitbriiderlichen Weihnachtsfeier im Stift Kremsminster ist wieder sehr feierlich
das Martyrologium, ein lateinischer Text, der die Geburt Jesu Christi ankindigt und in die Zeitgeschichte
einordnet, vorgetragen worden. Damit wird gezeigt, dass der Sohn Gottes in diese konkrete Welt gekom-
men ist. Und am Hohepunkt dieses Textes heiRt es dann in der deutschen Ubersetzung: ,In der einhun-
dertvierundneunzigsten Olympiade. Im siebenhundertzweiundfiinfzigsten Jahr seit der Griindung Roms. Im
zweiundvierzigsten Jahr der Regierung des Kaisers Octavianus Augustus. Als Friede eingekehrt war auf
dem ganzen Erdkreis: Da wollte Jesus Christus, der ewige Gott und des ewigen Vaters Sohn, die Welt
heiligen durch die Gnade seiner Ankunft.“ Ja, heute ist das Fest des Friedens. Aber leider ist seit der An-
kunft des Vaters ewigem Sohn nicht wirklich Friede eingekehrt. Das gilt im GroRen, denken wir an all die
Krisenherde der Welt, aber auch im Kleinen, wieviel Aufregung und Unfrieden da und dort gleich einmal ist.
Vor ein paar Wochen hat sich der eher rechts der Mitte angesiedelte Volkszorn in Brissel entladen. Da
wurde Ende November am Grand Place eine moderne Krippe aufgestellt, durchaus mit Zustimmung der
Kirchen und der Verantwortungstrager. Aber trotzdem herrschte eine Riesenaufregung tber dieses Werk
der deutschen Kiinstlerin Victoria-Maria Geyer. Was aber hat so eine Reaktion hervorgerufen? Die Krip-
penfiguren waren aus Stoff und hatten keine Gesichter. Man mag meinen, dass das doch kein Grund zu
solcher Erregung sein kann, aber ,Die Krippe ist eine Beleidigung fur unsere Traditionen. Diese gesichts-
losen Figuren erinnern eher an eine Hommage an Zombies,” so schreibt ein Politiker. Tja, vielleicht hat er
die Botschaft dieses modernen Kunstwerkes und von Weihnachten tberhaupt etwas falsch verstanden. Die
Stofffiguren ohne Gesicht ermdglichen uns, dass wir uns einsetzen in die Krippe. Du bist Maria, weil durch
dich die Liebe Gottes Hand und Ful bekommen soll. Du bist Josef, der in Treue und Liebe seinen Weg
geht. Du bist auch das Jesuskind, das wehrlos in der Krippe liegt. Und manche Menschen sind auch Ochs
und Esel. Auch wenn der Friede auf Erden noch nicht ist, an uns ist es, diese Botschaft der Krippe, dass
sich die Liebe Bahn bricht, heute Wirklichkeit werden zu lassen. Die Engel kiindeten damals: ,Ehre sei Gott
in der Hohe und Friede auf Erden den Menschen seines Wohlgefallens.“ Wir sind die Menschen seines
Wohlgefallens, wenn wir zum Frieden beitragen. Das geschieht dann, wenn wir nicht mitmachen in der
allgemein aufgeheizten Stimmung unserer Gesellschaft. Ja, man kann sich iber moderne Kunst aufregen.
Aber, es gilt auch, ja wir konnen die Botschaft dieser Krippe in Brissel ernst nehmen. Wir sind mitten drin
in der Geburtsgeschichte. Wir sind Hirten, Eltern, Engel ... leben wir als solche und helfen wir dem Jesus-
kind, dass sein Friede sich auf Erden ausbreiten kann. Die Welt ist geheiligt durch die erneute Ankunft
Christi. Leben wir als Heilige, gehen wir unseren Weg mit dem Jesuskind, dann wird Frieden werden auf

Erden. Amen.



Predigt am 25. Dezember 2025 (Lesung: Jes 52,7-10 / Evangelium: Joh 1,1-18)

Ein Wort genugt. Das gilt manchmal, wenn eine Situation eskaliert, wo es sich dann um den berihmten
Tropfen, der das Fass zum Uberlaufen bringt, handelt. Aber auch umgekehrt: wenn ich als Kind ofter mal
verzagt oder traurig war, hat es gereicht, wenn meine Oma einfach meinen Namen gesagt hat, das allein
hat schon getrostet. ,Franzi“. Und heute feiern wir, dass ebenso ein Wort gendigt. In der Lesung hat es
geheilen: ,Denn der HERR hat sein Volk getrostet, er hat Jerusalem erlost.“ Trost wird oft durch Worte
gespendet und so ist dieses fleischgewordene Wort Trost fiir unsere Welt. Ein Wort geniigt. Interessanter-
weise wird ja immer auch ein Wort des Jahres gekiirt und fiir Osterreich ist das fiir das zu-Ende-gehende
Jahr der Eigenname ,Elch Emil®. Ich will mich jetzt nicht mit dem nordischen Hirsch an sich beschaftigen,
sondern mit der Bedeutung des Namens Emil. Dieser kommt vom lateinischen Wort ,aemulus®, was ,eifrig*
oder ,nacheifernd” bedeutet. Und vielleicht ware das ja auch fur Weihnachten und das neue Jahr ein guter
Ansatz, dass wir Emil werden ... also nicht der streunende Hirsch, sondern eifrig — der Elch hat ja ordentlich
Kilometer gemacht — dass wir uns da und dort, wo wir hingestellt sind, flir andere einsetzen. Mehr noch
aber nacheifern ... auch und gerade Weihnachten erinnert uns daran, dass die Liebe Gottes Hand und Fuf}
bekommen hat und wir sind gerufen, dem Sohn Gottes, der Mensch wird, nachzueifern. Freilich ein hohes
Ideal, aber wir alle sind in die Nachfolge gerufen und fiir mich personlich ist es gerade in diesen Tagen der
Geburt Christi umso trostlicher, dass er so klein, so menschlich begonnen hat. Das Jesuskind liegt in der
Krippe und vermutlich hat es hauptsachlich geschlafen, getrunken und geschaut. Vielleicht braucht es,
wenn wir ihm nacheifern, gar nicht die Groltaten der Nachstenliebe, die durchaus wichtig sind, sondern
einfach unseren Willen, diese Liebe anzunehmen. Und ich stell mirimmer vor, und in manchen Weihnachts-
geschichten ist ja auch die Rede davon, dass dieses Kind mit seinen groRRen Kinderaugen einfach die Um-
stehenden angeschaut hat, so voll Liebe. MGge uns nicht nur heute der liebevolle Blick geschenkt sein und
ein gutes Wort. Und dieses Wort, das gentgt, ist mitunter einfach unser Name. Stellen wir uns vor, wie uns
Gott heute liebevoll mit unserem Namen anspricht an jenem Fest, an dem er uns seinen Namen kundtut.
Jesus — ,Gott rettet”. Gott sagt sein ,ja“ zu uns ... werden wir aemulus ... Menschen, die eifrig Jesus nach-
eifern und sagen wir einander gute Worte, sodass es Weihnachten wird auf Erden. Und dieses Wort, das
heilt und erldst, ist einfach ein ,DU* oder ein ,JA“ oder ,dein Name®. Ein Wort genligt. Aus seiner Fllle

haben wir alle empfangen, Gnade uber Gnade, denn ,Jesus der Retter ist da!”



Predigt am 26. Dezember 2025 (Lesung: Apg 6,8-10; 7,54-60 / Evangelium: Mt 10,17-22)

,Was soll man da noch sagen?“ so fragen wir manchmal, vor allem, wenn etwas Schlimmes geschieht. Und
irgendwie will ich mich ehrlich gesagt nicht recht daran gewohnen, dass wir so schnell von der idyllischen
Krippenromantik zu Mord und Totschlag wechseln. Aber die Kirche spiegelt in der Anordnung der Weih-
nachtsfeiertage einfach unser menschliches Erleben, wo es ja auch oft so ist, dass Freud und Leid sehr
knapp beieinander liegen. Und dennoch ist uns Stephanus ein Vorbild und Gewahrsmann, dass es schon
auch darum geht, woran ich mich in meinem Leben festhalte und wie ich das Leiden dann einordne. Ange-
sichts seines drohenden Todes ruft Stephanus: ,ich sehe den Himmel offen.” Auch und gerade im Leiden
ist es ihm und so vielen nach ihm geschenkt, Gottes Nahe und Liebe zu erkennen. Jesus schiagt in dieselbe
Kerbe, wenn er den Seinen einscharft: ,Macht euch keine Sorgen, wie und was ihr reden sollt; denn es wird
euch in jener Stunde eingegeben, was ihr sagen sollt.“ Was soll man da noch sagen? Vermutlich einfach
,ja‘ dazu, dass wir aus dem Weihnachtsfest die Kraft schopfen, auf Gott zu vertrauen, auch im Leiden.
Gott fangt immer wieder von vorn mit uns Menschen an, das zeigt er im Weihnachtsfest 2025. An uns ist
es, es ihm gleich zu tun und im Vertrauen und Beten nicht nachzulassen, wie eine chassidische Geschichte
sehr eindricklich verdeutlicht:

Rabbi Levi-Jitzchak von Berditschew war ein inbrunstiger Beter, der an die Kraft des Gebetes glaubte. Als
man ihn einmal nach dem Grund dieses Glaubens fragte, erzahlte er: ,Ich sah einmal, wie man einen Dieb
festnahm, und ich horte ihn leise vor sich hinsagen: ,Und wenn schon. Ich werde es wieder versuchen. Und
das nachste Mal wird es klappen!* Dieser Dieb hat mich gelehrt, dass man nie aufgeben soll und dass man
immer wieder von vorne anfangen muss.

Das wollen wir tun. Also nicht das Stehlen beginnen, aber mit dem Vertrauen auf Gottes Liebe auch im

Leiden immer wieder neu anfangen.

' https:// www.herder.de/el/hefte/archiv/2016/5-2016/nie-aufgeben/



