
Gedenkfeier	
  in	
  Erinnerung	
  an	
  die	
  Vertreibung	
  der	
  
Zillertaler	
  Protestanten	
  1837	
  
26.05.2012	
  
	
  	
  
(1)	
  Bild	
  von	
  der	
  Vertreibung	
  der	
  Zillertaler	
  Protestanten	
  
	
  	
  
Das	
  Gemälde	
  von	
  Mathias	
  Schmidt,	
  das	
  die	
  Vertreibung	
  der	
  Zillertaler	
  Protestanten	
  von	
  
1837	
  zeigt,	
  ist	
  für	
  uns	
  von	
  der	
  Katholischen	
  Kirche	
  alles	
  andere	
  als	
  ein	
  Ruhmesblatt.	
  
Rechtsnachfolger	
  für	
  den	
  damaligen	
  Salzburger	
  Erzbischof	
  Schwarzenberg	
  ist	
  
Erzbischof	
  Alois	
  Kothgasser	
  und	
  für	
  den	
  Brixner	
  Bischof	
  Galura	
  bin	
  ich	
  es	
  als	
  Bischof	
  
von	
  Innsbruck.	
  Das	
  Ereignis	
  muss	
  für	
  uns	
  Katholiken	
  heute	
  mit	
  Scham	
  und	
  Reue	
  und	
  
auch	
  mit	
  der	
  Bitte	
  um	
  Vergebung	
  verbunden	
  sein.	
  Wir	
  schauen	
  auf	
  das	
  Bild	
  nicht	
  als	
  
Nachfahren	
  der	
  Opfer,	
  sondern	
  in	
  der	
  Verwobenheit	
  der	
  Täter.	
  Johannes	
  Paul	
  II.	
  hat	
  im	
  
Jahr	
  2000	
  von	
  einer	
  notwendigen	
  Reinigung	
  des	
  Gedächtnisses	
  gesprochen,	
  also	
  nicht	
  
Selbstrechtfertigung	
  der	
  damaligen	
  Salzburger	
  und	
  Tiroler	
  Kirche	
  und	
  Politik,	
  auch	
  nicht	
  
entschuldigende	
  Erklärung	
  aus	
  den	
  damaligen	
  ökonomischen	
  und	
  politischen	
  
Verhältnissen.	
  Die	
  Erinnerung	
  muss	
  auch	
  mit	
  der	
  Frage	
  verbunden	
  sein,	
  welches	
  
Denken,	
  welche	
  religiösen,	
  politischen	
  und	
  wirtschaftlichen	
  Interessen	
  und	
  
Verhaltensmuster	
  damals	
  zu	
  Vertreibung	
  und	
  Intoleranz	
  geführt	
  haben	
  und	
  wo	
  heute	
  
solche	
  Muster	
  gesellschaftlich	
  wirksam	
  sind.	
  
	
  	
  
(2)	
  Evangelium	
  von	
  der	
  Nachfolge	
  
	
  	
  
Nachfolge	
  ist	
  eigentlich	
  ein	
  katholisches	
  Thema	
  gewesen.	
  Man	
  hat	
  es	
  freilich	
  auf	
  die	
  
Orden	
  reduziert	
  und	
  die	
  Nachfolge	
  in	
  den	
  Evangelischen	
  Räten	
  der	
  Armut,	
  des	
  
Gehorsams	
  und	
  der	
  Ehelosigkeit	
  als	
  Werke	
  der	
  Übergebühr	
  qualifiziert.	
  Bei	
  den	
  
Reformatoren	
  sind	
  die	
  Evangelischen	
  Räte	
  unter	
  das	
  Verdikt	
  der	
  „Werkerei“	
  gefallen.	
  Sie	
  
hatten	
  eine	
  Zweiklassengesellschaft	
  unter	
  den	
  Christen	
  befürchtet.	
  
Es	
  war	
  im	
  19.	
  Jahrhundert	
  der	
  dänische	
  protestantische	
  „religiöse	
  Schriftsteller“	
  Sören	
  
Kierkegaard,	
  der	
  „Nachfolge“	
  wieder	
  zum	
  zentralen	
  Thema	
  des	
  christlichen	
  Lebens	
  
machte.	
  Die	
  „Nachfolge	
  des	
  Herrn“	
  als	
  Bestimmung	
  der	
  wesentlich	
  christlichen	
  Haltung	
  
löst	
  beim	
  späteren	
  Kierkegaard	
  die	
  Bestimmung	
  des	
  Christentums	
  als	
  „verborgener	
  
Innerlichkeit“	
  ab:	
  „Allein	
  der	
  Nachfolgende	
  ist	
  der	
  wahre	
  Christ.“[1]	
  Die	
  
Nachfolgechristologie	
  steht	
  für	
  den	
  Dänen	
  im	
  Kontrast	
  zu	
  einem	
  idealistischen	
  
spekulativen	
  Wissen,	
  zur	
  Theologie	
  als	
  bloßer	
  Lehre.	
  „Das	
  Christentum	
  ist	
  nicht	
  Lehre,	
  
alles	
  Reden	
  vom	
  Ärgernis	
  in	
  Beziehung	
  auf	
  das	
  Christentum	
  als	
  Lehre	
  ist	
  
Missverständnis,	
  ist	
  Schwächung	
  des	
  Stoßes	
  im	
  Anstoß	
  des	
  Ärgernisses.“[2]	
  
Nachfolge	
  steht	
  gegen	
  ein	
  bloß	
  bürgerliches	
  Christentum	
  und	
  hebt	
  sich	
  ab	
  von	
  der	
  bloß	
  
ästhetischen	
  Haltung	
  des	
  Bewunderers:	
  „Der	
  Unterschied	
  zwischen	
  einem	
  Bewunderer	
  
und	
  einem	
  Nachfolger	
  ist	
  der,	
  dass	
  der	
  Nachfolger	
  ethisch	
  ist,	
  was	
  der	
  Bewunderer	
  
ästhetisch	
  ist.“[3]	
  Nachfolge	
  setzt	
  die	
  Gnade	
  nicht	
  außer	
  Kraft;	
  sie	
  ist	
  Konsequenz	
  des	
  
Glaubens	
  und	
  der	
  Dankbarkeit	
  für	
  das,	
  was	
  Christus	
  für	
  mich	
  getan	
  hat.	
  Insofern	
  handelt	
  
es	
  sich	
  nicht	
  bloß	
  um	
  einen	
  Imperativ	
  oder	
  eine	
  Gesetzesforderung.	
  Das	
  Christusbild	
  
von	
  Kierkegaard	
  ist	
  machtkritisch	
  und	
  ist	
  geprägt	
  vom	
  Inkognito,	
  von	
  der	
  Armut,	
  vom	
  
Ärgernis,	
  vom	
  Paradox,	
  von	
  der	
  Erniedrigung[4]	
  und	
  der	
  Geringheit,	
  letztlich	
  vom	
  Leiden	
  
und	
  Kreuz.	
  Nachfolge	
  impliziert	
  das	
  „alles	
  Verlassen“	
  und	
  den	
  Hass	
  der	
  Menschen.	
  In	
  
diesem	
  Zeugnis	
  -­‐	
  nicht	
  in	
  der	
  Lehre	
  einer	
  idealistischen	
  Abstraktion	
  -­‐	
  liegt	
  die	
  Apologie	
  
des	
  Christlichen:	
  „Der	
  Beweis	
  für	
  das	
  Christliche	
  liegt	
  nämlich	
  in	
  der	
  Nachfolge.“[5]	
  
Dietrich	
  Bonhoeffer	
  hat	
  sein	
  Buch	
  „Nachfolge“	
  in	
  der	
  Krisenerfahrung	
  der	
  
Dreißiger-­‐jahre	
  des	
  20.Jahrhunderts	
  verfasst.	
  In	
  der	
  Krise	
  in	
  Kirche	
  und	
  Politik	
  soll	
  das	
  



Werk	
  eine	
  Besinnung	
  auf	
  die	
  Identität	
  des	
  christlichen	
  Glaubens	
  und	
  der	
  Kirche	
  sein.	
  
Diese	
  Identität	
  bildet	
  die	
  Grundlage	
  der	
  Opposition	
  gegen	
  die	
  Deutschen	
  Christen	
  
('Kirche	
  muss	
  Kirche	
  bleiben'),	
  wie	
  auch	
  des	
  Widerstandes	
  gegen	
  den	
  totalitären	
  
Staat.	
  	
  	
  „Billige	
  Gnade	
  ist	
  Predigt	
  der	
  Vergebung	
  ohne	
  Buße,	
  ist	
  Gnade	
  ohne	
  Nachfolge,	
  
Gnade	
  ohne	
  Kreuz,	
  Gnade	
  ohne	
  den	
  lebendigen,	
  Mensch	
  gewordenen	
  Jesus	
  Christus...	
  
Teure	
  Gnade	
  ist	
  der	
  verborgene	
  Schatz	
  im	
  Acker,	
  um	
  dessentwillen	
  der	
  Mensch	
  hingeht	
  
und	
  mit	
  Freuden	
  alles	
  verkauft,	
  was	
  er	
  hatte.	
  Teure	
  Gnade	
  ist	
  das	
  Evangelium,	
  das	
  
immer	
  wieder	
  gesucht,	
  die	
  Gabe,	
  um	
  die	
  gebeten,	
  die	
  Tür,	
  an	
  die	
  angeklopft	
  werden	
  
muss.	
  Teuer	
  ist	
  sie,	
  weil	
  sie	
  in	
  die	
  Nachfolge	
  ruft,	
  Gnade	
  ist	
  sie,	
  weil	
  sie	
  in	
  die	
  Nachfolge	
  
Jesu	
  Christi	
  ruft;	
  teuer	
  ist	
  sie,	
  weil	
  sie	
  dem	
  Menschen	
  das	
  Leben	
  kostet,	
  Gnade	
  ist	
  sie,	
  weil	
  
sie	
  ihm	
  so	
  das	
  Leben	
  erst	
  schenkt.“[6]	
  
Der	
  Ruf	
  in	
  die	
  Nachfolge	
  Jesu	
  in	
  der	
  gegenwärtigen	
  Zeit	
  ist	
  nicht	
  zuerst	
  ein	
  moralischer	
  
Imperativ,	
  keine	
  zahlenmäßige	
  Leistung	
  oder	
  ein	
  mathematisches	
  Plan-­‐soll.	
  Nachfolge	
  
Jesu	
  ist	
  aber	
  auch	
  nicht	
  bloße	
  Bewunderung	
  oder	
  das	
  Bestaunen	
  eines	
  Kunstwerkes	
  in	
  
einem	
  Museum.	
  Haltungen,	
  die	
  nur	
  auf	
  Distanz	
  gehen	
  und	
  sich	
  heraushalten,	
  wie	
  die	
  
Rollen	
  des	
  Zuschauers,	
  des	
  reinen	
  Beobachters,	
  der	
  bloßen	
  Kritik	
  ohne	
  Solidarität,	
  des	
  
Zynikers	
  ohne	
  Ehrfurcht,	
  des	
  Richters	
  von	
  außen...,	
  lassen	
  sich	
  nicht	
  von	
  innen	
  her	
  auf	
  
diese	
  Zeit	
  ein	
  und	
  gehen	
  so	
  an	
  der	
  Nachfolge	
  Jesu	
  vorbei.	
  Der	
  Weg	
  der	
  Jünger	
  Jesu	
  ist	
  
kein	
  Unschuldspfad,	
  wohl	
  aber	
  ein	
  Lernen.	
  Nachfolge	
  Jesu	
  wird	
  auch	
  in	
  den	
  
unterschiedlichen	
  Phasen	
  des	
  Lebens	
  verschieden	
  realisiert:	
  als	
  Treue	
  im	
  Alltag,	
  als	
  
Dienst	
  am	
  Wort,	
  als	
  Gastfreundschaft,	
  als	
  Option	
  für	
  Kinder,	
  für	
  die	
  Jugend,	
  für	
  Arme	
  
und	
  Kranke,	
  im	
  Gebet	
  und	
  in	
  der	
  Kontemplation,	
  im	
  Sterben	
  Können...	
  Keiner	
  lebt	
  als	
  
idealistisches	
  Gespenst	
  eine	
  imaginäre	
  Ganzheit.	
  Jeder	
  verwirklicht	
  ein	
  Stückwerk,	
  ein	
  
Fragment.	
  „Verwirkliche	
  das	
  vom	
  Evangelium,	
  was	
  Du	
  von	
  ihm	
  begriffen	
  hast,	
  und	
  sei	
  es	
  
noch	
  so	
  wenig.“	
  (Roger	
  Schutz)	
  
	
  	
  
(3)	
  Freiheit	
  und	
  Toleranz	
  
	
  	
  
Die	
  Geschichte	
  Tirols	
  ist	
  durchaus	
  ein	
  Ringen	
  um	
  Freiheit.	
  Das	
  Freiheitsbewusstsein	
  
erfuhr	
  im	
  Verlauf	
  der	
  Geschichte	
  Einfärbungen	
  und	
  auch	
  Verdunkelungen.	
  Es	
  ist	
  aber	
  
auch	
  eine	
  Geschichte	
  der	
  Vertreibung	
  und	
  der	
  Ausgrenzung	
  der	
  Hutterer	
  und	
  der	
  
Protestanten,	
  es	
  ist	
  das	
  Leiden	
  der	
  jüdischen	
  Gemeinde,	
  und	
  es	
  ist	
  der	
  Widerstand	
  gegen	
  
Diktatur	
  und	
  Ideologie	
  im	
  Dritten	
  Reich.	
  Die	
  Geschichte	
  ist	
  keine	
  reine	
  Helden-­‐	
  oder	
  
Siegergeschichte.	
  Und	
  die	
  Tiroler	
  waren	
  auch	
  nicht	
  nur	
  Opfer.	
  
Der	
  Weg	
  zu	
  Freiheit	
  und	
  Toleranz	
  ist	
  in	
  der	
  Katholischen	
  Kirche	
  ein	
  weiter.	
  Das	
  Zweite	
  
Vatikanische	
  Konzil	
  erklärt	
  im	
  Dekret	
  über	
  die	
  Religionsfreiheit	
  (Dignitatis	
  humanae),	
  
dass	
  die	
  menschliche	
  Person	
  das	
  Recht	
  auf	
  religiöse	
  Freiheit	
  hat.	
  Diese	
  Freiheit	
  besteht	
  
darin,	
  dass	
  alle	
  Menschen	
  frei	
  sein	
  müssen	
  von	
  jedem	
  Zwang	
  sowohl	
  von	
  Seiten	
  
Einzelner	
  wie	
  gesellschaftlicher	
  Gruppen,	
  wie	
  jeglicher	
  menschlichen	
  Gewalt,	
  so	
  dass	
  in	
  
religiösen	
  Dingen	
  niemand	
  gezwungen	
  wird,	
  gegen	
  sein	
  Gewissen	
  zu	
  handeln,	
  noch	
  
daran	
  gehindert	
  wird,	
  privat	
  und	
  öffentlich,	
  als	
  einzelner	
  oder	
  in	
  Verbindung	
  mit	
  
anderen	
  -­‐	
  innerhalb	
  der	
  gebührenden	
  Grenzen	
  -­‐	
  nach	
  seinem	
  Gewissen	
  zu	
  handeln.	
  
Ferner	
  erklärt	
  das	
  Konzil,	
  das	
  Recht	
  auf	
  religiöse	
  Freiheit	
  sei	
  in	
  Wahrheit	
  auf	
  die	
  Würde	
  
der	
  menschlichen	
  Person	
  selbst	
  gegründet,	
  so	
  wie	
  sie	
  durch	
  das	
  geoffenbarte	
  Wort	
  
Gottes	
  und	
  durch	
  die	
  Vernunft	
  selbst	
  erkannt	
  wird.	
  Dieses	
  Recht	
  der	
  menschlichen	
  
Person	
  auf	
  religiöse	
  Freiheit	
  muss	
  in	
  der	
  rechtlichen	
  Ordnung	
  der	
  Gesellschaft	
  so	
  
anerkannt	
  werden,	
  dass	
  es	
  zum	
  bürgerlichen	
  Recht	
  wird.	
  Er	
  darf	
  also	
  nicht	
  gezwungen	
  
werden,	
  gegen	
  sein	
  Gewissen	
  zu	
  handeln.	
  Er	
  darf	
  aber	
  auch	
  nicht	
  daran	
  gehindert	
  
werden,	
  gemäß	
  seinem	
  Gewissen	
  zu	
  handeln,	
  besonders	
  im	
  Bereiche	
  der	
  Religion.	
  
	
  	
  



(4)	
  Heimat	
  und	
  Glaube	
  
	
  	
  
Ein	
  entscheidender	
  Grund	
  für	
  die	
  politische	
  und	
  katholisch	
  kirchliche	
  Ablehnung	
  der	
  
Toleranz	
  gegenüber	
  den	
  Protestanten	
  war	
  die	
  Position,	
  dass	
  die	
  Glaubenseinheit	
  
entscheidend	
  für	
  die	
  Landeseinheit	
  und	
  für	
  die	
  Reichseinheit	
  sei.	
  Wir	
  dürfen	
  Identität	
  
und	
  Einheit	
  jedoch	
  nicht	
  als	
  Gleichung	
  denken,	
  weder	
  für	
  unsere	
  eigene	
  Person	
  noch	
  für	
  
die	
  Vorstellung	
  unseres	
  Landes,	
  noch	
  für	
  die	
  Vorstellung	
  von	
  Kirche.	
  Das	
  wäre	
  
narzisstisch	
  im	
  Sinne	
  von	
  Narziss,	
  der	
  sich	
  in	
  das	
  eigene	
  Spiegelbild	
  verliebt	
  und	
  den	
  
nichts	
  anderes	
  mehr	
  interessiert.	
  Identität	
  oder	
  Selbstbewusstsein	
  ist	
  auch	
  nicht	
  durch	
  
bloße	
  Abgrenzung	
  von	
  anderen	
  zu	
  erreichen:	
  die	
  Katholiken	
  von	
  den	
  Protestanten,	
  die	
  
Tiroler	
  von	
  den	
  Wienern,	
  die	
  Österreicher	
  von	
  den	
  Türken.	
  Ein	
  solches	
  Verständnis	
  
würde	
  auch	
  nicht	
  dem	
  „Katholischen“	
  in	
  der	
  ursprünglichen	
  Bedeutung	
  des	
  Wortes	
  
entsprechen.	
  Das	
  „Eigene“	
  ist	
  keine	
  geschlossene,	
  fensterlose	
  Monade,	
  Heimat	
  kann	
  
keine	
  Festung	
  und	
  auch	
  kein	
  Bunker	
  sein.	
  Heimat	
  gibt	
  es	
  nicht	
  ohne	
  Wachstum	
  und	
  
nicht	
  ohne	
  Veränderung,	
  nicht	
  ohne	
  Begegnung	
  mit	
  dem	
  und	
  den	
  Fremden,	
  nicht	
  ohne	
  
Gastfreundschaft	
  und	
  nicht	
  ohne	
  Einlassen	
  auf	
  Neues.	
  
„Der	
  Katholizismus	
  ist	
  …	
  alles	
  andere	
  als	
  eine	
  ‚geschlossene	
  Gesellschaft‘.	
  Ewig	
  und	
  
seiner	
  selbst	
  sicher	
  wie	
  sein	
  Gründer,	
  hindert	
  ihn	
  gerade	
  die	
  Unduldsamkeit	
  seiner	
  
Grundsätze	
  nicht	
  bloß,	
  sich	
  in	
  vergängliche	
  Werte	
  zu	
  verlieren,	
  …	
  ganz	
  im	
  Gegensatz	
  zu	
  
der	
  Ausschließlichkeit	
  und	
  Steifheit,	
  die	
  den	
  Sektengeist	
  kennzeichnet.	
  …	
  Die	
  Kirche	
  ist	
  
überall	
  zu	
  Hause	
  und	
  jeder	
  soll	
  sich	
  in	
  der	
  Kirche	
  zu	
  Hause	
  fühlen	
  können.	
  So	
  trägt	
  der	
  
auferstandene	
  Herr,	
  wenn	
  er	
  sich	
  seinen	
  Freunden	
  kundtut,	
  das	
  Gesicht	
  aller	
  Rassen,	
  
und	
  jeder	
  hört	
  ihn	
  in	
  seiner	
  eigenen	
  Sprache.“[7]	
  
	
  	
  
(5)	
  Das	
  Wort	
  Gottes	
  bleibt	
  auf	
  ewig	
  
	
  	
  
Ende	
  1829	
  taten	
  einige	
  Männer	
  in	
  Mayrhofen	
  und	
  Zell	
  ihren	
  Austritt	
  aus	
  der	
  
katholischen	
  Kirche	
  kund.	
  Daraufhin	
  verließen	
  immer	
  mehr	
  Leute	
  die	
  katholische	
  
Kirche.	
  Angeführt	
  wurden	
  sie	
  von	
  Bartlmä	
  Heim,	
  von	
  dem	
  der	
  Salzburger	
  Erzbischof	
  
sagte,	
  dass	
  er	
  „in	
  jeder	
  arbeitsfreien	
  Stunde	
  vor	
  seiner	
  Bibel	
  und	
  anderen	
  lutherischen	
  
Büchern“	
  sitze.	
  
Wir	
  können	
  als	
  katholische	
  Christen	
  von	
  den	
  Kirchen	
  der	
  Reformation	
  lernen,	
  dass	
  der	
  
Glaube	
  vom	
  Hören	
  kommt	
  (Röm	
  10,17)	
  und	
  dass	
  die	
  Kirche	
  ein	
  Geschöpf	
  des	
  Wortes	
  
Gottes	
  ist.	
  „Wer	
  die	
  Schrift	
  kennt,	
  kennt	
  Gottes	
  Herz.“	
  (Gregor	
  der	
  Große)	
  „Wer	
  die	
  
Schrift	
  nicht	
  kennt,	
  kennt	
  Christus	
  nicht.“	
  (Hieronymus)	
  
Das	
  Wort,	
  aus	
  dessen	
  Vollmacht	
  die	
  Kirche	
  in	
  ihrem	
  Zeugnis	
  zu	
  sprechen	
  hat,	
  ist	
  
unüberholbar	
  das	
  Du-­‐Wort	
  Gottes.	
  Es	
  ist	
  ein	
  Ereignis	
  der	
  Sprache	
  im	
  Brennpunkt	
  des	
  
personalen:	
  Ruf	
  und	
  Namengebung,	
  Anrede,	
  Zuruf,	
  heimliches	
  Reden	
  des	
  Geistes	
  im	
  
Herzen	
  des	
  Menschen,	
  die	
  gegenseitige	
  Einwohnung	
  im	
  Wort.	
  Personales	
  Wort,	
  d.h.	
  es	
  
gibt	
  keinen	
  Ausweg	
  in	
  die	
  Neutralität	
  einer	
  Es-­‐,	
  Sach-­‐,	
  oder	
  Seinssprache.	
  Zeugnisse	
  
dafür	
  geben	
  die	
  Heiligen,	
  die	
  authentischen	
  Interpreten	
  des	
  Wortes	
  Gottes.	
  „Die	
  
Wahrheit	
  des	
  Christentums	
  gleicht	
  dem	
  Manna,	
  das	
  sich	
  nicht	
  aufspeichern	
  lässt:	
  es	
  ist	
  
heute	
  frisch,	
  morgen	
  faul.	
  Eine	
  Wahrheit,	
  die	
  nur	
  noch	
  tradiert	
  wird,	
  ohne	
  von	
  Grund	
  auf	
  
neu	
  gedacht	
  zuwerden,	
  hat	
  ihre	
  Lebenskraft	
  eingebüßt.	
  Das	
  Gefäß	
  verstaubt,	
  verrostet,	
  
zerbröckelt.“	
  (Hans	
  Urs	
  von	
  Balthasar)	
  Das	
  Wort	
  Gottes	
  ist	
  „kraftvoll	
  und	
  schärfer	
  als	
  
jedes	
  zweischneidige	
  Schwert.“	
  (Hebr	
  3,12)	
  
	
  	
  
	
  	
  
	
  
	
  



	
  
Zillertaler	
  Protestanten[8]	
  
	
  	
  
Das	
  Zillertal,	
  das	
  bis	
  zur	
  napoleonischen	
  Zeit	
  politisch	
  zum	
  Erzbistum	
  Salzburg	
  gehörte,	
  
kam	
  1816	
  zum	
  Kronland	
  Tirol	
  und	
  damit	
  zum	
  österreichischen	
  Kaiserreich.	
  Seit	
  1832	
  
galten	
  auch	
  für	
  Tirol	
  die	
  österreichischen	
  Toleranzgesetze.	
  Von	
  Wien	
  aus	
  wurde	
  das	
  
Land	
  aber	
  streng	
  zentralistisch	
  regiert.	
  Die	
  restaurative	
  Politik	
  des	
  Fürsten	
  Metternich	
  
fürchtete	
  nichts	
  mehr	
  als	
  Unruhen	
  und	
  Revolten,	
  die	
  es	
  folglich	
  im	
  Keime	
  zu	
  ersticken	
  
galt.	
  Die	
  Kirche	
  unterstützte	
  im	
  Großen	
  und	
  Ganzen	
  dieses	
  Regime,	
  wenn	
  sie	
  auch	
  unter	
  
den	
  immer	
  noch	
  herrschenden	
  josephinischen	
  Gesetzen	
  zu	
  leiden	
  hatte.	
  Kirchlich	
  
gehörte	
  das	
  Zillertal	
  auf	
  der	
  rechten	
  Flussseite	
  zum	
  Erzbistum	
  Salzburg	
  und	
  auf	
  der	
  
linken	
  zum	
  Bistum	
  Brixen.	
  Ähnlich	
  wie	
  in	
  Defreggen	
  gab	
  es	
  auch	
  im	
  Zillertal	
  drückende	
  
Armut,	
  die	
  viele	
  zwang,	
  jahreszeitlich	
  auszuwandern	
  und	
  in	
  wirtschaftlich	
  gesegneteren	
  
Gebieten	
  ihr	
  Auskommen	
  zu	
  suchen.	
  
In	
  diesem	
  Umfeld	
  machte	
  sich	
  in	
  den	
  späten	
  zwanziger	
  Jahren	
  des	
  19.	
  Jahrhunderts	
  vor	
  
allem	
  in	
  den	
  Gemeinden	
  Zell,	
  Schwendau,	
  Schwendberg,	
  Ramsberg,	
  Mayrhofen,	
  
Brandberg	
  und	
  Finkenberg	
  eine	
  protestantische	
  Bewegung	
  bemerkbar,	
  deren	
  Mitglieder	
  
vom	
  Salzburger	
  Erzbischof	
  Augustin	
  Gruber	
  (1823-­‐1835)	
  „Inklinanten“	
  genannt	
  wurden,	
  
weil	
  er	
  in	
  ihnen	
  nicht	
  wirkliche	
  Protestanten	
  sehen	
  wollte	
  oder	
  konnte.	
  Im	
  Unterschied	
  
zu	
  den	
  Defereggern	
  gingen	
  die	
  Zillertaler	
  Protestanten	
  auf	
  Reste	
  der	
  evangelischen	
  
Mission	
  im	
  16.	
  Jahrhundert	
  zurück,	
  die	
  der	
  Rekatholisierung	
  entgangen	
  waren	
  und	
  
Verbindungen	
  mit	
  ihren	
  Gesinnungsbrüdern	
  im	
  hintersten	
  Ahrntal	
  unterhielten.	
  Da	
  kein	
  
Pastor	
  die	
  Zillertaler	
  Protestanten	
  betreuen	
  durfte,	
  waren	
  sie	
  gezwungen,	
  die	
  mündliche	
  
Tradition	
  besonders	
  zu	
  pflegen	
  und	
  vor	
  allem	
  sich	
  lutherische	
  Bücher	
  aus	
  dem	
  Ausland	
  
zu	
  besorgen.	
  Bei	
  einer	
  Bücherkontrolle,	
  die	
  das	
  Brixner	
  Ordinariat	
  1741	
  durchführte,	
  
wurden	
  160	
  Bücher	
  und	
  eine	
  Menge	
  lutherischer	
  Schriften	
  beschlagnahmt.	
  Als	
  1741	
  und	
  
1745	
  salzburgische	
  Beamte	
  die	
  Häuser	
  in	
  Brandberg	
  besuchten,	
  stellten	
  sie	
  fest,	
  dass	
  in	
  
jeder	
  zweiten	
  Familie	
  der	
  katholischen	
  Lehre	
  widersprechende	
  Ansichten	
  geäußert	
  
wurden.	
  So	
  glaubte	
  Georg	
  Haidacher,	
  dass	
  neben	
  der	
  Hostie	
  auch	
  die	
  Kelchkommunion	
  
zu	
  empfangen	
  sei.	
  Nach	
  Martin	
  Staindl	
  hätte	
  der	
  Papst	
  die	
  Beichte	
  erfunden	
  und	
  Philipp	
  
Gruber	
  meinte,	
  dass	
  das	
  Fegfeuer	
  ebenfalls	
  auf	
  den	
  Papst	
  zurückgehe.	
  Ende	
  1829	
  taten	
  
einige	
  Männer	
  in	
  Mayrhofen	
  und	
  Zell	
  ihren	
  Austritt	
  aus	
  der	
  katholischen	
  Kirche	
  kund.	
  
Daraufhin	
  verließen	
  immer	
  mehr	
  Leute	
  die	
  katholische	
  Kirche.	
  Angeführt	
  wurden	
  sie	
  
von	
  Bartlmä	
  Heim,	
  von	
  dem	
  der	
  Salzburger	
  Erzbischof	
  sagte,	
  dass	
  er	
  „in	
  jeder	
  
arbeitsfreien	
  Stunde	
  vor	
  seiner	
  Bibel	
  und	
  anderen	
  lutherischen	
  Büchern"	
  sitze.	
  Neben	
  
ihm	
  trat	
  auch	
  Johann	
  Fleidl	
  als	
  Anführer	
  auf.	
  Von	
  ihm	
  sagte	
  Dekan	
  Sander	
  aus	
  Zell	
  1830:	
  
„Er	
  ist	
  der	
  Hauptpastor	
  und	
  Proselytenmacher	
  der	
  Zeller	
  Renitenten".	
  Im	
  März	
  1830	
  
lehnte	
  der	
  Brixner	
  Fürstbischof	
  Galura	
  (1829-­‐1856)	
  die	
  Anwendung	
  des	
  
Toleranzpatentes	
  für	
  Tirol	
  ab.	
  Viel	
  schärfer	
  sprach	
  sich	
  im	
  Juli	
  1830	
  der	
  Salzburger	
  
Oberhirte	
  in	
  einem	
  Schreiben	
  an	
  das	
  Tiroler	
  Gubernium	
  gegen	
  die	
  Bildung	
  einer	
  
protestantischen	
  Gemeinde	
  im	
  Zillertal	
  aus.	
  Im	
  Juni	
  1832	
  wandten	
  sich	
  die	
  
„Inklinanten“	
  an	
  den	
  Kaiser	
  und	
  baten	
  um	
  Aufhebung	
  vom	
  Gewissenszwang	
  und	
  um	
  
Freiheit	
  von	
  rechtlichen	
  Einschränkungen.	
  Kurz	
  darauf	
  durften	
  sie	
  diese	
  Bitte	
  auch	
  dem	
  
auf	
  Besuch	
  in	
  Innsbruck	
  weilenden	
  Kaiser	
  selbst	
  vorbringen.	
  Ständische	
  Vertreter	
  des	
  
Unterinntales	
  aber	
  baten	
  ihrerseits	
  die	
  Regierung,	
  das	
  Gesuch	
  der	
  Inklinanten	
  
entschieden	
  abzulehnen.	
  Im	
  Gubernium	
  gab	
  es	
  Leute,	
  die	
  den	
  Inklinanten	
  wohlgesinnt	
  
waren.	
  In	
  diesem	
  Zusammenhang	
  muss	
  vor	
  allem	
  der	
  geistliche	
  Referent,	
  Franz	
  Wilhelm	
  
Sondermann,	
  genannt	
  werden,	
  der	
  1835	
  sogar	
  sein	
  Priesteramt	
  aufgab,	
  Protestant	
  
wurde	
  und	
  nach	
  Berlin	
  übersiedelte.	
  Anderseits	
  gab	
  es	
  aber	
  auch	
  Falken	
  wie	
  den	
  
Landesgouverneur	
  Friedrich	
  von	
  Wilczek,	
  der	
  die	
  Inklinanten	
  „verrückte	
  Theologen	
  im	
  



Bauernkittel"	
  nannte.	
  Im	
  März	
  1834	
  beschäftigte	
  sich	
  der	
  Wiener	
  Staatsrat	
  mit	
  der	
  
Zillertaler	
  Angelegenheit	
  und	
  folgte	
  dem	
  Gutachten	
  des	
  geistlichen	
  Referenten,	
  Propst	
  
Alois	
  Jüstl,	
  der	
  in	
  der	
  Einheit	
  des	
  Glaubens	
  auch	
  eine	
  Garantie	
  für	
  die	
  Einheit	
  des	
  Staates	
  
sah	
  und	
  sich	
  deshalb	
  nicht	
  für	
  die	
  Toleranz	
  entscheiden	
  konnte.	
  So	
  kam	
  es	
  am	
  2.	
  April	
  
1834	
  zur	
  allerhöchsten	
  Entschließung	
  des	
  Kaisers,	
  welche	
  die	
  Zillertaler	
  Protestanten	
  
vor	
  die	
  Wahl	
  stellte,	
  entweder	
  in	
  ein	
  anderes	
  österreichisches	
  Land	
  auszuwandern,	
  wo	
  
das	
  Toleranzpatent	
  Anwendung	
  gefunden	
  hatte,	
  oder	
  aber	
  zum	
  katholischen	
  Glauben	
  
zurückzukehren.	
  Da	
  diese	
  Entschließung	
  einige	
  Fragen	
  offen	
  ließ	
  und	
  die	
  Inklinanten	
  sie	
  
im	
  Widerspruch	
  mit	
  den	
  vermeintlichen	
  Versprechungen	
  des	
  Kaisers	
  im	
  Jahre	
  1832	
  
sahen,	
  vergingen	
  weitere	
  Jahre	
  bis	
  zu	
  einer	
  endgültigen	
  Entscheidung.	
  Im	
  Jahre	
  1835	
  
weigerte	
  sich	
  Erzherzog	
  Johann	
  auf	
  seinem	
  Besuch	
  im	
  Zillertal,	
  mit	
  den	
  Inklinanten	
  zu	
  
sprechen.	
  Ein	
  Jahr	
  später	
  verschärfte	
  sich	
  die	
  Situation	
  im	
  Lande.	
  Der	
  neue	
  Salzburger	
  
Erzbischof	
  Friedrich	
  von	
  Schwarzenberg	
  (1836-­‐1850)	
  verlangte	
  in	
  einer	
  Eingabe,	
  die	
  er	
  
im	
  Februar	
  1836	
  dem	
  Innsbrucker	
  Gubernium	
  zukommen	
  ließ,	
  die	
  gewaltsame	
  
Ausweisung	
  der	
  Protestanten,	
  denen	
  er	
  vorwarf,	
  ihre	
  religiösen	
  Feiern	
  mit	
  
Schnapsgelagen	
  zu	
  beenden	
  und	
  politisch	
  nicht	
  verlässlich	
  zu	
  sein.	
  Im	
  November	
  1836	
  
zeichnete	
  dann	
  der	
  Erzbischof	
  nach	
  einer	
  Visitation	
  des	
  Zillertales	
  in	
  einer	
  Eingabe	
  an	
  
das	
  Gubernium	
  ein	
  überaus	
  düsteres	
  Bild	
  über	
  die	
  dortigen	
  Zustände.	
  
Am	
  12.	
  Januar	
  1837	
  kam	
  es	
  schließlich	
  zum	
  kaiserlichen	
  Dekret,	
  das	
  die	
  Inklinanten	
  
aufforderte,	
  innerhalb	
  von	
  14	
  Tagen	
  zu	
  erklären,	
  ob	
  sie	
  zur	
  katholischen	
  Kirche	
  
zurückkehren	
  wollten	
  oder	
  nicht.	
  Jene,	
  die	
  sich	
  zum	
  Protestantismus	
  bekannten,	
  
mussten	
  binnen	
  vier	
  Monaten	
  auswandern	
  oder	
  in	
  ein	
  österreichisches	
  Land	
  ziehen,	
  wo	
  
es	
  nichtkatholische	
  Gemeinden	
  gab.	
  Um	
  den	
  Exulanten	
  das	
  Verlassen	
  der	
  Heimat	
  
leichter	
  zu	
  machen,	
  kam	
  ihnen	
  die	
  Regierung	
  mit	
  finanzieller	
  Unterstützung	
  entgegen.	
  
Für	
  jene,	
  die	
  nach	
  Preußen	
  auswanderten,	
  traf	
  ein	
  Gesandter	
  der	
  Berliner	
  Regierung	
  
Abmachungen	
  in	
  Wien.	
  Insgesamt	
  verließen	
  427	
  Personen	
  das	
  Zillertal.	
  416	
  von	
  ihnen	
  
wanderten	
  nach	
  Preußisch-­‐Schlesien	
  aus,	
  nur	
  11	
  zogen	
  in	
  andere	
  österreichische	
  
Länder.	
  Während	
  70	
  Prozent	
  der	
  Vertriebenen	
  zur	
  Erzdiözese	
  Salzburg	
  gehörten,	
  waren	
  
30	
  Prozent	
  aus	
  dem	
  Bistum	
  Brixen	
  (Hippach	
  und	
  Finkenberg).	
  Unter	
  den	
  Exulanten	
  
waren	
  besonders	
  viele	
  Unverheiratete	
  und	
  viele	
  Dienstboten.	
  Nur	
  wenige	
  kehrten	
  
wieder	
  zur	
  katholischen	
  Kirche	
  zurück.	
  Der	
  spektakulärste	
  Fall	
  war	
  jener	
  von	
  Andreas	
  
Egger.[9]	
  Er	
  hatte	
  seine	
  katholisch	
  gebliebene	
  Frau	
  und	
  die	
  Kinder	
  zurückgelassen,	
  ist	
  
nach	
  Preußen	
  gezogen,	
  1862	
  wieder	
  nach	
  Tirol	
  zurückgekehrt	
  und	
  hat	
  sich	
  dann	
  mit	
  der	
  
katholischen	
  Kirche	
  wieder	
  ausgesöhnt.	
  Zwei	
  seiner	
  Söhne	
  wurden	
  Priester.	
  Blasius	
  
brachte	
  es	
  schließlich	
  zum	
  Dekan	
  und	
  Franz	
  wurde	
  sogar	
  Bischof	
  von	
  Brixen.[10]	
  Der	
  
Sohn	
  eines	
  mit	
  den	
  Inklinanten	
  sympathisierenden	
  Holzknechts	
  war	
  der	
  Franziskaner	
  
Michael	
  Kolland,	
  der	
  1860	
  in	
  Damaskus	
  das	
  Martyrium	
  erlitt	
  und	
  1926	
  selig	
  gesprochen	
  
wurde.[11]	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
[1]	
  Sören	
  Kierkegaard,	
  Einübung	
  ins	
  Christentum	
  (WW	
  26.	
  Abt.	
  )	
  249.	
  
[2]	
  Erbauliche	
  Reden	
  (WW	
  18.	
  Abt.)	
  232.	
  
[3]	
  Tagebücher	
  III,94	
  (IX	
  A	
  372).	
  
[4]	
  Zur	
  Selbstprüfung	
  (WW	
  27.-­‐29.	
  Abt.)	
  215.218.	
  
[5]	
  Zur	
  Selbstprüfung	
  102.	
  
[6]	
  Dietrich	
  Bonhoeffer,	
  Nachfolge,	
  München	
  1985,	
  15.	
  
[7]	
  Henri	
  de	
  Lubac,	
  Glauben	
  aus	
  der	
  Liebe.	
  Catholicisme.	
  Einsiedeln	
  31992,	
  263).	
  Vgl.	
  
Roman	
  Siebenrock,	
  Identität	
  als	
  Weite.	
  Die	
  Idee	
  der	
  Katholizität	
  nach	
  Henri	
  de	
  Lubacs	
  



"Catholicisme"	
  (1938)	
  in	
  einer	
  ratlosen	
  Zeit	
  -­‐	
  eine	
  Relecture,	
  in:	
  Peter	
  Reifenberg	
  (Hg.):	
  
Gott	
  für	
  die	
  Welt.	
  Henri	
  de	
  Lubac,	
  Gustav	
  Siewerth	
  und	
  Hans	
  Urs	
  von	
  Balthasar	
  in	
  ihren	
  
Grundanliegen.	
  Festschrift	
  für	
  Walter	
  Seidel.	
  Mainz	
  2001,	
  56	
  –	
  72.	
  
[8]	
  Josef	
  Gelmi,	
  Geschichte	
  der	
  Kirche	
  in	
  Tirol,	
  Innsbruck-­‐Wien-­‐Bozen	
  2001,	
  305-­‐307;	
  
Erich	
  Beyreuther:	
  "Zillertaler	
  Emigranten".	
  In:	
  RGG3	
  Bd.	
  6,	
  1910;	
  Franz	
  Loidl	
  (Hg.):	
  Zur	
  
150-­‐Jahr-­‐Feier	
  der	
  Emigration	
  der	
  Zillertaler	
  "Inklinanten".	
  Wien:	
  Wiener	
  Katholische	
  
Akademie	
  1987;	
  Grete	
  Mecenseffy:	
  Geschichte	
  des	
  Protestantismus	
  in	
  Österreich.	
  Graz;	
  
Köln	
  1956;	
  Ekkart	
  Sauser:	
  Die	
  Zillertaler	
  Inklinanten	
  und	
  ihre	
  Ausweisung	
  im	
  Jahre	
  
1837.	
  Innsbruck	
  1959;	
  Peter	
  Stöger:	
  Eingegrenzt	
  und	
  ausgegrenzt.	
  Tirol	
  und	
  das	
  Fremde.	
  
Frankfurt	
  am	
  Main	
  2002;	
  „Ein	
  rheinischer	
  Rechtsgelehrter“:	
  Für	
  die	
  Glaubenseinheit	
  
Tirols:	
  Ein	
  offenes	
  deutsches	
  Wort	
  an	
  das	
  Tiroler	
  Volk,	
  Vereins-­‐Buchdruckerei,	
  1861	
  
(Streitschrift	
  gegen	
  konfessionell	
  gemischte	
  Länder	
  mit	
  verschiedenen	
  Herleitungen	
  
warum	
  das	
  Toleranzpatent	
  in	
  Tirol	
  angeblich	
  nicht	
  gelten	
  soll.);	
  Wilfried	
  Beimrohr:	
  Die	
  
Zillertaler	
  Protestanten	
  oder	
  Inklinanten	
  und	
  ihre	
  Austreibung	
  1837,	
  2007,	
  Tiroler	
  
Landesarchiv.	
  
[9]	
  Vgl.	
  dazu	
  Franz	
  Egger,	
  Ein	
  Bischof	
  erzählt	
  von	
  seiner	
  Mutter,	
  Innsbruck	
  1935.	
  
[10]	
  Franz	
  Egger,	
  Fürstbischof	
  von	
  Brixen,	
  *	
  26.4.	
  1836	
  in	
  Hippach	
  (Zillertal),	
  †	
  17.5.	
  
1918	
  in	
  Innsbruck.	
  Seine	
  Studien	
  machte	
  er	
  am	
  Kassianeum	
  zu	
  Brixen/Südtirol	
  und	
  am	
  
Germanikum	
  zu	
  Rom.	
  1908	
  wurde	
  er	
  Weihbischof	
  und	
  Generalvikar	
  von	
  Brixen	
  mit	
  dem	
  
Sitz	
  in	
  Feldkirch-­‐Vorarlberg.	
  1912	
  wurde	
  er	
  Bischof	
  von	
  Brixen,	
  als	
  solcher	
  war	
  er	
  auch	
  
Mitglied	
  des	
  österreichischen	
  Reichsrates	
  und	
  des	
  Tiroler	
  Landtages.	
  
[11]	
  Ordensname	
  Engelbert,	
  geb.	
  am	
  21.	
  September	
  1827	
  in	
  Ramsau/Zillertal,	
  wurde	
  
1847	
  Franziskaner,	
  1851	
  Priester,	
  wirkte	
  seit	
  1855	
  im	
  Heiligen	
  Land,	
  wo	
  er	
  zuletzt	
  in	
  
der	
  Pfarrseelsorge	
  unter	
  den	
  Arabern	
  und	
  Armeniern	
  des	
  lateinischen	
  Ritus	
  in	
  
Damaskus	
  tätig	
  war.	
  Kolland	
  war	
  ein	
  frommer	
  Mann,	
  der	
  mit	
  großer	
  Güte	
  und	
  Geduld	
  
seinen	
  Mitmenschen	
  begegnete.	
  Mit	
  sieben	
  anderen	
  Franziskanern	
  wurde	
  er	
  in	
  der	
  
Nacht	
  vom	
  9.	
  auf	
  den	
  10.	
  Juli	
  1860	
  bei	
  einem	
  Überfall	
  moslemischer	
  Drusen	
  auf	
  das	
  
Kloster	
  in	
  Damaskus	
  durch	
  Säbelhiebe	
  ermordet.	
  –	
  Seligsprechung	
  am	
  10.	
  Oktober	
  1926.	
  


