Gedenkfeier in Erinnerung an die Vertreibung der
Zillertaler Protestanten 1837
26.05.2012

(1) Bild von der Vertreibung der Zillertaler Protestanten

Das Gemalde von Mathias Schmidt, das die Vertreibung der Zillertaler Protestanten von
1837 zeigt, ist fiir uns von der Katholischen Kirche alles andere als ein Ruhmesblatt.
Rechtsnachfolger fiir den damaligen Salzburger Erzbischof Schwarzenberg ist
Erzbischof Alois Kothgasser und fiir den Brixner Bischof Galura bin ich es als Bischof
von Innsbruck. Das Ereignis muss flir uns Katholiken heute mit Scham und Reue und
auch mit der Bitte um Vergebung verbunden sein. Wir schauen auf das Bild nicht als
Nachfahren der Opfer, sondern in der Verwobenheit der Téater. Johannes Paul II. hat im
Jahr 2000 von einer notwendigen Reinigung des Gedachtnisses gesprochen, also nicht
Selbstrechtfertigung der damaligen Salzburger und Tiroler Kirche und Politik, auch nicht
entschuldigende Erklarung aus den damaligen 6konomischen und politischen
Verhaltnissen. Die Erinnerung muss auch mit der Frage verbunden sein, welches
Denken, welche religiosen, politischen und wirtschaftlichen Interessen und
Verhaltensmuster damals zu Vertreibung und Intoleranz gefiihrt haben und wo heute
solche Muster gesellschaftlich wirksam sind.

(2) Evangelium von der Nachfolge

Nachfolge ist eigentlich ein katholisches Thema gewesen. Man hat es freilich auf die
Orden reduziert und die Nachfolge in den Evangelischen Riten der Armut, des
Gehorsams und der Ehelosigkeit als Werke der Ubergebiihr qualifiziert. Bei den
Reformatoren sind die Evangelischen Rate unter das Verdikt der ,Werkerei“ gefallen. Sie
hatten eine Zweiklassengesellschaft unter den Christen befiirchtet.

Es war im 19. Jahrhundert der danische protestantische ,religiose Schriftsteller” Séren
Kierkegaard, der ,Nachfolge“ wieder zum zentralen Thema des christlichen Lebens
machte. Die ,Nachfolge des Herrn“ als Bestimmung der wesentlich christlichen Haltung
16st beim spateren Kierkegaard die Bestimmung des Christentums als ,verborgener
Innerlichkeit” ab: ,Allein der Nachfolgende ist der wahre Christ.“[1] Die
Nachfolgechristologie steht fiir den Danen im Kontrast zu einem idealistischen
spekulativen Wissen, zur Theologie als blof3er Lehre. ,Das Christentum ist nicht Lehre,
alles Reden vom Argernis in Beziehung auf das Christentum als Lehre ist
Missverstiandnis, ist Schwichung des Stofles im Anstof3 des Argernisses.“[?]

Nachfolge steht gegen ein blof3 biirgerliches Christentum und hebt sich ab von der blof3
asthetischen Haltung des Bewunderers: ,Der Unterschied zwischen einem Bewunderer
und einem Nachfolger ist der, dass der Nachfolger ethisch ist, was der Bewunderer
asthetisch ist.“[3] Nachfolge setzt die Gnade nicht aufder Kraft; sie ist Konsequenz des
Glaubens und der Dankbarkeit fiir das, was Christus fiir mich getan hat. Insofern handelt
es sich nicht blofs um einen Imperativ oder eine Gesetzesforderung. Das Christusbild
von Kierkegaard ist machtkritisch und ist gepragt vom Inkognito, von der Armut, vom
Argernis, vom Paradox, von der Erniedrigung[4! und der Geringheit, letztlich vom Leiden
und Kreuz. Nachfolge impliziert das ,alles Verlassen“ und den Hass der Menschen. In
diesem Zeugnis - nicht in der Lehre einer idealistischen Abstraktion - liegt die Apologie
des Christlichen: ,Der Beweis fiir das Christliche liegt ndmlich in der Nachfolge.“[>]
Dietrich Bonhoeffer hat sein Buch ,Nachfolge in der Krisenerfahrung der
Dreifdiger-jahre des 20.Jahrhunderts verfasst. In der Krise in Kirche und Politik soll das



Werk eine Besinnung auf die Identitit des christlichen Glaubens und der Kirche sein.
Diese Identitat bildet die Grundlage der Opposition gegen die Deutschen Christen
('Kirche muss Kirche bleiben'), wie auch des Widerstandes gegen den totalitaren

Staat. ,Billige Gnade ist Predigt der Vergebung ohne Buf3e, ist Gnade ohne Nachfolge,
Gnade ohne Kreuz, Gnade ohne den lebendigen, Mensch gewordenen Jesus Christus...
Teure Gnade ist der verborgene Schatz im Acker, um dessentwillen der Mensch hingeht
und mit Freuden alles verkauft, was er hatte. Teure Gnade ist das Evangelium, das
immer wieder gesucht, die Gabe, um die gebeten, die Tiir, an die angeklopft werden
muss. Teuer ist sie, weil sie in die Nachfolge ruft, Gnade ist sie, weil sie in die Nachfolge
Jesu Christi ruft; teuer ist sie, weil sie dem Menschen das Leben kostet, Gnade ist sie, weil
sie ihm so das Leben erst schenkt.“[6]

Der Ruf in die Nachfolge Jesu in der gegenwartigen Zeit ist nicht zuerst ein moralischer
Imperativ, keine zahlenmaflige Leistung oder ein mathematisches Plan-soll. Nachfolge
Jesu ist aber auch nicht blof3e Bewunderung oder das Bestaunen eines Kunstwerkes in
einem Museum. Haltungen, die nur auf Distanz gehen und sich heraushalten, wie die
Rollen des Zuschauers, des reinen Beobachters, der blof3en Kritik ohne Solidaritat, des
Zynikers ohne Ehrfurcht, des Richters von aufden..., lassen sich nicht von innen her auf
diese Zeit ein und gehen so an der Nachfolge Jesu vorbei. Der Weg der Jiinger Jesu ist
kein Unschuldspfad, wohl aber ein Lernen. Nachfolge Jesu wird auch in den
unterschiedlichen Phasen des Lebens verschieden realisiert: als Treue im Alltag, als
Dienst am Wort, als Gastfreundschaft, als Option fiir Kinder, fiir die Jugend, fiir Arme
und Kranke, im Gebet und in der Kontemplation, im Sterben Kénnen... Keiner lebt als
idealistisches Gespenst eine imaginadre Ganzheit. Jeder verwirklicht ein Stiickwerk, ein
Fragment. ,Verwirkliche das vom Evangelium, was Du von ihm begriffen hast, und sei es
noch so wenig.“ (Roger Schutz)

(3) Freiheit und Toleranz

Die Geschichte Tirols ist durchaus ein Ringen um Freiheit. Das Freiheitsbewusstsein
erfuhr im Verlauf der Geschichte Einfarbungen und auch Verdunkelungen. Es ist aber
auch eine Geschichte der Vertreibung und der Ausgrenzung der Hutterer und der
Protestanten, es ist das Leiden der jiidischen Gemeinde, und es ist der Widerstand gegen
Diktatur und Ideologie im Dritten Reich. Die Geschichte ist keine reine Helden- oder
Siegergeschichte. Und die Tiroler waren auch nicht nur Opfer.

Der Weg zu Freiheit und Toleranz ist in der Katholischen Kirche ein weiter. Das Zweite
Vatikanische Konzil erklart im Dekret liber die Religionsfreiheit (Dignitatis humanae),
dass die menschliche Person das Recht auf religiose Freiheit hat. Diese Freiheit besteht
darin, dass alle Menschen frei sein miissen von jedem Zwang sowohl von Seiten
Einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen, wie jeglicher menschlichen Gewalt, so dass in
religiosen Dingen niemand gezwungen wird, gegen sein Gewissen zu handeln, noch
daran gehindert wird, privat und 6ffentlich, als einzelner oder in Verbindung mit
anderen - innerhalb der gebiihrenden Grenzen - nach seinem Gewissen zu handeln.
Ferner erklart das Konzil, das Recht auf religiose Freiheit sei in Wahrheit auf die Wiirde
der menschlichen Person selbst gegriindet, so wie sie durch das geoffenbarte Wort
Gottes und durch die Vernunft selbst erkannt wird. Dieses Recht der menschlichen
Person auf religiose Freiheit muss in der rechtlichen Ordnung der Gesellschaft so
anerkannt werden, dass es zum biirgerlichen Recht wird. Er darf also nicht gezwungen
werden, gegen sein Gewissen zu handeln. Er darf aber auch nicht daran gehindert
werden, gemaf seinem Gewissen zu handeln, besonders im Bereiche der Religion.



(4) Heimat und Glaube

Ein entscheidender Grund fir die politische und katholisch kirchliche Ablehnung der
Toleranz gegentiber den Protestanten war die Position, dass die Glaubenseinheit
entscheidend fiir die Landeseinheit und fiir die Reichseinheit sei. Wir diirfen Identitat
und Einheit jedoch nicht als Gleichung denken, weder fiir unsere eigene Person noch fiir
die Vorstellung unseres Landes, noch fiir die Vorstellung von Kirche. Das ware
narzisstisch im Sinne von Narziss, der sich in das eigene Spiegelbild verliebt und den
nichts anderes mehr interessiert. Identitit oder Selbstbewusstsein ist auch nicht durch
blof3e Abgrenzung von anderen zu erreichen: die Katholiken von den Protestanten, die
Tiroler von den Wienern, die Osterreicher von den Tiirken. Ein solches Verstindnis
wirde auch nicht dem ,Katholischen® in der urspriinglichen Bedeutung des Wortes
entsprechen. Das , Eigene“ ist keine geschlossene, fensterlose Monade, Heimat kann
keine Festung und auch kein Bunker sein. Heimat gibt es nicht ohne Wachstum und
nicht ohne Veranderung, nicht ohne Begegnung mit dem und den Fremden, nicht ohne
Gastfreundschaft und nicht ohne Einlassen auf Neues.

,Der Katholizismus ist ... alles andere als eine ,geschlossene Gesellschaft’. Ewig und
seiner selbst sicher wie sein Griinder, hindert ihn gerade die Unduldsamkeit seiner
Grundsatze nicht blof3, sich in vergdngliche Werte zu verlieren, ... ganz im Gegensatz zu
der Ausschliefdlichkeit und Steifheit, die den Sektengeist kennzeichnet. ... Die Kirche ist
tiberall zu Hause und jeder soll sich in der Kirche zu Hause fiihlen kénnen. So tragt der
auferstandene Herr, wenn er sich seinen Freunden kundtut, das Gesicht aller Rassen,
und jeder hort ihn in seiner eigenen Sprache.“l”]

(5) Das Wort Gottes bleibt auf ewig

Ende 1829 taten einige Manner in Mayrhofen und Zell ihren Austritt aus der
katholischen Kirche kund. Daraufhin verliefen immer mehr Leute die katholische
Kirche. Angefiihrt wurden sie von Bartlma Heim, von dem der Salzburger Erzbischof
sagte, dass er ,in jeder arbeitsfreien Stunde vor seiner Bibel und anderen lutherischen
Biichern“ sitze.

Wir konnen als katholische Christen von den Kirchen der Reformation lernen, dass der
Glaube vom Héren kommt (R6m 10,17) und dass die Kirche ein Geschopf des Wortes
Gottes ist. ,Wer die Schrift kennt, kennt Gottes Herz.“ (Gregor der Grofde) ,Wer die
Schrift nicht kennt, kennt Christus nicht.” (Hieronymus)

Das Wort, aus dessen Vollmacht die Kirche in ihrem Zeugnis zu sprechen hat, ist
uniiberholbar das Du-Wort Gottes. Es ist ein Ereignis der Sprache im Brennpunkt des
personalen: Ruf und Namengebung, Anrede, Zuruf, heimliches Reden des Geistes im
Herzen des Menschen, die gegenseitige Einwohnung im Wort. Personales Wort, d.h. es
gibt keinen Ausweg in die Neutralitat einer Es-, Sach-, oder Seinssprache. Zeugnisse
dafiir geben die Heiligen, die authentischen Interpreten des Wortes Gottes. ,Die
Wahrheit des Christentums gleicht dem Manna, das sich nicht aufspeichern lasst: es ist
heute frisch, morgen faul. Eine Wahrheit, die nur noch tradiert wird, ohne von Grund auf
neu gedacht zuwerden, hat ihre Lebenskraft eingebiifdt. Das Gefafs verstaubt, verrostet,
zerbrockelt.“ (Hans Urs von Balthasar) Das Wort Gottes ist , kraftvoll und scharfer als
jedes zweischneidige Schwert.“ (Hebr 3,12)



Zillertaler Protestanten!8l

Das Zillertal, das bis zur napoleonischen Zeit politisch zum Erzbistum Salzburg gehorte,
kam 1816 zum Kronland Tirol und damit zum 6sterreichischen Kaiserreich. Seit 1832
galten auch fiir Tirol die 6sterreichischen Toleranzgesetze. Von Wien aus wurde das
Land aber streng zentralistisch regiert. Die restaurative Politik des Fiirsten Metternich
fiirchtete nichts mehr als Unruhen und Revolten, die es folglich im Keime zu ersticken
galt. Die Kirche unterstiitzte im Grofden und Ganzen dieses Regime, wenn sie auch unter
den immer noch herrschenden josephinischen Gesetzen zu leiden hatte. Kirchlich
gehorte das Zillertal auf der rechten Flussseite zum Erzbistum Salzburg und auf der
linken zum Bistum Brixen. Ahnlich wie in Defreggen gab es auch im Zillertal driickende
Armut, die viele zwang, jahreszeitlich auszuwandern und in wirtschaftlich gesegneteren
Gebieten ihr Auskommen zu suchen.

In diesem Umfeld machte sich in den spaten zwanziger Jahren des 19. Jahrhunderts vor
allem in den Gemeinden Zell, Schwendau, Schwendberg, Ramsberg, Mayrhofen,
Brandberg und Finkenberg eine protestantische Bewegung bemerkbar, deren Mitglieder
vom Salzburger Erzbischof Augustin Gruber (1823-1835) ,Inklinanten“ genannt wurden,
weil er in ihnen nicht wirkliche Protestanten sehen wollte oder konnte. Im Unterschied
zu den Defereggern gingen die Zillertaler Protestanten auf Reste der evangelischen
Mission im 16. Jahrhundert zurtick, die der Rekatholisierung entgangen waren und
Verbindungen mit ihren Gesinnungsbriidern im hintersten Ahrntal unterhielten. Da kein
Pastor die Zillertaler Protestanten betreuen durfte, waren sie gezwungen, die miindliche
Tradition besonders zu pflegen und vor allem sich lutherische Biicher aus dem Ausland
zu besorgen. Bei einer Biicherkontrolle, die das Brixner Ordinariat 1741 durchfiihrte,
wurden 160 Biicher und eine Menge lutherischer Schriften beschlagnahmt. Als 1741 und
1745 salzburgische Beamte die Hauser in Brandberg besuchten, stellten sie fest, dass in
jeder zweiten Familie der katholischen Lehre widersprechende Ansichten gedufert
wurden. So glaubte Georg Haidacher, dass neben der Hostie auch die Kelchkommunion
zu empfangen sei. Nach Martin Staindl hatte der Papst die Beichte erfunden und Philipp
Gruber meinte, dass das Fegfeuer ebenfalls auf den Papst zurtiickgehe. Ende 1829 taten
einige Manner in Mayrhofen und Zell ihren Austritt aus der katholischen Kirche kund.
Daraufhin verlief3en immer mehr Leute die katholische Kirche. Angefiihrt wurden sie
von Bartlma Heim, von dem der Salzburger Erzbischof sagte, dass er ,in jeder
arbeitsfreien Stunde vor seiner Bibel und anderen lutherischen Biichern" sitze. Neben
ihm trat auch Johann Fleidl als Anfiihrer auf. Von ihm sagte Dekan Sander aus Zell 1830:
,Er ist der Hauptpastor und Proselytenmacher der Zeller Renitenten". Im Marz 1830
lehnte der Brixner Fiirstbischof Galura (1829-1856) die Anwendung des
Toleranzpatentes fiir Tirol ab. Viel scharfer sprach sich im Juli 1830 der Salzburger
Oberhirte in einem Schreiben an das Tiroler Gubernium gegen die Bildung einer
protestantischen Gemeinde im Zillertal aus. Im Juni 1832 wandten sich die

sInklinanten“ an den Kaiser und baten um Aufhebung vom Gewissenszwang und um
Freiheit von rechtlichen Einschrankungen. Kurz darauf durften sie diese Bitte auch dem
auf Besuch in Innsbruck weilenden Kaiser selbst vorbringen. Standische Vertreter des
Unterinntales aber baten ihrerseits die Regierung, das Gesuch der Inklinanten
entschieden abzulehnen. Im Gubernium gab es Leute, die den Inklinanten wohlgesinnt
waren. In diesem Zusammenhang muss vor allem der geistliche Referent, Franz Wilhelm
Sondermann, genannt werden, der 1835 sogar sein Priesteramt aufgab, Protestant
wurde und nach Berlin iibersiedelte. Anderseits gab es aber auch Falken wie den
Landesgouverneur Friedrich von Wilczek, der die Inklinanten ,verriickte Theologen im



Bauernkittel” nannte. Im Marz 1834 beschaftigte sich der Wiener Staatsrat mit der
Zillertaler Angelegenheit und folgte dem Gutachten des geistlichen Referenten, Propst
Alois Jistl, der in der Einheit des Glaubens auch eine Garantie fiir die Einheit des Staates
sah und sich deshalb nicht fiir die Toleranz entscheiden konnte. So kam es am 2. April
1834 zur allerhdchsten Entschliefdung des Kaisers, welche die Zillertaler Protestanten
vor die Wahl stellte, entweder in ein anderes osterreichisches Land auszuwandern, wo
das Toleranzpatent Anwendung gefunden hatte, oder aber zum katholischen Glauben
zurlickzukehren. Da diese Entschliefung einige Fragen offen liefs und die Inklinanten sie
im Widerspruch mit den vermeintlichen Versprechungen des Kaisers im Jahre 1832
sahen, vergingen weitere Jahre bis zu einer endgiiltigen Entscheidung. Im Jahre 1835
weigerte sich Erzherzog Johann auf seinem Besuch im Zillertal, mit den Inklinanten zu
sprechen. Ein Jahr spater verscharfte sich die Situation im Lande. Der neue Salzburger
Erzbischof Friedrich von Schwarzenberg (1836-1850) verlangte in einer Eingabe, die er
im Februar 1836 dem Innsbrucker Gubernium zukommen lief3, die gewaltsame
Ausweisung der Protestanten, denen er vorwarf, ihre religiosen Feiern mit
Schnapsgelagen zu beenden und politisch nicht verlasslich zu sein. Im November 1836
zeichnete dann der Erzbischof nach einer Visitation des Zillertales in einer Eingabe an
das Gubernium ein liberaus diisteres Bild liber die dortigen Zustande.

Am 12. Januar 1837 kam es schliefdlich zum kaiserlichen Dekret, das die Inklinanten
aufforderte, innerhalb von 14 Tagen zu erklaren, ob sie zur katholischen Kirche
zuriickkehren wollten oder nicht. Jene, die sich zum Protestantismus bekannten,
mussten binnen vier Monaten auswandern oder in ein osterreichisches Land ziehen, wo
es nichtkatholische Gemeinden gab. Um den Exulanten das Verlassen der Heimat
leichter zu machen, kam ihnen die Regierung mit finanzieller Unterstiitzung entgegen.
Fiir jene, die nach Preufden auswanderten, traf ein Gesandter der Berliner Regierung
Abmachungen in Wien. Insgesamt verliefden 427 Personen das Zillertal. 416 von ihnen
wanderten nach Preuf3isch-Schlesien aus, nur 11 zogen in andere dsterreichische
Lander. Wahrend 70 Prozent der Vertriebenen zur Erzdiozese Salzburg gehorten, waren
30 Prozent aus dem Bistum Brixen (Hippach und Finkenberg). Unter den Exulanten
waren besonders viele Unverheiratete und viele Dienstboten. Nur wenige kehrten
wieder zur katholischen Kirche zurtick. Der spektakularste Fall war jener von Andreas
Egger.l° Er hatte seine katholisch gebliebene Frau und die Kinder zuriickgelassen, ist
nach Preufden gezogen, 1862 wieder nach Tirol zuriickgekehrt und hat sich dann mit der
katholischen Kirche wieder ausgesohnt. Zwei seiner Sohne wurden Priester. Blasius
brachte es schliefilich zum Dekan und Franz wurde sogar Bischof von Brixen.[10 Der
Sohn eines mit den Inklinanten sympathisierenden Holzknechts war der Franziskaner
Michael Kolland, der 1860 in Damaskus das Martyrium erlitt und 1926 selig gesprochen
wurde.[11]

[1] Soren Kierkegaard, Einiibung ins Christentum (WW 26. Abt. ) 249.

[2] Erbauliche Reden (WW 18. Abt.) 232.

[3] Tagebiicher 111,94 (IX A 372).

[4] Zur Selbstpriifung (WW 27.-29. Abt.) 215.218.

[5] Zur Selbstpriifung 102.

[6] Dietrich Bonhoeffer, Nachfolge, Miinchen 1985, 15.

[7] Henri de Lubac, Glauben aus der Liebe. Catholicisme. Einsiedeln 31992, 263). Vgl.
Roman Siebenrock, Identitiat als Weite. Die Idee der Katholizitiat nach Henri de Lubacs



"Catholicisme" (1938) in einer ratlosen Zeit - eine Relecture, in: Peter Reifenberg (Hg.):
Gott fiir die Welt. Henri de Lubac, Gustav Siewerth und Hans Urs von Balthasar in ihren
Grundanliegen. Festschrift fiir Walter Seidel. Mainz 2001, 56 - 72.

[8] Josef Gelmi, Geschichte der Kirche in Tirol, Innsbruck-Wien-Bozen 2001, 305-307;
Erich Beyreuther: "Zillertaler Emigranten”. In: RGG3 Bd. 6, 1910; Franz Loidl (Hg.): Zur
150-]Jahr-Feier der Emigration der Zillertaler "Inklinanten". Wien: Wiener Katholische
Akademie 1987; Grete Mecenseffy: Geschichte des Protestantismus in Osterreich. Graz;
Koln 1956; Ekkart Sauser: Die Zillertaler Inklinanten und ihre Ausweisung im Jahre
1837. Innsbruck 1959; Peter Stoger: Eingegrenzt und ausgegrenzt. Tirol und das Fremde.
Frankfurt am Main 2002; ,Ein rheinischer Rechtsgelehrter”: Fiir die Glaubenseinheit
Tirols: Ein offenes deutsches Wort an das Tiroler Volk, Vereins-Buchdruckerei, 1861
(Streitschrift gegen konfessionell gemischte Lander mit verschiedenen Herleitungen
warum das Toleranzpatent in Tirol angeblich nicht gelten soll.); Wilfried Beimrohr: Die
Zillertaler Protestanten oder Inklinanten und ihre Austreibung 1837, 2007, Tiroler
Landesarchiv.

[9] Vgl. dazu Franz Egger, Ein Bischof erzahlt von seiner Mutter, Innsbruck 1935.

[10] Franz Egger, Fiirstbischof von Brixen, * 26.4. 1836 in Hippach (Zillertal), 1+ 17.5.
1918 in Innsbruck. Seine Studien machte er am Kassianeum zu Brixen/Siidtirol und am
Germanikum zu Rom. 1908 wurde er Weihbischof und Generalvikar von Brixen mit dem
Sitz in Feldkirch-Vorarlberg. 1912 wurde er Bischof von Brixen, als solcher war er auch
Mitglied des osterreichischen Reichsrates und des Tiroler Landtages.

[11] Ordensname Engelbert, geb. am 21. September 1827 in Ramsau/Zillertal, wurde
1847 Franziskaner, 1851 Priester, wirkte seit 1855 im Heiligen Land, wo er zuletzt in
der Pfarrseelsorge unter den Arabern und Armeniern des lateinischen Ritus in
Damaskus tatig war. Kolland war ein frommer Mann, der mit grofder Giite und Geduld
seinen Mitmenschen begegnete. Mit sieben anderen Franziskanern wurde er in der
Nacht vom 9. auf den 10. Juli 1860 bei einem Uberfall moslemischer Drusen auf das
Kloster in Damaskus durch Sdbelhiebe ermordet. - Seligsprechung am 10. Oktober 1926.




