50 Jahre Zweites Vatikanisches Konzil
Die Zeichen der Zeit erkennen

19.-22. Februar 2013

Di6zese Innsbruck

Was heillt katholisch?

Ich glaube an die die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche. Katholizitat: Was
bedeutet dieses Pradikat der Kirche? Nun, zunachst einmal kennt die alteste uns bekannte
Fassung des Romischen Symbols das Pradikat ,katholisch® noch nicht. Urspriinglich
erscheint es in Glaubensbekenntnissen aus dem dstlichen Raum, aus Agypten, aus Syrien,
und erst vom 5.Jh an erscheint es nach und nach auch in lateinischen Fassungen des
Taufbekenntnisses. Der alteste Text Uberhaupt, im dem uns der Zusatz ,katholisch® zur
Bezeichnung Kirche begegnet, ist eine Stelle aus dem Brief des frihchristlichen Bischofs
Ignatius von Antiochien an die Smyrner 8,2: ,Wo der Bischof erscheint, dort soll die
Gemeinde sein, wie da, wo Christus Jesus ist, die katholische Kirche ist‘. Was heif3t hier
katholische Kirche? Nun, aus dem ganzen Zusammenhang der Theologie des hl. Ignatius
bezeichnet ,Katholische Kirche soviel wie jene Kirche, der die Fille und Vollkommenheit
Jesu Christi mitgeteilt ist. Katholische Kirche heildt: die allumfassende, alle Fille besitzende
vollkommene Kirche. Wohlgemerkt, vollkommen nicht in dem Sinne, dass sie moralisch
einwandfrei ist, sondern vollkommen in dem Sinne, dass ihr alles aus der Fille Jesu Christi
geschenkt ist.

Blicken wir aber auf die weitere Entwicklung, so ist der Sinn des Pradikates ,katholisch®
aulderordentlich vielfaltig. Zwar bleibt der Grundsinn ,Fille“ erhalten, aber dieser Grundsinn
nimmt verschiedene neue Akzentuierungen an. Als im 3./4.Jh. immer mehr Haresien in der
Kirche entstehen, in die Kirche eindringen, und als sich bestimmte Gemeinden sektiererisch
von der GroRRkirche abspalten, da nimmt das Pradikat ,katholisch” die Bedeutung von
srechtglaubig” und ,echt” an. Die Kirche der Fulle ist nur eine einzige, weil sie rechtglaubig
und wahr ist. Alle anderen Gemeinschaften sind darum haretisch. Also, um die Mitte des
3.Jhds. erhalt der Begriff des Katholischen die Akzentuierung von Fille der Offenbarung,
wahrend die haretischen Gemeinschaften diese Fille nicht besitzen. Weiter wird im Kampf
gegen die Irrlehrer seit dem 4.Jh. auch die geographische Katholizitat hervorgehoben.
Geographische Katholizitat, das bedeutet: Die katholische Kirche ist allerorten verbreitet, auf
der ganzen Welt, wahrend Haretiker nur hier und da in einigen kleinen Sondergemeinden
ihre Anhanger besitzen. Dagegen ist die wahre Kirche Christi auf alle Kulturen, auf alle
Sprachen, auf alle RGume hin ausgerichtet. Die Katholizitat hat sozusagen eine kosmische
Funktion, wahrend das Haretische immer das Kleinkarierte, das geographisch Begrenzte,
das nur hier und dort sich Verwirklichende ist.

Eine neue Akzentuierung des Katholischen wird im 5.Jh. hervorgehoben, namlich die
Katholizitat der Uberlieferung. Die katholische Kirche ist jene, in der die ganze Uberlieferung
zusammen kommt, die Uberlieferung aller Epochen, aller Lehren, die ganz Fiille des
katholischen Glaubens ist in ihr versammelt, wahrend Haretiker neu beginnen, nicht das
ganze Katholische ubernehmen sondern nur Teilbereiche. SchlieRlich wird im
Zusammenhang dann auch die Katholizitat der Zeit akzentuiert. Die katholische Kirche ist zu
allen Zeiten solange sie existiert die Gleiche, wahrend Haretiker, Schismatiker irgendwann
einmal anfangen. Sie haben nicht eine katholische Geschichte, eine Geschichte, die bis an
die Urspringe heranreicht. Und noch einmal anders wird der Begriff des Katholischen, wenn
man abhebt auf die Einheit in der Vielfalt. Katholizitat ist ohne Einheit nicht denkbar. Aber der
Begriff des Katholischen betont, dass diese Einheit in Vielfalt existiert, dass es eine Einheit
ist aus der Symphonie vieler Stimmen, die eintraglich zusammenkommen.



Die Sicherung der apostolischen Uberlieferung als Norm des Glaubens und der
theologischen Erkenntnis war vorrangiges Anliegen des Vinzenz von Lerin, eines gallischen
Monchs in seinem ,Commonitorium" (434). Vinzenz untersucht, wie die Kirche auf die
Irtimer des Donatismus, des Arianismus und des Nestorianismus reagierte. Er geht davon
aus, dass eine Irrlehre zuerst mittels der Heiligen Schrift ihres Irrtums zu Gberflhren sei,
denn sie stelle die vollkommene Norm des wahren Glaubens dar. Nun komme es aber
gerade Uber die rechte Schriftauslegung zum Streit. Deshalb misse an zweiter Stelle die
Uberlieferung der katholischen, d. h. allgemeinen Kirche herangezogen werden. Die
Auslegung der Heiligen Schrift habe sich im Streitfall an die Norm des kirchlichen und
katholischen Sinnes zu halten. Vinzenz erértert sodann die Frage, wie die Kirche seiner Zeit
die maRgebliche Uberlieferung feststellte. Im Fall des Donatismus, in dem sich eine
Teilkirche von der allgemeinen Glaubensgemeinschaft abgesondert habe, habe man auf den
allgemeinen Glauben, die universitas, verwiesen. Im Fall des Arianismus, der den Glauben in
der ganzen Kirche bedroht habe, habe man sich auf die alte Tradition, die antiquitas,
berufen, die ja nicht mehr von einer Neuerung verfuhrt werden kénne. Konkret habe man
sich dabei auf das Konzil von Nizda beziehen kénnen, das den allgemeinen Glauben
formuliert habe. Im Fall des Nestorianismus, gegen den man sich nicht auf die antiquitas in
Gestalt eines allgemeinen Konzils habe berufen kénnen, habe man sich auf das Quasi-
Konzil der consensio patrum, auf die Ubereinstimmung vieler groler Lehrer bezogen.

Vinzenz: In der katholischen Kirche ist immer daran ,festzuhalten, was Gberall, was immer
und was von allen (quod ubique, quod semper, quod ab omnibus) geglaubt wurde; denn das
ist im wahren und eigentlichen Sinn katholisch.

So sehen wir, dass der Begriff des Katholischen zwar eine Grundbedeutung hat, Fiille,
Vollkommenheit; aber dass der Begriff des Katholischen dann verschieden akzentuiert wird.
Es wird sozusagen all das, was Fulle bedeutet, in verschiedenen Richtungen hin entfaltet.
Erst in der Auseinandersetzung mit den Reformatoren bekommt der Begriff des Katholischen
eine unheilvolle Einschrankung, namlich er wird jetzt zum konfessionellen Begriff.
Konfessioneller Begriff, das heif’t, zu einer Angabe, dass ich zu dieser Konfession eben zur
katholischen gehdére, wahrend ein anderer Christ zu einer anderen Konfession, sagen wir,
zur lutherischen, evangelischen gehdért. Dieser neue Begriff des Katholischen hat sich erst
allmahlich herausgebildet. Noch Luther hat selbstverstandlich verteidigt, dass er zur
katholischen Kirche gehdrt, zur einen und ganzen Christenheit auf Erden. Er wehrt sich mit
Macht dagegen, seinen Namen, den Namen Luther, zur Konfessions-, zur
Gruppenbezeichnung zu machen. Er sagt wértlich: ,Wie kdme ich als alter stinkender
Madensack dazu, dass man die Kinder Christi sollte mit meinem heillosen Namen nennen?
Man wolle meines Namens schweigen und sich nicht lutherisch, sondern christlich nennen” -
ein Zitat von Luther. Aber im Laufe der weiteren Entwicklung wurde ,katholisch® genau das,
was man als ,Evangelischer nicht mehr sein wollte. Der Protest gegen das ,katholisch®
wurde zu einem Wesensmerkmal des ,Protestantismus®. Leider ist das Katholische zu einer
Konfessionsbezeichnung geworden. Aber als solche Bezeichnung bleibt das Bekenntnis zur
katholischen Kirche doch ein Stachel im Fleisch jeder Kirche, denn jede Kirche muss sich
fragen: Wie katholisch bin ich eigentlich? Bin ich wirklich katholisch auf der Linie des
Apostolischen Glaubensbekenntnisses: Zur wahren Kirche Christi gehoért nun einmal die, die
Falle hat, dass sie sich in die Fulle hinein stellt, dass sie die Fulle sucht und zu verwirklichen
sucht.

Katholisch: Kirche im Vierfarbendruck



Bischof Reinhold Stecher sah die Kirche im Vierfarbendruck, nicht Schwarz-Weif3, nicht
fundamentalistisch, auch nicht mit liberaler Gleichguiltigkeit, sondern bunt. ,Mit der kiihlen
Farbe des Blau“ umreil3t Stecher im ,Kirchenbild das Institutionell-Hierarchisch-Juridische®,
mit dem die meisten Schwierigkeiten bestehen (6). ,Uber das Blau der Institution muss das
Rot des Geistes gelegt werden. Es ist die biblisch-theologisch-mystische Seite der Kirche.*
(11) Die Gelbschicht ist ,die gemeindlich-offen, geschwisterliche, pastorale Kirche. Es ist die
Kirche, die in die dunkle Welt ein wenig Helle bringen will.“ (13) Und schliellich: ,Der Grau-
oder Schwarzdruck® ist ,unsere eigene, persénliche Kirchenerfahrung, die positive und die
negative, die Kirchenfreude und das Kirchenleid, die Kirchenlust und der Kirchenfrust.“ (17)

Kirche als Communio

Eine der Leitideen der Ekklesiologie des Il. Vatikanums lautet: communio. Wenn das Konzil
von communio spricht, meint es primar nicht Organisationsfragen der Kirche. Communio
bezeichnet nicht die Struktur der Kirche, sondern ihr Wesen, ihr Mysterium. Die theologische
Leistung des Konzils bestand gerade darin, dass es gegenuber der in den letzten drei
Jahrhunderten einseitig vorherrschenden Konzentration auf die sichtbare und hierarchische
Gestalt der Kirche das nur im Glauben erfassbare Mysterium der Kirche wieder in den
Vordergrund stellte. Der erste Teil der Kirchenkonstitution ist iberschrieben: ,Das Mysterium
der Kirche“. Das Mysterium der Kirche besteht nach dem Konzil darin, dass wir im Geist
durch Christus Zugang haben zum Vater, um so der géttlichen Natur teilhaftig zu werden.
Die communio der Kirche ist vorgebildet und getragen von der trinitarischen communio, sie
ist Teilhabe an der trinitarischen communio selbst (LG 4; UR 2). Die Kirche ist gleichsam die
Ikone der trinitarischen Gemeinschaft von Vater, Sohn und Heiligem Geist. Damit sagt das
Konzil: Nicht die Kirche ist die Antwort auf die menschliche Sehnsucht nach Gemeinschaft.
Allein in Gottes Selbstmitteilung, in der Gemeinschaft und Freundschaft mit Gott kann
menschliches Verlangen nach Gemeinschaft seine Erfullung findet. Gott allein ist die letzte
Antwort auf die Frage, die sich der Mensch selbst ist (GS 21). Die Ekklesiologie ist darum
der Gottesfrage zu- und untergeordnet, die Kirchenfrage hat sich von der Trinitat her zu
verstehen. Kirchliche Strukturfragen haben deshalb keinen Selbstzweck, sondern sollen
helfen, dass die Kirche deutlicher Sakrament, d. h. Zeichen und Werkzeug der Gemeinschaft
mit Gott und der Menschen untereinander, sein kann (LG 1).

Vorbild flir communio ist nun nicht einfach ein Ideal menschlicher Gemeinschaft wie die
diskutierende oder reklektierende Gruppe, wie die ideale Kommunikationsgemeinschaft oder
auch die burgerliche Familie. Koinonia/communio bedeutet in den Texten des Konzils
urspringlich nicht Gemeinschaft, sondern participatio/Teilhabe, Teilhabe an den von Gott
geschenkten Gitern des Heils: Teilhabe am Heiligen Geist, am neuen Leben, an der Liebe,
am Evangelium, vor allem aber an der Eucharistie. Deshalb ist die Eucharistie der
Hohepunkt der kirchlichen communio (LG 11; AG 9). Dartber hinaus spricht das Konzil von
Wort und Sakrament (AG 9; AA 6; PO 4; UR 2) bzw. von den zwei Tischen, dem Tisch der
Eucharistie und dem Tisch des Wortes Gottes (SC 51; DV 21). Damit hat das Konzil die
Kirche als ,Schépfung des Wortes® (creatura verbi) bestimmt (LG 2; 9; DV 21-26). Als
eucharistische communio ist die Kirche nicht nur Abbild der trinitarischen communio, sondern
auch deren Vergegenwartigung. Sie ist nicht nur (dufRerliches oder instrumentelles)
Heilszeichen und Heilsmittel, sondern auch Heilsfrucht. Heil ist nicht von Gemeinschaft zu
I6sen.

Diese ekklesiologische Idee des Vat. Il gilt auf allen Ebenen der kirchlichen Wirklichkeit: fur
die universale Kirche, fir die Ortsgemeinde, die selbst wieder ,Gemeinschaft von
Gemeinschaften® ist, sie gilt auch fur die Familie (ecclesiola). Auch das Amt in der Kirche ist
communial strukturiert. Dabei ist zu bedenken, dass eine solche Communio unter Christen
nicht einfach naturhaft vorgegeben oder machbar ist. Die Verbindung durch die gemeinsame



Familie, die Verwandtschaft von Fleisch und Blut, die gemeinsame soziale Herkunft oder
auch blof3e Sympathie und Freundschaft waren zu wenig. Communio entsteht vielmehr
dadurch, dass die einzelnen teilhaben an etwas Gemeinsamen, das Gott schenkt:
Eucharistie stiftet Kirche, Gemeinschaft; Sakramentalitat der Ehe; Gemeinschaft unter
Ordensleuten durch Teilhabe am gemeinsamen Charisma. Jesus selbst ruft zum Glauben
und fihrt zur Gemeinschaft zusammen. Wirkliche Nahe in der Gemeinschaft muss durch
Vertrauen, Verstandnis, Einsatz fiireinander und durch Liebe wachsen. Frieden und
Vergebung missen gewagt und gestiftet werden.

Die konkrete Kirche ist nun nicht eine Gemeinschaft von ausschliellich Gesunden und Rei-
fen, sondern eine héchst gemischte Gesellschaft. In Auseinandersetzung mit Eugen Drewer-
mann hat vor einigen Jahren Albert Gérres auch dessen idealistisches Kirchenbild kritisiert:
,Mein Haupteinwand gegen Drewermann sei also klar formuliert: Die Kirche ist, wie die
Sonne, fir alle da. Fir Gerechte und Ungerechte, Sympathen und Unsympathen, Dumme
und Gescheite; flir Sentimentale ebenso wie Unterkihlte, fir Neurotiker, Psychopathen, Son-
derlinge, flir Heuchler und solche wie Natanael, ,an denen kein Falsch ist’ (Joh 1,47); fur
Feiglinge und Helden, GroRherzige und Kleinliche. Fir zwanghafte Legalisten, hysterisch
Verwahrloste, Infantile, Stichtige und Perverse. Auch fir kopf- und herzlose Burokraten, flr
Fanatiker und auch fur eine Minderheit von gesunden, ausgeglichenen, reifen, seelisch und
geistig begabten, liebesfahigen Naturen. Die lange Liste ist nétig, um klarzumachen, was
man eigentlich von einer Kirche, die aus allen Menschensorten ohne Ansehen der Person,
von den Gassen und Zaunen wie wahllos zusammengerufen ist und deren
Flhrungspersonal aus diesem bunten Vorrat stammt, erwarten kann - wenn nicht standig
Wunder und Verzauberung stattfinden, die uns niemand versprochen hat. Heilige,
Erleuchtete und Leuchtende sind uns versprochen. Wer sie sucht, kann sie finden. Wer sie
nicht sucht, wird sie nicht einmal entdecken, wenn sie jahrelang neben ihm gehen, weil er sie
vielleicht nicht wahrhaben will oder kann.“H

Sakrament: Zeichen und Werkzeug

,Die Kirche ist in Christus gleichsam das Sakrament, d.h. Zeichen und Werkzeug fir die
innigste Verbindung mit Gott, wie fir die Einheit der ganzen Menschheit.“ (LG 1) Was heif3t
das - die Kirche als Sakrament? Zunachst einmal wird der Begriff ,Sakrament® in zwei
Einzelbegriffe ausdifferenziert. Sakrament heil3t erstens die Kirche ist Zeichen. Auch der
Begriff ,Zeichen® ist mehrdeutig. Es gibt Zeichen ganz verschiedenster Art und Qualitat. Zum
Beispiel gibt es Verkehrszeichen. Da weist uns ein blechernes Zeichen an, was man tun, wie
man handeln muss, um ein bestimmtes .Ziel zu erreichen. Es ist ein rein funktionales
Hinweiszeichen auf eine Wirklichkeit mit der das Zeichen eigentlich nichts zu tun hat. Was
hat schon ein Blechschild, worauf steht ,Innsbruck 35 km*, mit der lebendigen Stadt
Innsbruck selbst zu tun? Aber es gibt auch qualitativ ganz andere Arten von Zeichen.
Nehmen wir z.B. das Uberreichen von einem Straul Rosen, die sich zwei Menschen, die
einander lieben, gegenseitig schenken. In einem solchen Sich-Schenken von Rosen etwa,
sind die Rosen nie mehr nur ein duerer Hinweis darauf, dass der eine den &ndern liebt,
sondern im Uberreichen dieser Rosen verleiblicht sich gewissermalen ihre Liebe selbst. Die
Ubergabe von Rosen ist ein leibhaftiges Zeichen ihrer inneren Gesinnung, ihrer inneren
Liebe. - Zeichen dieser Art gibt es viele. Am eindrucklichsten ist vielleicht das Zeichen, das
mein eigener Leib ist. Im Leib druckt sich mein innerstes Wesen aus, meine unsichtbaren
Gedanken, meine oft unfassbaren Gefluihle. In diesem Sinn und auf dieser Linie ist die Kirche
Zeichen. In ihr driickt sich ihre tiefste Wirklichkeit selbst aus, namlich sie ist Zeichen fir die
innigste Vereinigung mit Gott, wie fir die Einheit der ganzen Menschheit. Sie ist Zeichen flr
die innigste Vereinigung mit Gott. Man kdnnte auch sagen: Sie ist Zeichen fur die Gegenwart
des Heils. Und eben dies hat er der Kirche zugesagt: ,Ich bin bei euch, alle Tage, bis ans
Ende der Welt. - Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da bin ich mitten
unter ihnen.“ Die Kirche hat die Zusage der VerheilRung: ,Wer euch hort, der hoért mich.” In
den Sakramenten, welche die Kirche feiert, gehen die Heilszusage und das Heilswirken



Gottes in der Geschichte weiter. Und - wie gesagt - all das geschieht nicht auf unsichtbare
Weise, sondern in sichtbaren Zeichen und Worten kirchliche Handelns und kirchlichen
Verkiindigens. Und hier gibt es eine ganz enge Analogie, ein Ahnlichkeit zwischen der
tiefsten Wirklichkeit Christi und der Wirklichkeit der Kirche. Das II. Vatikanische Konzil hat
diese Ahnlichkeit so formuliert: ,Wie ndmlich das Menschsein Jesu dem géttlichen Wort als
lebendiges, ihm unldslich geeintes Heilsorgan dient, so dient auf eine ganz &hnliche Weise
das gesellschaftliche Gefuge der Kirche dem Geist Christi zum Wachstum seines Leibes®
(LG 8), so ist die Kirche ,eine einzige komplexe Wirklichkeit, die aus menschlichem und
goéttlichem Element zusammenwachst”.

Kirche als universales Sakrament des Heils

Die Kirche ist von ihrem Selbstverstandnis her ,in Christus gleichsam das Sakrament, das
heil’t Zeichen und Werkzeug fir die innigste Vereinigung mit Gott wie fur die Einheit der
ganzen Menschheit.“ (LG 1). Sie ist das ,allumfassende Sakrament des Heils, welches das
Geheimnis der Liebe Gottes zu den Menschen zugleich offenbart und verwirklicht* (GS 45),
d.h. Zeugnis fir die Rettung der Schépfung durch den trinitarischen Gott. Sie verweist auf
das Ziel, nach der Ankunft des Reiches Gottes und der Verwirklichung des Heiles der
ganzen Menschheit.“ (GS 45) Ziel der Geschichte ist nicht die Kirche selbst, sondern der
.Herr, der Punkt, auf den hin alle Bestrebungen der Geschichte und der Kultur konvergieren,
der Mittelpunkt der Menschheit, die Freude aller Herzen und die Erfillung ihrer Sehnsiichte.”
(GS 45) Diese Universalitat der Sendung Christi, die Gnadenprioritat durch den Heilswillen
Gottes und das Verstandnis von Kirche als Sakrament des universalen Heils stellen den
wirklichen Dissens des Konzils zur Priesterbruderschaft, Pius X. dar, wie nicht zuletzt die
Auseinandersetzung um die Einsetzungsworte (fur alle, oder: fir viele) deutlich macht.

Vom Grundverstandnis der Kirche als universalem Sakrament des Heils her ist die
Heilssendung der Kirche nicht nur humanistisch buchstabieren: Als Option fiir die
Transzendenz des Menschen bedeutet sie kritisch-negativ, dass der Mensch nicht in
innerweltlichen Zielsetzungen und Funktionalitadten aufgehen darf. Dies kann den Widerstand
gegen totalisierende Entwicklungen in Politik, Technik, Wissenschaft und Wirtschaft fordern.
Positiv kann dies die Anwaltschaft fur die Freiheit und Wirde des Menschen bedeuten.
Kirche soll vom Konzil durchaus ein ,global player der Menschlichkeit sein. Von ihrer
Sendung her soll Kirche ein Zeichen der Hoffnung und der Mdéglichkeit einer wirklich
humanen Gesellschaft in Frieden und Gerechtigkeit sein.

Die Kirche ist nicht nur Zeichen des Heils, sondern auch Werkzeug des Heils. Das bedeutet:
Sie soll bewirken durch ihr Wort und Tun, dass das Heil Gottes, seine Nahe und die Nahe
der Menschen untereinander, der ganzen Welt weitergegeben wird. Im Tun der Kirche soll
sich das Reich Gottes jetzt schon Raum schaffen in dieser Welt. Die Kirche ist von ihrem
Wesen her keine Sekte, sondern sie steht im Dienst der alle Menschen umgreifenden
Gottesherrschaft. Darum darf die Kirche kein selbstzufriedenes Leben in sich fiuhren; sie ist
gesandt zur ganzen Welt, um alle zur Versbhnung, zum gegenseitigen Dienst und zur Einheit
zu fuhren und allen die Nahe Gottes zu vermitteln. Anders gesagt: Zur Kirche gehort ganz
wesentlich die Heilssendung zur Welt. Sie hat Menschen, und zwar alle Menschen zu
versammeln und zur Nachfolge zu rufen. Und auch da, wo Menschen sich nicht versammeln
lassen, hat sie stellvertretend fur die Welt vor Gott einzustehen. Solche Solidaritat fur die
ganze Welt zeigt sich nicht nur in der Flrbitte im gottesdienstlichen Bereich, sondern
konkretisiert sich im Dienst des Alltags, durch welchen die Kirche ihren Offentlichkeitsauftrag
wahrnimmt und in dem sie flir das Menschsein der Menschen unbedingt und selbstlos
einzutreten hat. Damit aber solche Sendung an die Welt gelingen kann, muss die Kirche
zunachst einmal selbst ein Raum sein, in dem sich Gottes endgiltiges Heil jetzt schon im
Vorschein verwirklicht. Die Kirche muss ein Ort der Menschlichkeit Verséhnung und
Geschwisterlichkeit sein. In der Kirche muss erkennbar werden, dass Frieden mdglich ist,
dass Menschen unterschiedlicher Meinung miteinander ohne gegenseitige Unterdriickern



leben kdnnen, dass keiner allein und verlassen ist oder auf Grund von Herkunft, Stellung
oder Rasse benachteiligt wird, dass keine der schuldig geworden ist, aufgegeben und
verachtet wird, dass einer dem andern hilft, sein Leben auch in Krankheit, Not und scheinbar
ausweglosen Situationen sinnvoll zu leben. Und das, was die Kirche in ihren eigenen Reihen
zu verwirklichen hat im standigen Versuch naturlich, das hat sie an die Welt werbend
weiterzugeben.

Noch ein Drittes gehort zum Begriff des Sakraments. Zeichen-Sein und Werkzeug-Sein, der
Sakramentscharakter der Kirche weist darauf hin, dass sie nur Sakrament und noch nicht die
volle Wirklichkeit des Heils ist. Im Begriff des Sakraments steckt das ,noch nicht“. Es ist noch
nicht volle Wirklichkeit, was schon im Zeichen und schon im werkzeuglichen Vollzug sich
ankindigt. Die Kirche als Sakrament bekennen, heil3t sagen, dass die Kirche noch nicht das
vollendete Reich Gottes ist, so sehr dessen Kréafte in ihr auch schon verhullt gegenwartig
wirksam sind. Wo dieser Horizont des ,noch-nicht“ und der Erwartung zurtcktritt oder
abgeblockt wird, da wird die Kirche zu einem weltflichtigen Mysterien-Verein, zu einer
Vereinigung zur gemeinsamen Pflege religidser Bedurfnisse oder zu einer klerikalen
Heilsanstalt. Nein, zur Kirche gehdrt wesentlich das Bewusstsein des Noch-Nicht, des
Unterwegs-Seins, der Erwartung und damit auch der Unvollkommenheit, der Schuld und der
Sinde. Ja, die Kirche war von Anfang an immer die Gemeinschaft der Kleinen, der
Schwachen, der Sunder, der nicht sehr Uberzeugenden Menschen.

Solidarische Zeitgenossenschaft

.Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der Armen
und Bedrangten aller Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Junger
Christi.“ (GS 1) Das Zweite Vatikanische Konzil sieht die Gemeinschaft der Kirche mit der
Menschheit und ihrer Geschichte eng verbunden. Es gehért fur das Konzil zum Grundauftrag
der Kirche, nach den Zeichen der Zeit zu forschen und sie im Licht des Evangeliums zu
deuten, um so in einer jeweils einer Generation angemessenen Weise auf die bleibenden
Fragen der Menschen nach dem Sinn des gegenwartigen und des zuklinftigen Lebens und
nach dem Verhaltnis beider zueinander Antwort geben* (GS 4)Z2.

Christen dirfen so gesehen keine Wirklichkeitsflichtlinge sein. Mit dem Glauben ist keine
Weltfremdheit verbunden, denn Jesus hat sich nicht heraus gehalten aus der Zeit, sich nicht
entzogen den Angsten und Abgriinden, sich nicht zynisch gezeigt gegeniiber den
Bedurfnissen der Menschen. Gegenlber gnostischer Verachtung der Zeit und des Leibes
liegt die Dynamik Jesu in der Inkarnation, in der Realisation der Liebe und des Heiles in
geschichtlicher Stunde. Inkarnation, d.h. Menschwerdung Gottes, ist gepragt durch Prasenz
und Solidaritat. Die Kirche geht den ,Weg mit der ganzen Menschheit gemeinsam und
erfahrt das gleiche irdische Geschick mit der Welt und ist gewissermafen Sauerteig und
Seele der in Christus zu erneuernden und in die Familie Gottes umzugestaltenden
menschlichen Gesellschaft.“ (GS 40)

Diese Zeitgenossenschaft im Sinne des Il. Vatikanischen Konzils ist dabei inspiriert von einer
heilsgeschichtlich ausgerichteten Imago-Dei-Theologie und steht in der dramatischen
Spannung von weltbejahender Inkarnationstheologie und weltkritischer Paschatheologie.
Zeitgenossenschaft ist nicht bloR temporale Gleichzeitigkeit, sondern eine Art von
Solidargemeinschaft derer, die die gleichen zeitlichen Umstande leiten. Theologische
Zeitgenossenschaft ,ist zeitdiagnostisch, zeitkritisch und bedient sich eines dialogischen
Verfahrens, indem sie eigene Inhalte zur Diskussion stellt und sich zugleich von fremden,
nicht-theologischen Diskursen inspirieren lasst.® Und Zeitgenossenschaft steht fiir das |I.
Vatikanische Konzil in einer soteriologischen Perspektive: Die Kirche ist von Christus ,als
Werkzeug der Erlésung angenommen und als Licht der Welt und Salz der Erde in alle Welt
gesandt.” (LG 9)



Es qilt also die Welt, in der wir leben, ihre Erwartungen, Bestrebungen und oft ihren
dramatischen Charakter zu erfassen und zu verstehen. Das konkrete Leben, die Ereignisse
im Leben einzelner, von Gemeinschaften, Gruppen oder Vélkern ist daraufhin anzuschauen,
was ,wahre Zeichen der Gegenwart und der Absicht Gottes® sind (GS 11). Wer die Zeichen
der Zeit deutet, darf weder ein Fundamentalist sein, der die komplexe Wirklichkeit auf
eindeutige Schemata reduziert wie: Entweder-Oder, Schwarz-Weil}, Freund-Feind. Es ware
auch fatal, wenn Christen ihr Selbstverstandnis aus den gerade Ublichen Moden beziehen
wuirden. Christen dirfen sich schon aus Selbstachtung den Stil der denkerischen
Auseinandersetzung nicht von auRen aufzwingen lassen. Die Pastoralkonstitution des
Konzils sieht dabei vom Geheimnis der Menschwerdung Gottes her keinen Bereich des
Lebens, der Kultur und der Gesellschaft als wertneutral gegeniiber dem Reich Gottes (GS
22).

Zeichen der Zeit

,2Aullerdem sagte Jesus zu den Leuten: Sobald ihr im Westen Wolken aufsteigen seht, sagt
ihr: Es gibt Regen. Und es kommt so. Und wenn der Sidwind weht, dann sagt ihr: Es wird
heil3. Und es trifft ein. lhr Heuchler! Das Aussehen der Erde und des Himmels kénnt ihr
deuten. Warum koénnt ihr dann die Zeichen dieser Zeit nicht deuten? Warum findet ihr nicht
schon von selbst das rechte Urteil?* (Lk 12,54-57)

»Zur Erfillung dieses ihres Auftrags obliegt der Kirche allzeit die Pflicht, nach den Zeichen
der Zeit zu forschen und sie im Licht des Evangeliums zu deuten. So kann sie dann in einer
jeweils einer Generation angemessenen Weise auf die bleibenden Fragen der Menschen
nach dem Sinn des gegenwartigen und des zukilnftigen Lebens und nach dem Verhaltnis
beider zueinander Antwort geben. Es gilt also, die Welt, in der wir leben, ihre Erwartungen,
Bestrebungen und oft ihren dramatischen Charakter zu erfassen und zu verstehen."
(Gaudium et spes 4)

»Im Glauben daran, dass es vom Geist des Herrn gefiihrt wird, der den Erdkreis erfillt,
bemunht sich das Volk Gottes, in den Ereignissen, Bedurfnissen und Winschen, die es
zusammen mit den Ubrigen Menschen unserer Zeit teilt, zu unterscheiden, was darin wahre
Zeichen der Gegenwart oder der Absicht Gottes sind. Der Glaube erhellt namlich alles mit
einem neuen Licht, enthdllt den goéttlichen Ratschluss hinsichtlich der integralen Berufung
des Menschen und orientiert daher den Geist auf wirklich humane Lésungen hin." (Gaudium
et spes 11)

Als Zeichen der Zeit nennt die Pastoralkonstitution tiefgehende und rasche Veranderungen.
Es spricht von einer wirklichen sozialen und kulturellen Umgestaltung, die sich auch auf das
religidse Leben auswirkt. Der Mensch dehnt seine Macht so weit aus und kann sie doch nicht
immer so steuern, dass sie ihm wirklich dient. Noch niemals verfligte die Menschheit tGber
soviel Reichtum, Méglichkeiten und wirtschaftliche Macht, und doch leidet noch ein
ungeheurer Teil der Bewohner unserer Erde Hunger und Not, gibt es noch unzahlige
Analphabeten. Niemals hatten die Menschen einen so wachen Sinn fir Freiheit wie heute,
und gleichzeitig entstehen neue Formen von gesellschaftlicher und psychischer Knechtung.
Die Welt spurt lebhaft ihre Einheit und die wechselseitige Abhangigkeit aller von allen in
einer notwendigen Solidaritdt und wird doch zugleich heftig von einander widerstreitenden
Kraften auseinander gerissen. Denn harte politische, soziale, wirtschaftliche, rassische und
ideologische Spannungen dauern an. Man strebt schlieRlich unverdrossen nach einer
vollkommeneren Ordnung im irdischen Bereich, aber das geistliche Wachstum halt damit
nicht gleichen Schritt. Betroffen von einer so komplexen Situation, tun sich viele unserer
Zeitgenossen schwer, die ewigen Werte recht zu erkennen und mit dem Neuen, das
aufkommt, zu einer richtigen Synthese zu bringen; so sind sie, zwischen Hoffnung und Angst
hin und her getrieben. (GS 4) In den Konzilsdokumenten atmet sicher ein Grundoptimismus,
wie er auch flir Johannes XXIIl. charakteristisch war. Es war aber kein blinder Optimismus,



denn es wurden auch die Sorgen, die Spannungen und die Angriinde menschlicher
Méglichkeiten benannt. Die Zeichen der Zeit wurden dabei im Glauben an das inkarnierte
Wort und in der erdenschweren Hoffnung auf eine Entwicklung auf Gerechtigkeit und Frieden
hin gedeutet.”!

Seit dem Konzil hat sich vieles verandert. Die Moderne wurde von der Postmoderne
abgeldst. Umgepolt wurden nicht nur die Optimismen, sondern auch die
Geschichtsauffassung, Freiheit und Humanitat wirden sich linear in Richtung Fortschritt
entwickeln. Vermutlich wurde inzwischen auch die Hoffnung zu Grabe getragen, der Mensch
wilrde zum Herren der Geschichte. Die entscheidenden Transformationsmachte der Neuzeit
wie Wissenschaft oder Technik zeigen sich immer weniger demokratisch legitimiert noch
kontrollierbar. Mit Wissenschaft und Technik verbinden wir gegenwartig nicht nur Hoffnung
auf Verbesserung der Lebensbedingungen (so seit Bacon und Descartes) sondern auch
Erfahrungen der Bedrohung (Atom, Genmanipulation) und der Kontingenz, wie es
Okologische Ruckwirkungen der Technik z. B. in Klimaszenarien deutlich machen. Massiv
zugenommen hat die Mobilitat weiter Kreise. Mobilitat bringt fur die Wirtschaft und fiir viele
Menschen Vorteile. Andererseits verursacht sie aber auch grof3e Belastungen fir Mensch
und Umwelt, Belastungen 6ffentlicher Haushalte, sowie einen massiven
Ressourcenverbrauch. Und was bringt die Mobilitat fiir das Menschsein?™ Die allgemeine
Erreichbarkeit der Dinge macht uns die Dinge nicht vertrauter, sondern entfremdet sie uns,
weil wir uns auf die Erfahrung des Fremden nicht mehr einlassen.

In den letzten Jahren flhrte der liberale Wirtschaftsmarkt nicht durch selbstregulative Krafte
zum Wohlstand und Glick aller. Und deutlicher geworden ist seit dem Konzil die Rolle der
Medien. Manche Medien verstehen sich als Welterzeugungsmaschinen. Anstelle der
Religion seien sie Opium furs Volk geworden. Medien vermehren einerseits den
menschlichen Fortschritt und schaffen immer mehr Menschen Zugang zu Informationen, die
friher nur einer kleinen Zahl oder Elite vorbehalten waren. Andererseits kann der Mensch
die Uberfiille an Information kaum mehr verdauen: Wir wissen sehr viel, was wir nicht zum
Leben brauchen, andererseits wissen wir oft nicht oder nicht mehr, was wir zum Handeln
brauchen wurden. Woher gewinnt der moderne Mensch dieses Orientierungswissen? Und
wer ist Subjekt der Information und der Kommunikation?

Nicht gering zu schéatzen ist schlief3lich der Kontrast zwischen Postmoderne und Kirche, der
Kontrast zwischen Freiheit und Verbindlichkeit, zwischen Individualisierung und
Gemeinschaft, zwischen Ordnung und Spontaneitat. Beinahe schon klassisch sind die
Spannungspole von Mann und Frau, von Hierarchie und Communio.

Damals wie heute ist die Menschheit immer noch auf der Suche nach einer angemessenen
Ordnungsgestalt in einer neuen Epoche. Das Konzil sprach von der Einheit der
Menschheitsgeschichte, heute sprechen wir von Globalisierung mit der Ambivalenz zwischen
Hoffnung und Gefahr. Das Konzil wollte mit dem Gesicht zur Welt und in Verantwortung fir
die globale Entwicklung Rechenschaft von sich selbst ablegen, so Paul VI. im September
1963. Kirche wer bist Du? Zentral ist dabei, dass die Kirche ihre Identitat nicht aus sich
selbst bezieht. Nicht die Kirche, sondern Christus ist das Licht der Vélker (LG 1). Das
Programm des Konzils war die Erneuerung der Kirche ,ad intra“ mit dem Ziel der
Glaubwdrdigkeit ihrer Botschaft und ihre Sendung ,ad extra“ zu férdern.

Priorititen und Optionen

Wie soll nun Kirche angesichts der wachsenden Sehnsucht nach Spiritualitat, der
Individualisierung von Religion in Europa, angesichts des Zerbrechens der Hoffnungen der
technisch-wissenschaftlichen Gesellschaft und des zu kurz Greifens der Politik, aber auch
angesichts massiver Kritik und Polemik agieren? ,Der Katholizismus ist ... die einzige
Wirklichkeit, die, um zu sein, es nicht nétig hat, sich entgegenzusetzen, also alles andere als



eine ,geschlossene Gesellschaft'. Ewig und seiner selbst sicher wie sein Griinder, hindert ihn
gerade die Unduldsamkeit seiner Grundsatze nicht blof3, sich in vergangliche Werte zu
verlieren, sie sichert ihm zugleich eine unendlich umfassende Geschmeidigkeit, ganz im
Gegensatz zu der AusschlieRlichkeit und Steifheit, die den Sektengeist kennzeichnet. ... Die
Kirche ist berall zu Hause und jeder soll sich in der Kirche zu Hause fiihlen kénnen. So tragt
der auferstandene Herr, wenn er sich seinen Freunden kundtut, das Gesicht aller Rassen,
und jeder hort ihn in seiner eigenen Sprache.“® Das Konzil bestimmt die Identitat der Kirche
von Christus her als eine Identitat in Kommunikation und Dialog. Es ware ein grof3es
Ungliick, den Katholizismus gegen jemanden gelernt zu haben. ,Ja selbst die Feindschaft
ihrer Gegner und Verfolger, so gesteht die Kirche, war fir sie sehr nitzlich und wird es
bleiben.“ (GS 44) Die Angebote der Kirche auf die religiose Sehnsucht von Menschen
bewegen sich nicht in der Logik des Marktes, sondern in der Logik der Gabe. Kirche stellt in
ihren Grundvollziigen der Martyria, Leiturgia und Diakonia, der Communio und Missio das
Evangelium dar. Kirche lebt von der Gabe des Evangeliums her, von der Eucharistie als
Selbstgabe Jesu. Fatal ware es, wenn Kirche sich selbst produzieren misste oder wenn
Kirche der Selbstinszenierung und Selbstdarstellung der Menschen dienen musste. Das
wuirde auf der Ebene narzisstischer Bestatigung und Bespiegelung festhalten, ware aber
weder ein wirklicher Bund zwischen Gott und Mensch noch die Transformation bzw.
Verwandlung von Leid, Unrecht und Bdsem. Kirchliches Tun und Handeln ist nicht
herstellendes, sondern darstellendes Handeln. Es ist ein Vollbringen dessen, was uns
geschenkt ist, was vorgegeben ist und vorgegeben wird.

Gott der Freiheit

Papst Benedikt XVI. sieht in seinem Brief an die Bischéfe vom Marz 2009 in Sachen
Aufhebung der Exkommunikation der vier von Erzbischof Lefebvre geweihten Bischoéfe die
kirchlichen Vorgange als Herausforderung, die Prioritdten neu zu setzen. Angesichts eines
verdunstenden und verldschenden Glaubens in weiten Teilen der Welt muss es fir die
Kirche die allererste Prioritat sein, ,Gott gegenwartig zu machen in dieser Welt und den
Menschen den Zugang zu Gott zu 6ffnen. Nicht zu irgendeinem Gott, sondern zu dem Gott,
der am Sinai gesprochen hat; zu dem Gott, dessen Gesicht wir in der Liebe bis zum Ende
(Joh 13, 1) - im gekreuzigten und auferstandenen Jesus Christus erkennen.“ Gott ist
gerade nicht ein selbstgenugsamer, einsamer und monologischer Block, sondern er teilt sich
auf vollkommenste Weise mit. Gott ist der, der mit seiner Schépfung radikale Gemeinschaft
eingeht und die Menschen zur Gemeinschaft mit sich und untereinander zusammenfihren
will. Dass Gott ganz und gar Mitteilung, sich verstrémendes Leben, dass er in sich
geschlossene Seligkeit und lautere gegenseitige Hingabe ist, das dreht nicht nur das
menschliche Bild von Gott um; es betrifft auch unser Selbstverstandnis, unser Verstandnis
der Welt.

Der einzige und zugleich lebendige Gott ist als absolute Freiheit zu denken. Nur wenn und
weil Gott in sich vollendete Freiheit in Liebe ist, kann er Freiheit in Liebe nach aulien sein.
Gegenuber der Religionskritik mit dem Vorwurf der Despotie und Heteronomie, aber auch
gegeniiber der These Hans Blumenbergs®, die Neuzeit als Selbstbehauptung des
Menschen gegenuber einem despotischen absolutistischen Willkirgott sieht, ist die Freiheit
Gottes der Ermdglichungsgrund der Freiheit des Menschen. Einzig und allein die Einheit von
Liebe und Allimacht in Gott kdnnte das letztlich Erfullende und Sinnverbirgende
menschlicher Freiheit sein.

Im Hinblick auf die Beurteilung der Freiheit des Menschen, des Gewissens und der
Religionsfreiheit liegt der wirkliche Dissens zwischen dem Il. Vatikanischen Konzil und der
Priesterbruderschaft, Pius X. vor. Hier muss eine grundsatzliche Entscheidung getroffen
werden.2 In der Pastoralkonstitution tiber die Kirche in der Welt von heute in der Nr. 16 heif3t
es: ,Im Inneren seines Gewissens entdeckt der Mensch ein Gesetz, das er sich nicht selbst
gibt, sondern dem er gehorchen muss und dessen Stimme ihn immer zur Liebe und zum Tun



des Guten und zur Unterlassung des Bdsen anruft.“ Ganz im Gegensatz zum vorbereiteten
Text ist das Subjekt dieses Satzes der Mensch und nicht die Sittenordnung in Form von
vielen Gesetzen. Die Beziehung des Menschen zu diesem Gesetz wird in dieser au-
thentischen Lehre der Kirche nicht heteronom bestimmt wie im vorbereiteten Text. ,Das
Gewissen ist die verborgenste Mitte und das Heiligtum im Menschen, wo er allein ist mit
Gott, dessen Stimme in diesem seinem Innersten zu héren ist. Im Gewissen erkennt man in
wunderbarer Weise jenes Gesetz, das in der Liebe zu Gott und dem Nachsten seine Erfll-
lung hat.“ Hier wird in einer urspringlichen Weise der theologische Charakter des Gewissens
zum Ausdruck gebracht. Aber auch der dialogische Charakter des Gewissensgeschehens
wird zumindest angedeutet, wenn auch nicht entfaltet. ,Durch die Treue zum Gewissen sind
die Christen mit den Gbrigen Menschen verbunden im Suchen nach der Wahrheit und zur
wahrheitsgemaflen Ldsung all der vielen moralischen Probleme, die im Leben der einzelnen
wie im gesellschaftlichen Zusammenleben entstehen.“ Das Problem des irrigen Gewissens
wird in dem authentischen Text von ,Gaudium et spes® in einer Weise entfaltet, die das
Gegenteil des vorbereiteten Textes darstellt: ,Nicht selten geschieht es, dass das Gewissen
aus unuberwindlicher Unkenntnis irrt, ohne dass es dadurch seine Wirde verliert.“ Im
vorbereiteten Text hiel® es noch, dass das irrige Gewissen keinerlei Wirde hat, dass es kein
Grundrecht auf Gewissensfreiheit gibt, weder in der Natur des Menschen noch insofern der
Mensch Person ist.™

Besonders deutlich wird dieser Paradigmenwechsel im wichtigsten Anwendungsfall der
Geuwissensfreiheit, ndmlich der Religionsfreiheit. Die neuscholastische Auffassung hatte das
Grundrecht auf Religionsfreiheit nur dem Katholiken zugebilligt, denn nur der Katholik konnte
in voller Ubereinstimmung mit der Wahrheit stehen. Das Il. Vatikanische Konzil halt nun in
seiner Erklarung Uber die Religionsfreiheit (Dignitatis humanae) als authentische Lehre der
Kirche genau das Gegenteil fest (Nr. 2). Diese Freiheit besteht darin, dass alle Menschen frei
sein missen von jedem Zwang sowohl von Seiten Einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen,
wie jeglicher menschlichen Gewalt, so dass in religidsen Dingen niemand gezwungen wird,
gegen sein Gewissen zu handeln, noch daran gehindert wird, privat und 6ffentlich, als
einzelner oder in Verbindung mit anderen - innerhalb der gebihrenden Grenzen - nach
seinem Gewissen zu handeln. Ferner erklart das Konzil, das Recht auf religiése Freiheit sei
in Wahrheit auf die Wirde der menschlichen Person selbst gegriindet, so wie sie durch das
geoffenbarte Wort Gottes und durch die Vernunft selbst erkannt wird. Dieses Recht der
menschlichen Person auf religidse Freiheit muss in der rechtlichen Ordnung der Gesellschaft
so anerkannt werden, dass es zum burgerlichen Recht wird. Auch haben die religidsen
Gemeinschaften das Recht, keine Behinderung bei der 6ffentlichen Lehre und Bezeugung
ihres Glaubens in Wort und Schrift zu erfahren. Schliellich ist in der gesellschaftlichen Natur
des Menschen und im Wesen der Religion selbst das Recht begrindet, wonach Menschen
aus ihrem eigenen religiésen Sinn sich frei versammeln oder Vereinigungen fiir Erziehung,
Kultur, Caritas und soziales Leben schaffen kénnen.

Es ist kein Zufall, dass Erzbischof Marcel Lefebvre seinen Dissens am Il. Vatikanischen
Konzil genau an diesem Punkt der Gewissens- und Religionsfreiheit festmacht. Er hat
erkannt, dass wir hier an dem existentiellen Herzstlick des Konzils sind, was den grof3en
Bereich der Sittlichkeit betrifft, und dass diese Gewissenslehre nicht einfach die Lehre der
letzten hundert Jahre Neuscholastik darstellt.

Evangelisierung der Kultur

Die Pastoralkonstitution des Il. Vatikanischen Konzils sieht das Evangelium und menschliche
Kultur zusammen ™ Kultur als Lebensform ist dabei die Gesamtgestalt des 6ffentlichen
Lebens, sie ist Ordnung des Miteinanders und der Praxis, Ausdruck und Deutung des
Lebens, sie ist Sinngestalt. Paul VI. hat in seinem Apostolischen Schreiben ,Evangelii
nuntiandi“ von der Notwendigkeit gesprochen, die Kulturen zu evangelisieren. ,Der Kirche
liegt ja nicht nur daran, das Evangelium in immer weiteren Landstrichen oder stets gréReren



Mengen von Menschen zu verkinden, sondern auch daran, durch die Macht des
Evangeliums selbst Urteilskriterien, Werte, die eine gréRere Bedeutung haben, Denkge-
wohnheiten, Antriebskrafte und Lebensmodelle, die mit dem Wort und Heilsplan Gottes im
Widerspruch stehen, zu erreichen und gleichsam umzusturzen. ... Es ist notig, die Kulturen
und auch die Kultur des Menschen - nicht nur duf3erlich, so als ob irgendein Schmuckwerk
oder ein dulRerer Anstrich hinzugefiigt wiirde, sondern innerlich, aus dem Zentrum des
Lebens und bis zu den Wurzeln des Lebens - zu evangelisieren bzw. mit dem Evangelium zu
erfillen. 4

Es geht zum einen um Selbstevangelisierung, um Umkehr und Heiligung, die alle
Dimensionen des Lebens einschlielRen, die leiblichen, die biographischen, die
kommunikativen und die spirituellen Dimensionen. Die andere Richtung ist die Heiligung der
Welt, der Kultur, der Wissenschaft, der Politik, der Wirtschaft."! Diese Einpflanzung des
Evangeliums in die Kultur ist verbunden mit der Gabe der Unterscheidung der Geister. Es
gibt ja eine berechtigte Autonomie der irdischen Wirklichkeiten (GS 36) und der Geist Gottes
ist ein Geist der Freiheit (2 Kor 3,17). Ziel der Evangelisierung der Gesellschaft ist eine
Kultur des Lebens, eine Zivilisation der Liebe. Der christliche Glaube und das darin
wurzelnde christliche Ethos sollen in vielfaltiger und sehr gestufter Weise in unserer Kultur
prasent bleiben. Die Stimme des christlichen Glaubens um des Wohles und der Wiirde der
konkreten Menschen willen, gerade der Schwéacheren und der Opfer bestimmter
gesellschaftlicher Entwicklungen, soll in ihrer humanisierenden, d.h. vermenschlichenden
Kraft so wirksam wie moglich wahrgenommen werden. Die humanisierende Bedeutung einer
solchen wechselseitigen Achtung zwischen Kirche und Kultur erleben wir im Augenblick sehr
deutlich in vielen zentralen Fragen der Ethik, sei es in der Friedensfrage, in der Frage der
Finanzkrise und der wirtschaftlichen Globalisierung oder der Lebensethik mit Lebensanfang
und Lebensende oder in der Frage der medizinischen Nutzung der Gentechnologie.

Katholizitit als Lerngemeinschaft

Die Katholische Kirche hat sich in den letzten 100 Jahren grundlegend verandert. Die
Gesamtkirche tberwand die vorwiegend europaische Pragung. Das Christentum bekam
mehr und mehr eine universale Gestalt."¥ Weltweit z&hlt die katholische Kirche heute iiber
eine Milliarde Mitglieder. Zwei Drittel der Christenheit finden sich in den Léandern der so
genannten Dritten Welt, den Landern mit den Auf- und Umbrichen in den letzten
Jahrzehnten.™® Das II. Vatikanum kennzeichnete somit ,nicht bloR eine Wende fiir ein paar
Jahre, sondern den Beginn einer eigentlichen GroRperiode ... die Periode der Weltkirche. 1!
Die Kirche entwickelte sich von der Westkirche zur Weltkirche."Z Sie ist erst in der zweiten
Halfte des 20. Jh. wirklich Weltkirche geworden. Dass heute zwei Drittel, bald werden drei
Viertel oder vier Flnftel aller Katholiken aufierhalb Europas leben, ist Frucht der von Europa
ausgegangenen Missionierung. Diese war verbunden mit Machtkonstellationen, mit
Verbrechen, Graueln, Ausbeutung durch die Eroberer, mit Kolonisatoren und kolonialen
Regimes, aber sie ist auch eine Erfullung des Verkundigungs- und Taufgebotes Christi. Es
sind gerade nach dem Zerfall der Kolonien viele so genannte junge Kirchen in Afrika, Asien
entstanden, mit nicht selten wechselvollen und auch leidvollen Beziehungen zur staatlichen
Obrigkeit.

Weltkirche ist Kirche noch nicht unbedingt durch eine universale Verbreitung des
Christentums. Das ist ja in einem gewissen Sinn am Beginn der Neuzeit geschehen. Eine
,Metaphysik des Transports“ (Peter Sloterdijk), die Transzendenz in der Uberquerung des
Atlantiks sieht und die neuen Paradiese in Amerika sucht, ist noch gepragt von Strategie,
Beherrschung, Unterwerfung und Macht. Reale Weltkirche ist das noch nicht. Weltkirche
entsteht auch nicht einfach durch Globalisierung, sofern diese mit einem Verrat aller
konkreten Kulturen verbunden ist. Durch das Okonomieprinzip ist Kommunikation immer



schneller, aber auch abstrakter und allgemeiner geworden. Das Internet kann das konkrete
Anschauen, den Kuss, den Handedruck, das gemeinsame Gehen, die Sprache und Kultur,
die leiblichen Werke der Barmherzigkeit und auch die Feier der Sakramente nicht
wegrationalisieren.

Johann Baptist Metz fordert von einer Kirche, die reale Weltkirche werden will, ohne das
Erbe des Judentums und der europaisch abendlandischen Geschichte abzustreifen, die
Verwirklichung von zwei Grundzigen des biblischen Erbes: Dass sie im Namen ihrer
Sendung Freiheit und Gerechtigkeit fiir alle sucht, d.h. dass sie eine Option fiir die Armen
trifft, und dass sie sich als Kultur der Anerkennung der Anderen in ihrem Anderssein
entfaltet™®. In dieser Hinsicht ist Weltkirche ein Lernraum™¥, Katholizitét ein Lernprinzip2.
Solche Lernschritte hatte die Kirche als ganze immer wieder zu setzen: das begann mit dem
sogenannten Apostelkonzil, bei der Frage, ob man beschnitten werde musse, um das Heil zu
erlangen. Auch die altkirchlichen Konzilien waren Lernschritte der Katholizitat im Einlassen
auf die Philosophie als Mittel zur Auseinandersetzung in der Gottesfrage und als Hilfe fir die
Antworten des Glaubens auf an ihn gestellte Fragen. Schmerzliche Lernschritte fur die
Kirche waren die Frage der Menschenwurde, der Menschenrechte zu Beginn der Neuzeit
und das damit verbundene Verbot der Sklaverei. Lernprozesse im 20. Jh. waren und sind
etwa die Okumenische Bewegung, der interreligiose Dialog, die Neubestimmung der
Beziehung bzw. des Verhaltnisses der Kirche zu Israel oder die Frage der Inkulturation, der
Kampf um Gerechtigkeit, die Option fiir die Armen, der Friedensauftrag der Kirche. In dieser
Perspektive gehdren Polyzentrismus und Universalismus, Weltkirche und Basiskirche
zusammen. Das Il. Vatikanische Konzil hat sich ganz stark auf diese Lernprozesse
eingelassen.

Das Gebet der Konzilsvater

Dieses Gebet sprachen die Konzilsvater gemeinsam vor den taglichen Beratungen im
Petersdom: ,Adsumus - hier sind wir, Herr, Heiliger Geist. Hier sind wir, mit grolen Stinden
beladen, doch in deinem Namen ausdricklich versammelt. Komm in unsere Mitte, sei uns
zugegen, ergieflle dich mit deiner Gnade in unsere Herzen! Lehre uns, was wir tun sollen,
weise uns, wohin wir gehen sollen, zeige uns, was wir wirken missen, damit wir durch deine
Hilfe dir in allem wohl gefallen! Du allein sollst unsere Urteile wollen und vollbringen, denn du
allein tragst mit dem Vater und dem Sohne den Namen der Herrlichkeit. Der du die Wahrheit
Uber alles andere liebst, lass nicht zu, dass wir durcheinander bringen, was du geordnet
hast! Unwissenheit soll uns nicht irreleiten, Beifall der Menschen nicht verfiihren,
Bestechlichkeit und falsche Riicksichten sollen uns nicht verderben. Deine Gnade allein
moge uns binden an dich. Lass uns eins sein in dir und nicht abweichen von der Wahrheit.
Wie wir in deinem Namen versammelt sind, so lass uns auch in allem, vom Geist der
Kindschaft gefuhrt, festhalten an der Gerechtigkeit des Glaubens, dass unser Denken hier
nie uneins werde mit dir, und dass wir in der kommenden Welt fir rechtes Handeln ewigen
Lohn empfangen. Amen."2!



Was heiRt katholisch?

,Wo der Bischof erscheint, dort soll die Gemeinde sein, wie da, wo Christus Jesus ist, die
katholische Kirche ist. (Ignatius von Antiochien)

In der katholischen Kirche ist immer daran ,festzuhalten, was tberall, was immer und was
von allen (quod ubique, quod semper, quod ab omnibus) geglaubt wurde; denn das ist im
wahren und eigentlichen Sinn katholisch.” (Vinzenz von Lerin)

»Wie kdme ich als alter stinkender Madensack dazu, dass man die Kinder Christi sollte mit
meinem heillosen Namen nennen? Man wolle meines Namens schweigen und sich nicht
lutherisch, sondern christlich nennen.“ (Martin Luther)

Kirche als Communio

Das Mysterium der Kirche besteht nach dem Konzil darin, dass wir im Geist durch Christus
Zugang haben zum Vater, um so der géttlichen Natur teilhaftig zu werden. Die communio der
Kirche ist vorgebildet und getragen von der trinitarischen communio, sie ist Teilhabe an der
trinitarischen communio selbst (LG 4; UR 2).

Sakrament: Zeichen und Werkzeug

,Die Kirche ist in Christus gleichsam das Sakrament, d.h. Zeichen und Werkzeug fir die
innigste Verbindung mit Gott, wie fur die Einheit der ganzen Menschheit.“ (LG 1)

Sie ist das ,allumfassende Sakrament des Heils, welches das Geheimnis der Liebe Gottes
zu den Menschen zugleich offenbart und verwirklicht (GS 45), d.h. Zeugnis fur die Rettung
der Schépfung durch den trinitarischen Gott.

Solidarische Zeitgenossenschaft

.Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der Armen
und Bedrangten aller Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Junger
Christi.“ (GS 1)

Zeichen der Zeit

»Zur Erfillung dieses ihres Auftrags obliegt der Kirche allzeit die Pflicht, nach den Zeichen
der Zeit zu forschen und sie im Licht des Evangeliums zu deuten. So kann sie dann in einer
jeweils einer Generation angemessenen Weise auf die bleibenden Fragen der Menschen
nach dem Sinn des gegenwartigen und des zukinftigen Lebens und nach dem Verhaltnis
beider zueinander Antwort geben. Es gilt also, die Welt, in der wir leben, ihre Erwartungen,
Bestrebungen und oft ihren dramatischen Charakter zu erfassen und zu verstehen."
(Gaudium et spes 4)

Gott der Freiheit

,Das Gewissen ist die verborgenste Mitte und das Heiligtum im Menschen, wo er allein ist
mit Gott, dessen Stimme in diesem seinem Innersten zu horen ist. Im Gewissen erkennt man



in wunderbarer Weise jenes Gesetz, das in der Liebe zu Gott und dem Nachsten seine Erfll-
lung hat.”

Evangelisierung der Kultur

»Vielfache Beziehungen bestehen zwischen der Botschaft des Heils und der menschlichen
Kultur. Denn Gott hat in der Offenbarung an sein Volk bis zu seiner vollen Selbstkundgabe
im fleischgewordenen Sohn entsprechend der den verschiedenen Zeiten eigenen Kultur
gesprochen. In gleicher Weise nimmt die Kirche, die im Laufe der Zeit in je verschiedener
Umwelt lebt, die Errungenschaften der einzelnen Kulturen in Gebrauch, um die Botschaft
Christi in ihrer Verkiindigung bei allen Vélkern zu verbreiten und zu erklaren, um sie zu
erforschen und tiefer zu verstehen, um sie in der liturgischen Feier und im Leben der
vielgestaltigen Gemeinschaft der Glaubigen besser Gestalt werden zu lassen.” (GS 58)

Katholizitét als Lerngemeinschaft

Win: Albert Gorres/Walter Kasper (Hrsg.), Tiefenpsychologische Deutung des Glaubens?
Anfragen an Eugen Drewermann (QD 113), Freiburg 1988, 134.

2l'vgl. dazu: Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. von
Peter Hinermann und Bernd Jochen Hilberath, Bd. 1-5, Freiburg — Basel — Wien 2004-2006.

Bl Ansgar Kreutzer, Kritische Zeitgenossenschaft. Die Pastoralkonstitution Gaudium et spes
modernisierungstheoretisch gedeutet und systematisch-theologisch entfaltet, (ITS 75),
Innsbruck-Wien 2006, 444.

B papst Johannes XXIII. teilte nicht die Meinung derer, die den Frieden in den Bereich des
Unmoglichen rickten. Er sah vier Voraussetzungen des Friedens: Wahrheit, Gerechtigkeit,
Liebe und Freiheit (Johannes XXIIl., Pacem in terris, in: AAS 55 (1963), 265-266).

Blvgl. dazu Paul Virilio, Revolutionen der Geschwindigkeit, Berlin 1993; ders.,
Fluchtgeschwindigkeit, Miinchen 1996; ders., Rasender Stillstand, Frankfurt 1997.

' Henri de Lubac, Glauben aus der Liebe. Catholicisme. Einsiedeln 1992, 263; vgl. Roman
Siebenrock, Identitat als Weite. Die Idee der Katholizitdt nach Henri de Lubacs
"Catholicisme" (1938) in einer ratlosen Zeit - eine Relecture, in: Peter Reifenberg (Hg.): Gott
fur die Welt. Henri de Lubac, Gustav Siewerth und Hans Urs von Balthasar in ihren
Grundanliegen. Festschrift fir Walter Seidel. Mainz 2001, 56 — 72.

I Brief von Papst Benedikt XVI. in Sachen Aufhebung der Exkommunikation der vier von
Erzbischof Lefebvre geweihten Bischéfe, in: Osservatore Romano 12/2009.

Bl Hans Blumenberg, Die Legitimitat der Neuzeit, Frankfurt a. M. 1966, 108-110; ders.,
Sakularisierung und Selbstbehauptung, Frankfurt a. M. 1974, 187f. 201.229.

Blvgl. dazu Giinter Virt, Wie ernst ist das Gewissen zu nehmen? Zum Ringen um das
Gewissen am Il. Vatikanum, in: Glnter Virt, Damit Menschsein Zukunft hat, Wirzburg 2007,
14-27.



Holy/gl.: ... und aus dieser héchst abscheulichen Quelle des Indifferentismus fliet jene
widersinnige und irrige Auffassung bzw. vielmehr Wahn (deliramentum), einem jeden misse
die Freiheit des Gewissens zugesprochen und sichergestellt werden.” (DH 2730)

1 Vielfache Beziehungen bestehen zwischen der Botschaft des Heils und der
menschlichen Kultur. Denn Gott hat in der Offenbarung an sein Volk bis zu seiner vollen
Selbstkundgabe im fleischgewordenen Sohn entsprechend der den verschiedenen Zeiten
eigenen Kultur gesprochen. In gleicher Weise nimmt die Kirche, die im Laufe der Zeit in je
verschiedener Umwelt lebt, die Errungenschaften der einzelnen Kulturen in Gebrauch, um
die Botschaft Christi in ihrer Verkiindigung bei allen Vélkern zu verbreiten und zu erklaren,
um sie zu erforschen und tiefer zu verstehen, um sie in der liturgischen Feier und im Leben
der vielgestaltigen Gemeinschaft der Glaubigen besser Gestalt werden zu lassen.” (GS 58)

N2 paul VI. Apostolisches Schreiben ,Evangelii nuntiandi“ (8. Dezember 1975) Art. 19f. (DH
4575f.).

B3 Wir aber nehmen alles Denken gefangen, sodass es Christus gehorcht.“ (2 Kor 10,5)

Mlvgl.: Horst Biirkle, Das européische Christentum auf dem Weg zu seiner universalen
Gestalt, in: Europa, Horizonte der Hoffnung, hg. Franz Kénig und Karl Rahner, Wien 1983,
109-125.

151 Genaueres bei Walbert Bihlmann, Welt Kirche, Neue Dimensionen - Modell flr das Jahr
2001, Wien 1985, vor allem 135-158.

U8 walbert Biihimann, Welt Kirche, Neue Dimensionen - Modell fur das Jahr 2001, 8.

B vgl.: Walbert Biihimann, Welt Kirche, Neue Dimensionen - Modell fiir das Jahr 2001, 12ff.
und zur neuen Kirchenprasenz vor allem 140-157. Eine statistische Bestandsaufnahme
findet sich bei Medard Kehl, Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie, 2W[]rzburg 1993,
211ff.

18 johann B. Metz, Zum Begriff der neuen Politischen Theologie 1967-1997, Mainz 1997,
120.

B9 Timo R. Peters, Johann Baptist Metz. Theologie des vermissten Gottes, Mainz 1998,114-
124.

20 josef Freitag, Katholizitat als Lernprinzip. Manuskript der Antrittsvorlesung in Erfurt vom
31. Mai 2001.

211 Zitiert aus: Manfred Plate, Weltereignis Konzil Darstellung - Sinn — Ergebnis, Freiburg im
Breisgau 1966, S. 104f



