
50 Jahre Zweites Vatikanisches Konzil 
Die Zeichen der Zeit erkennen 
19.-22. Februar 2013 
Diözese Innsbruck 

  

Was heißt katholisch? 
  

Ich glaube an die die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche. Katholizität: Was 
bedeutet dieses Prädikat der Kirche? Nun, zunächst einmal kennt die älteste uns bekannte 
Fassung des Römischen Symbols das Prädikat „katholisch“ noch nicht. Ursprünglich 
erscheint es in Glaubensbekenntnissen aus dem östlichen Raum, aus Ägypten, aus Syrien, 
und erst vom 5.Jh an erscheint es nach und nach auch in lateinischen Fassungen des 
Taufbekenntnisses. Der älteste Text überhaupt, im dem uns der Zusatz „katholisch“ zur 
Bezeichnung Kirche begegnet, ist eine Stelle aus dem Brief des frühchristlichen Bischofs 
Ignatius von Antiochien an die Smyrner 8,2: „Wo der Bischof erscheint, dort soll die 
Gemeinde sein, wie da, wo Christus Jesus ist, die katholische Kirche ist“. Was heißt hier 
katholische Kirche? Nun, aus dem ganzen Zusammenhang der Theologie des hl. Ignatius 
bezeichnet „Katholische Kirche“ soviel wie jene Kirche, der die Fülle und Vollkommenheit 
Jesu Christi mitgeteilt ist. Katholische Kirche heißt: die allumfassende, alle Fülle besitzende 
vollkommene Kirche. Wohlgemerkt, vollkommen nicht in dem Sinne, dass sie moralisch 
einwandfrei ist, sondern vollkommen in dem Sinne, dass ihr alles aus der Fülle Jesu Christi 
geschenkt ist.  

Blicken wir aber auf die weitere Entwicklung, so ist der Sinn des Prädikates „katholisch“ 
außerordentlich vielfältig. Zwar bleibt der Grundsinn „Fülle“ erhalten, aber dieser Grundsinn 
nimmt verschiedene neue Akzentuierungen an. Als im 3./4.Jh. immer mehr Häresien in der 
Kirche entstehen, in die Kirche eindringen, und als sich bestimmte Gemeinden sektiererisch 
von der Großkirche abspalten, da nimmt das Prädikat „katholisch“ die Bedeutung von 
„rechtgläubig“ und „echt“ an. Die Kirche der Fülle ist nur eine einzige, weil sie rechtgläubig 
und wahr ist. Alle anderen Gemeinschaften sind darum häretisch. Also, um die Mitte des 
3.Jhds. erhält der Begriff des Katholischen die Akzentuierung von Fülle der Offenbarung, 
während die häretischen Gemeinschaften diese Fülle nicht besitzen. Weiter wird im Kampf 
gegen die Irrlehrer seit dem 4.Jh. auch die geographische Katholizität hervorgehoben. 
Geographische Katholizität, das bedeutet: Die katholische Kirche ist allerorten verbreitet, auf 
der ganzen Welt, während Häretiker nur hier und da in einigen kleinen Sondergemeinden 
ihre Anhänger besitzen. Dagegen ist die wahre Kirche Christi auf alle Kulturen, auf alle 
Sprachen, auf alle Räume hin ausgerichtet. Die Katholizität hat sozusagen eine kosmische 
Funktion, während das Häretische immer das Kleinkarierte, das geographisch Begrenzte, 
das nur hier und dort sich Verwirklichende ist. 

Eine neue Akzentuierung des Katholischen wird im 5.Jh. hervorgehoben, nämlich die 
Katholizität der Überlieferung. Die katholische Kirche ist jene, in der die ganze Überlieferung 
zusammen kommt, die Überlieferung aller Epochen, aller Lehren, die ganz Fülle des 
katholischen Glaubens ist in ihr versammelt, während Häretiker neu beginnen, nicht das 
ganze Katholische übernehmen sondern nur Teilbereiche. Schließlich wird im 
Zusammenhang dann auch die Katholizität der Zeit akzentuiert. Die katholische Kirche ist zu 
allen Zeiten solange sie existiert die Gleiche, während Häretiker, Schismatiker irgendwann 
einmal anfangen. Sie haben nicht eine katholische Geschichte, eine Geschichte, die bis an 
die Ursprünge heranreicht. Und noch einmal anders wird der Begriff des Katholischen, wenn 
man abhebt auf die Einheit in der Vielfalt. Katholizität ist ohne Einheit nicht denkbar. Aber der 
Begriff des Katholischen betont, dass diese Einheit in Vielfalt existiert, dass es eine Einheit 
ist aus der Symphonie vieler Stimmen, die einträglich zusammenkommen. 



Die Sicherung der apostolischen Überlieferung als Norm des Glaubens und der 
theologischen Erkenntnis war vorrangiges Anliegen des Vinzenz von Lerin, eines gallischen 
Mönchs in seinem „Commonitorium" (434). Vinzenz untersucht, wie die Kirche auf die 
Irrtümer des Donatismus, des Arianismus und des Nestorianismus reagierte. Er geht davon 
aus, dass eine Irrlehre zuerst mittels der Heiligen Schrift ihres Irrtums zu überführen sei, 
denn sie stelle die vollkommene Norm des wahren Glaubens dar. Nun komme es aber 
gerade über die rechte Schriftauslegung zum Streit. Deshalb müsse an zweiter Stelle die 
Überlieferung der katholischen, d. h. allgemeinen Kirche herangezogen werden. Die 
Auslegung der Heiligen Schrift habe sich im Streitfall an die Norm des kirchlichen und 
katholischen Sinnes zu halten. Vinzenz erörtert sodann die Frage, wie die Kirche seiner Zeit 
die maßgebliche Überlieferung feststellte. Im Fall des Donatismus, in dem sich eine 
Teilkirche von der allgemeinen Glaubensgemeinschaft abgesondert habe, habe man auf den 
allgemeinen Glauben, die universitas, verwiesen. Im Fall des Arianismus, der den Glauben in 
der ganzen Kirche bedroht habe, habe man sich auf die alte Tradition, die antiquitas, 
berufen, die ja nicht mehr von einer Neuerung verführt werden könne. Konkret habe man 
sich dabei auf das Konzil von Nizäa beziehen können, das den allgemeinen Glauben 
formuliert habe. Im Fall des Nestorianismus, gegen den man sich nicht auf die antiquitas in 
Gestalt eines allgemeinen Konzils habe berufen können, habe man sich auf das Quasi-
Konzil der consensio patrum, auf die Übereinstimmung vieler großer Lehrer bezogen. 

Vinzenz: In der katholischen Kirche ist immer daran „festzuhalten, was überall, was immer 
und was von allen (quod ubique, quod semper, quod ab omnibus) geglaubt wurde; denn das 
ist im wahren und eigentlichen Sinn katholisch. 

  

So sehen wir, dass der Begriff des Katholischen zwar eine Grundbedeutung hat, Fülle, 
Vollkommenheit; aber dass der Begriff des Katholischen dann verschieden akzentuiert wird. 
Es wird sozusagen all das, was Fülle bedeutet, in verschiedenen Richtungen hin entfaltet. 
Erst in der Auseinandersetzung mit den Reformatoren bekommt der Begriff des Katholischen 
eine unheilvolle Einschränkung, nämlich er wird jetzt zum konfessionellen Begriff. 
Konfessioneller Begriff, das heißt, zu einer Angabe, dass ich zu dieser Konfession eben zur 
katholischen gehöre, während ein anderer Christ zu einer anderen Konfession, sagen wir, 
zur lutherischen, evangelischen gehört.  Dieser neue Begriff des Katholischen hat sich erst 
allmählich herausgebildet. Noch Luther hat selbstverständlich verteidigt, dass er zur 
katholischen Kirche gehört, zur einen und ganzen Christenheit auf Erden. Er wehrt sich mit 
Macht dagegen, seinen Namen, den Namen Luther, zur Konfessions-, zur 
Gruppenbezeichnung zu machen. Er sagt wörtlich: „Wie käme ich als alter stinkender 
Madensack dazu, dass man die Kinder Christi sollte mit meinem heillosen Namen nennen? 
Man wolle meines Namens schweigen und sich nicht lutherisch, sondern christlich nennen“ - 
ein Zitat von Luther. Aber im Laufe der weiteren Entwicklung wurde „katholisch“ genau das, 
was man als „Evangelischer“ nicht mehr sein wollte. Der Protest gegen das „katholisch“ 
wurde zu einem Wesensmerkmal des „Protestantismus“. Leider ist das Katholische zu einer 
Konfessionsbezeichnung geworden. Aber als solche Bezeichnung bleibt das Bekenntnis zur 
katholischen Kirche doch ein Stachel im Fleisch jeder Kirche, denn jede Kirche muss sich 
fragen: Wie katholisch bin ich eigentlich? Bin ich wirklich katholisch auf der Linie des 
Apostolischen Glaubensbekenntnisses: Zur wahren Kirche Christi gehört nun einmal die, die 
Fülle hat, dass sie sich in die Fülle hinein stellt, dass sie die Fülle sucht und zu verwirklichen 
sucht. 

  

  

Katholisch: Kirche im Vierfarbendruck 



Bischof Reinhold Stecher sah die Kirche im Vierfarbendruck, nicht Schwarz-Weiß, nicht 
fundamentalistisch, auch nicht mit liberaler Gleichgültigkeit, sondern bunt. „Mit der kühlen 
Farbe des Blau“ umreißt Stecher im „Kirchenbild das Institutionell-Hierarchisch-Juridische“, 
mit dem die meisten Schwierigkeiten bestehen (6). „Über das Blau der Institution muss das 
Rot des Geistes gelegt werden. Es ist die biblisch-theologisch-mystische Seite der Kirche.“ 
(11) Die Gelbschicht ist „die gemeindlich-offen, geschwisterliche, pastorale Kirche. Es ist die 
Kirche, die in die dunkle Welt ein wenig Helle bringen will.“ (13) Und schließlich: „Der Grau- 
oder Schwarzdruck“ ist „unsere eigene, persönliche Kirchenerfahrung, die positive und die 
negative, die Kirchenfreude und das Kirchenleid, die Kirchenlust und der Kirchenfrust.“ (17) 

  

  

Kirche als Communio  

Eine der Leitideen der Ekklesiologie des II. Vatikanums lautet: communio. Wenn das Konzil 
von communio spricht, meint es primär nicht Organisationsfragen der Kirche. Communio 
bezeichnet nicht die Struktur der Kirche, sondern ihr Wesen, ihr Mysterium. Die theologische 
Leistung des Konzils bestand gerade darin, dass es gegenüber der in den letzten drei 
Jahrhunderten einseitig vorherrschenden Konzentration auf die sichtbare und hierarchische 
Gestalt der Kirche das nur im Glauben erfassbare Mysterium der Kirche wieder in den 
Vordergrund stellte. Der erste Teil der Kirchenkonstitution ist überschrieben: „Das Mysterium 
der Kirche“. Das Mysterium der Kirche besteht nach dem Konzil darin, dass wir im Geist 
durch Christus Zugang haben zum Vater, um so der göttlichen Natur teilhaftig zu werden. 
Die communio der Kirche ist vorgebildet und getragen von der trinitarischen communio, sie 
ist Teilhabe an der trinitarischen communio selbst (LG 4; UR 2). Die Kirche ist gleichsam die 
Ikone der trinitarischen Gemeinschaft von Vater, Sohn und Heiligem Geist. Damit sagt das 
Konzil: Nicht die Kirche ist die Antwort auf die menschliche Sehnsucht nach Gemeinschaft. 
Allein in Gottes Selbstmitteilung, in der Gemeinschaft und Freundschaft mit Gott kann 
menschliches Verlangen nach Gemeinschaft seine Erfüllung findet. Gott allein ist die letzte 
Antwort auf die Frage, die sich der Mensch selbst ist (GS 21). Die Ekklesiologie ist darum 
der Gottesfrage zu- und untergeordnet, die Kirchenfrage hat sich von der Trinität her zu 
verstehen. Kirchliche Strukturfragen haben deshalb keinen Selbstzweck, sondern sollen 
helfen, dass die Kirche deutlicher Sakrament, d. h. Zeichen und Werkzeug der Gemeinschaft 
mit Gott und der Menschen untereinander, sein kann (LG 1).  

Vorbild für communio ist nun nicht einfach ein Ideal menschlicher Gemeinschaft wie die 
diskutierende oder reklektierende Gruppe, wie die ideale Kommunikationsgemeinschaft oder 
auch die bürgerliche Familie. Koinonia/communio bedeutet in den Texten des Konzils 
ursprünglich nicht Gemeinschaft, sondern participatio/Teilhabe, Teilhabe an den von Gott 
geschenkten Gütern des Heils: Teilhabe am Heiligen Geist, am neuen Leben, an der Liebe, 
am Evangelium, vor allem aber an der Eucharistie. Deshalb ist die Eucharistie der 
Höhepunkt der kirchlichen communio (LG 11; AG 9). Darüber hinaus spricht das Konzil von 
Wort und Sakrament (AG 9; AA 6; PO 4; UR 2) bzw. von den zwei Tischen, dem Tisch der 
Eucharistie und dem Tisch des Wortes Gottes (SC 51; DV 21). Damit hat das Konzil die 
Kirche als „Schöpfung des Wortes“ (creatura verbi) bestimmt (LG 2; 9; DV 21-26). Als 
eucharistische communio ist die Kirche nicht nur Abbild der trinitarischen communio, sondern 
auch deren Vergegenwärtigung. Sie ist nicht nur (äußerliches oder instrumentelles) 
Heilszeichen und Heilsmittel, sondern auch Heilsfrucht. Heil ist nicht von Gemeinschaft zu 
lösen. 

Diese ekklesiologische Idee des Vat. II gilt auf allen Ebenen der kirchlichen Wirklichkeit: für 
die universale Kirche, für die Ortsgemeinde, die selbst wieder „Gemeinschaft von 
Gemeinschaften“ ist, sie gilt auch für die Familie (ecclesiola). Auch das Amt in der Kirche ist 
communial strukturiert. Dabei ist zu bedenken, dass eine solche Communio unter Christen 
nicht einfach naturhaft vorgegeben oder machbar ist. Die Verbindung durch die gemeinsame 



Familie, die Verwandtschaft von Fleisch und Blut, die gemeinsame soziale Herkunft oder 
auch bloße Sympathie und Freundschaft wären zu wenig. Communio entsteht vielmehr 
dadurch, dass die einzelnen teilhaben an etwas Gemeinsamen, das Gott schenkt: 
Eucharistie stiftet Kirche, Gemeinschaft; Sakramentalität der Ehe; Gemeinschaft unter 
Ordensleuten durch Teilhabe am gemeinsamen Charisma. Jesus selbst ruft zum Glauben 
und führt zur Gemeinschaft zusammen. Wirkliche Nähe in der Gemeinschaft muss durch 
Vertrauen, Verständnis, Einsatz füreinander und durch Liebe wachsen. Frieden und 
Vergebung müssen gewagt und gestiftet werden. 

Die konkrete Kirche ist nun nicht eine Gemeinschaft von ausschließlich Gesunden und Rei-
fen, sondern eine höchst gemischte Gesellschaft. In Auseinandersetzung mit Eugen Drewer-
mann hat vor einigen Jahren Albert Görres auch dessen idealistisches Kirchenbild kritisiert: 
„Mein Haupteinwand gegen Drewermann sei also klar formuliert: Die Kirche ist, wie die 
Sonne, für alle da. Für Gerechte und Ungerechte, Sympathen und Unsympathen, Dumme 
und Gescheite; für Sentimentale ebenso wie Unterkühlte, für Neurotiker, Psychopathen, Son-
derlinge, für Heuchler und solche wie Natanael, ‚an denen kein Falsch ist’ (Joh 1,47); für 
Feiglinge und Helden, Großherzige und Kleinliche. Für zwanghafte Legalisten, hysterisch 
Verwahrloste, Infantile, Süchtige und Perverse. Auch für kopf- und herzlose Bürokraten, für 
Fanatiker und auch für eine Minderheit von gesunden, ausgeglichenen, reifen, seelisch und 
geistig begabten, liebesfähigen Naturen. Die lange Liste ist nötig, um klarzumachen, was 
man eigentlich von einer Kirche, die aus allen Menschensorten ohne Ansehen der Person, 
von den Gassen und Zäunen wie wahllos zusammengerufen ist und deren 
Führungspersonal aus diesem bunten Vorrat stammt, erwarten kann - wenn nicht ständig 
Wunder und Verzauberung stattfinden, die uns niemand versprochen hat. Heilige, 
Erleuchtete und Leuchtende sind uns versprochen. Wer sie sucht, kann sie finden. Wer sie 
nicht sucht, wird sie nicht einmal entdecken, wenn sie jahrelang neben ihm gehen, weil er sie 
vielleicht nicht wahrhaben will oder kann.“[1]  

  

Sakrament: Zeichen und Werkzeug 

„Die Kirche ist in Christus gleichsam das Sakrament, d.h. Zeichen und Werkzeug für die 
innigste Verbindung mit Gott, wie für die Einheit der ganzen Menschheit.“ (LG 1) Was heißt 
das - die Kirche als Sakrament? Zunächst einmal wird der Begriff „Sakrament“ in zwei 
Einzelbegriffe ausdifferenziert. Sakrament heißt erstens die Kirche ist Zeichen. Auch der 
Begriff „Zeichen“ ist mehrdeutig. Es gibt Zeichen ganz verschiedenster Art und Qualität. Zum 
Beispiel gibt es Verkehrszeichen. Da weist uns ein blechernes Zeichen an, was man tun, wie 
man handeln muss, um ein bestimmtes .Ziel zu erreichen. Es ist ein rein funktionales 
Hinweiszeichen auf eine Wirklichkeit mit der das Zeichen eigentlich nichts zu tun hat. Was 
hat schon ein Blechschild, worauf steht „Innsbruck 35 km“, mit der lebendigen Stadt 
Innsbruck selbst zu tun? Aber es gibt auch qualitativ ganz andere Arten von Zeichen. 
Nehmen wir z.B. das Überreichen von einem Strauß Rosen, die sich zwei Menschen, die 
einander lieben, gegenseitig schenken. In einem solchen Sich-Schenken von Rosen etwa, 
sind die Rosen nie mehr nur ein äußerer Hinweis darauf, dass der eine den ändern liebt, 
sondern im Überreichen dieser Rosen verleiblicht sich gewissermaßen ihre Liebe selbst. Die 
Übergabe von Rosen ist ein leibhaftiges Zeichen ihrer inneren Gesinnung, ihrer inneren 
Liebe. - Zeichen dieser Art gibt es viele. Am eindrücklichsten ist vielleicht das Zeichen, das 
mein eigener Leib ist. Im Leib drückt sich mein innerstes Wesen aus, meine unsichtbaren 
Gedanken, meine oft unfassbaren Gefühle. In diesem Sinn und auf dieser Linie ist die Kirche 
Zeichen. In ihr drückt sich ihre tiefste Wirklichkeit selbst aus, nämlich sie ist Zeichen für die 
innigste Vereinigung mit Gott, wie für die Einheit der ganzen Menschheit. Sie ist Zeichen für 
die innigste Vereinigung mit Gott. Man könnte auch sagen: Sie ist Zeichen für die Gegenwart 
des Heils. Und eben dies hat er der Kirche zugesagt: „Ich bin bei euch, alle Tage, bis ans 
Ende der Welt. - Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da bin ich mitten 
unter ihnen.“ Die Kirche hat die Zusage der Verheißung: „Wer euch hört, der hört mich.“ In 
den Sakramenten, welche die Kirche feiert, gehen die Heilszusage und das Heilswirken 



Gottes in der Geschichte weiter. Und - wie gesagt - all das geschieht nicht auf unsichtbare 
Weise, sondern in sichtbaren Zeichen und Worten kirchliche Handelns und kirchlichen 
Verkündigens. Und hier gibt es eine ganz enge Analogie, ein Ähnlichkeit zwischen der 
tiefsten Wirklichkeit Christi und der Wirklichkeit der Kirche. Das II. Vatikanische Konzil hat 
diese Ähnlichkeit so formuliert: „Wie nämlich das Menschsein Jesu dem göttlichen Wort als 
lebendiges, ihm unlöslich geeintes Heilsorgan dient, so dient auf eine ganz ähnliche Weise 
das gesellschaftliche Gefüge der Kirche dem Geist Christi zum Wachstum seines Leibes“ 
(LG 8), so ist die Kirche „eine einzige komplexe Wirklichkeit, die aus menschlichem und 
göttlichem Element zusammenwächst“.  

  

Kirche als universales Sakrament des Heils 

Die Kirche ist von ihrem Selbstverständnis her „in Christus gleichsam das Sakrament, das 
heißt Zeichen und Werkzeug für die innigste Vereinigung mit Gott wie für die Einheit der 
ganzen Menschheit.“ (LG 1). Sie ist das „allumfassende Sakrament des Heils, welches das 
Geheimnis der Liebe Gottes zu den Menschen zugleich offenbart und verwirklicht“ (GS 45), 
d.h. Zeugnis für die Rettung der Schöpfung durch den trinitarischen Gott. Sie verweist auf 
das Ziel, nach der Ankunft des Reiches Gottes und der Verwirklichung des Heiles der 
ganzen Menschheit.“ (GS 45) Ziel der Geschichte ist nicht die Kirche selbst, sondern der 
„Herr, der Punkt, auf den hin alle Bestrebungen der Geschichte und der Kultur konvergieren, 
der Mittelpunkt der Menschheit, die Freude aller Herzen und die Erfüllung ihrer Sehnsüchte.“ 
(GS 45) Diese Universalität der Sendung Christi, die Gnadenpriorität durch den Heilswillen 
Gottes und das Verständnis von Kirche als Sakrament des universalen Heils stellen den 
wirklichen Dissens des Konzils zur Priesterbruderschaft, Pius X. dar, wie nicht zuletzt die 
Auseinandersetzung um die Einsetzungsworte (für alle, oder: für viele) deutlich macht. 

Vom Grundverständnis der Kirche als universalem Sakrament des Heils her ist die 
Heilssendung der Kirche nicht nur humanistisch buchstabieren: Als Option für die 
Transzendenz des Menschen bedeutet sie kritisch-negativ, dass der Mensch nicht in 
innerweltlichen Zielsetzungen und Funktionalitäten aufgehen darf. Dies kann den Widerstand 
gegen totalisierende Entwicklungen in Politik, Technik, Wissenschaft und Wirtschaft fordern. 
Positiv kann dies die Anwaltschaft für die Freiheit und Würde des Menschen bedeuten. 
Kirche soll vom Konzil durchaus ein „global player der Menschlichkeit“ sein. Von ihrer 
Sendung her soll Kirche ein Zeichen der Hoffnung und der Möglichkeit einer wirklich 
humanen Gesellschaft in Frieden und Gerechtigkeit sein. 

Die Kirche ist nicht nur Zeichen des Heils, sondern auch Werkzeug des Heils. Das bedeutet: 
Sie soll bewirken durch ihr Wort und Tun, dass das Heil Gottes, seine Nähe und die Nähe 
der Menschen untereinander, der ganzen Welt weitergegeben wird. Im Tun der Kirche soll 
sich das Reich Gottes jetzt schon Raum schaffen in dieser Welt. Die Kirche ist von ihrem 
Wesen her keine Sekte, sondern sie steht im Dienst der alle Menschen umgreifenden 
Gottesherrschaft. Darum darf die Kirche kein selbstzufriedenes Leben in sich führen; sie ist 
gesandt zur ganzen Welt, um alle zur Versöhnung, zum gegenseitigen Dienst und zur Einheit 
zu führen und allen die Nähe Gottes zu vermitteln. Anders gesagt: Zur Kirche gehört ganz 
wesentlich die Heilssendung zur Welt. Sie hat Menschen, und zwar alle Menschen zu 
versammeln und zur Nachfolge zu rufen. Und auch da, wo Menschen sich nicht versammeln 
lassen, hat sie stellvertretend für die Welt vor Gott einzustehen. Solche Solidarität für die 
ganze Welt zeigt sich nicht nur in der Fürbitte im gottesdienstlichen Bereich, sondern 
konkretisiert sich im Dienst des Alltags, durch welchen die Kirche ihren Öffentlichkeitsauftrag 
wahrnimmt und in dem sie für das Menschsein der Menschen unbedingt und selbstlos 
einzutreten hat. Damit aber solche Sendung an die Welt gelingen kann, muss die Kirche 
zunächst einmal selbst ein Raum sein, in dem sich Gottes endgültiges Heil jetzt schon im 
Vorschein verwirklicht. Die Kirche muss ein Ort der Menschlichkeit Versöhnung und 
Geschwisterlichkeit sein. In der Kirche muss erkennbar werden, dass Frieden möglich ist, 
dass Menschen unterschiedlicher Meinung miteinander ohne gegenseitige Unterdrückern 



leben können, dass keiner allein und verlassen ist oder auf Grund von Herkunft, Stellung 
oder Rasse benachteiligt wird, dass keine der schuldig geworden ist, aufgegeben und 
verachtet wird, dass einer dem ändern hilft, sein Leben auch in Krankheit, Not und scheinbar 
ausweglosen Situationen sinnvoll zu leben. Und das, was die Kirche in ihren eigenen Reihen 
zu verwirklichen hat im ständigen Versuch natürlich, das hat sie an die Welt werbend 
weiterzugeben.  

Noch ein Drittes gehört zum Begriff des Sakraments. Zeichen-Sein und Werkzeug-Sein, der 
Sakramentscharakter der Kirche weist darauf hin, dass sie nur Sakrament und noch nicht die 
volle Wirklichkeit des Heils ist. Im Begriff des Sakraments steckt das „noch nicht“. Es ist noch 
nicht volle Wirklichkeit, was schon im Zeichen und schon im werkzeuglichen Vollzug sich 
ankündigt. Die Kirche als Sakrament bekennen, heißt sagen, dass die Kirche noch nicht das 
vollendete Reich Gottes ist, so sehr dessen Kräfte in ihr auch schon verhüllt gegenwärtig 
wirksam sind. Wo dieser Horizont des „noch-nicht“ und der Erwartung zurücktritt oder 
abgeblockt wird, da wird die Kirche zu einem weltflüchtigen Mysterien-Verein, zu einer 
Vereinigung zur gemeinsamen Pflege religiöser Bedürfnisse oder zu einer klerikalen 
Heilsanstalt. Nein, zur Kirche gehört wesentlich das Bewusstsein des Noch-Nicht, des 
Unterwegs-Seins, der Erwartung und damit auch der Unvollkommenheit, der Schuld und der 
Sünde. Ja, die Kirche war von Anfang an immer die Gemeinschaft der Kleinen, der 
Schwachen, der Sünder, der nicht sehr überzeugenden Menschen.  

  

Solidarische Zeitgenossenschaft  

„Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der Armen 
und Bedrängten aller Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Jünger 
Christi.“ (GS 1) Das Zweite Vatikanische Konzil sieht die Gemeinschaft der Kirche mit der 
Menschheit und ihrer Geschichte eng verbunden. Es gehört für das Konzil zum Grundauftrag 
der Kirche, nach den Zeichen der Zeit zu forschen und sie im Licht des Evangeliums zu 
deuten, um so in einer jeweils einer Generation angemessenen Weise auf die bleibenden 
Fragen der Menschen nach dem Sinn des gegenwärtigen und des zukünftigen Lebens und 
nach dem Verhältnis beider zueinander Antwort geben“ (GS 4)[2]. 

Christen dürfen so gesehen keine Wirklichkeitsflüchtlinge sein. Mit dem Glauben ist keine 
Weltfremdheit verbunden, denn Jesus hat sich nicht heraus gehalten aus der Zeit, sich nicht 
entzogen den Ängsten und Abgründen, sich nicht zynisch gezeigt gegenüber den 
Bedürfnissen der Menschen. Gegenüber gnostischer Verachtung der Zeit und des Leibes 
liegt die Dynamik Jesu in der Inkarnation, in der Realisation der Liebe und des Heiles in 
geschichtlicher Stunde. Inkarnation, d.h. Menschwerdung Gottes, ist geprägt durch Präsenz 
und Solidarität. Die Kirche geht den „Weg mit der ganzen Menschheit gemeinsam und 
erfährt das gleiche irdische Geschick mit der Welt und ist gewissermaßen Sauerteig und 
Seele der in Christus zu erneuernden und in die Familie Gottes umzugestaltenden 
menschlichen Gesellschaft.“ (GS 40)  

Diese Zeitgenossenschaft im Sinne des II. Vatikanischen Konzils ist dabei inspiriert von einer 
heilsgeschichtlich ausgerichteten Imago-Dei-Theologie und steht in der dramatischen 
Spannung von weltbejahender Inkarnationstheologie und weltkritischer Paschatheologie. 
Zeitgenossenschaft ist nicht bloß temporale Gleichzeitigkeit, sondern eine Art von 
Solidargemeinschaft derer, die die gleichen zeitlichen Umstände leiten. Theologische 
Zeitgenossenschaft „ist zeitdiagnostisch, zeitkritisch und bedient sich eines dialogischen 
Verfahrens, indem sie eigene Inhalte zur Diskussion stellt und sich zugleich von fremden, 
nicht-theologischen Diskursen inspirieren lässt.“[3] Und Zeitgenossenschaft steht für das II. 
Vatikanische Konzil in einer soteriologischen Perspektive: Die Kirche ist von Christus „als 
Werkzeug der Erlösung angenommen und als Licht der Welt und Salz der Erde in alle Welt 
gesandt.“ (LG 9) 



Es gilt also die Welt, in der wir leben, ihre Erwartungen, Bestrebungen und oft ihren 
dramatischen Charakter zu erfassen und zu verstehen. Das konkrete Leben, die Ereignisse 
im Leben einzelner, von Gemeinschaften, Gruppen oder Völkern ist daraufhin anzuschauen, 
was „wahre Zeichen der Gegenwart und der Absicht Gottes“ sind (GS 11). Wer die Zeichen 
der Zeit deutet, darf weder ein Fundamentalist sein, der die komplexe Wirklichkeit auf 
eindeutige Schemata reduziert wie: Entweder-Oder, Schwarz-Weiß, Freund-Feind. Es wäre 
auch fatal, wenn Christen ihr Selbstverständnis aus den gerade üblichen Moden beziehen 
würden. Christen dürfen sich schon aus Selbstachtung den Stil der denkerischen 
Auseinandersetzung nicht von außen aufzwingen lassen. Die Pastoralkonstitution des 
Konzils sieht dabei vom Geheimnis der Menschwerdung Gottes her keinen Bereich des 
Lebens, der Kultur und der Gesellschaft als wertneutral gegenüber dem Reich Gottes (GS 
22). 

  

Zeichen der Zeit 

„Außerdem sagte Jesus zu den Leuten: Sobald ihr im Westen Wolken aufsteigen seht, sagt 
ihr: Es gibt Regen. Und es kommt so. Und wenn der Südwind weht, dann sagt ihr: Es wird 
heiß. Und es trifft ein. Ihr Heuchler! Das Aussehen der Erde und des Himmels könnt ihr 
deuten. Warum könnt ihr dann die Zeichen dieser Zeit nicht deuten? Warum findet ihr nicht 
schon von selbst das rechte Urteil?“ (Lk 12,54-57) 

„Zur Erfüllung dieses ihres Auftrags obliegt der Kirche allzeit die Pflicht, nach den Zeichen 
der Zeit zu forschen und sie im Licht des Evangeliums zu deuten. So kann sie dann in einer 
jeweils einer Generation angemessenen Weise auf die bleibenden Fragen der Menschen 
nach dem Sinn des gegenwärtigen und des zukünftigen Lebens und nach dem Verhältnis 
beider zueinander Antwort geben. Es gilt also, die Welt, in der wir leben, ihre Erwartungen, 
Bestrebungen und oft ihren dramatischen Charakter zu erfassen und zu verstehen." 
(Gaudium et spes 4) 

„Im Glauben daran, dass es vom Geist des Herrn geführt wird, der den Erdkreis erfüllt, 
bemüht sich das Volk Gottes, in den Ereignissen, Bedürfnissen und Wünschen, die es 
zusammen mit den übrigen Menschen unserer Zeit teilt, zu unterscheiden, was darin wahre 
Zeichen der Gegenwart oder der Absicht Gottes sind. Der Glaube erhellt nämlich alles mit 
einem neuen Licht, enthüllt den göttlichen Ratschluss hinsichtlich der integralen Berufung 
des Menschen und orientiert daher den Geist auf wirklich humane Lösungen hin." (Gaudium 
et spes 11) 

Als Zeichen der Zeit nennt die Pastoralkonstitution tiefgehende und rasche Veränderungen. 
Es spricht von einer wirklichen sozialen und kulturellen Umgestaltung, die sich auch auf das 
religiöse Leben auswirkt. Der Mensch dehnt seine Macht so weit aus und kann sie doch nicht 
immer so steuern, dass sie ihm wirklich dient. Noch niemals verfügte die Menschheit über 
soviel Reichtum, Möglichkeiten und wirtschaftliche Macht, und doch leidet noch ein 
ungeheurer Teil der Bewohner unserer Erde Hunger und Not, gibt es noch unzählige 
Analphabeten. Niemals hatten die Menschen einen so wachen Sinn für Freiheit wie heute, 
und gleichzeitig entstehen neue Formen von gesellschaftlicher und psychischer Knechtung. 
Die Welt spürt lebhaft ihre Einheit und die wechselseitige Abhängigkeit aller von allen in 
einer notwendigen Solidarität und wird doch zugleich heftig von einander widerstreitenden 
Kräften auseinander gerissen. Denn harte politische, soziale, wirtschaftliche, rassische und 
ideologische Spannungen dauern an. Man strebt schließlich unverdrossen nach einer 
vollkommeneren Ordnung im irdischen Bereich, aber das geistliche Wachstum hält damit 
nicht gleichen Schritt. Betroffen von einer so komplexen Situation, tun sich viele unserer 
Zeitgenossen schwer, die ewigen Werte recht zu erkennen und mit dem Neuen, das 
aufkommt, zu einer richtigen Synthese zu bringen; so sind sie, zwischen Hoffnung und Angst 
hin und her getrieben. (GS 4) In den Konzilsdokumenten atmet sicher ein Grundoptimismus, 
wie er auch für Johannes XXIII. charakteristisch war. Es war aber kein blinder Optimismus, 



denn es wurden auch die Sorgen, die Spannungen und die Angründe menschlicher 
Möglichkeiten benannt. Die Zeichen der Zeit wurden dabei im Glauben an das inkarnierte 
Wort und in der erdenschweren Hoffnung auf eine Entwicklung auf Gerechtigkeit und Frieden 
hin gedeutet.[4]  

Seit dem Konzil hat sich vieles verändert. Die Moderne wurde von der Postmoderne 
abgelöst. Umgepolt wurden nicht nur die Optimismen, sondern auch die 
Geschichtsauffassung, Freiheit und Humanität würden sich linear in Richtung Fortschritt 
entwickeln. Vermutlich wurde inzwischen auch die Hoffnung zu Grabe getragen, der Mensch 
würde zum Herren der Geschichte. Die entscheidenden Transformationsmächte der Neuzeit 
wie Wissenschaft oder Technik zeigen sich immer weniger demokratisch legitimiert noch 
kontrollierbar. Mit Wissenschaft und Technik verbinden wir gegenwärtig nicht nur Hoffnung 
auf Verbesserung der Lebensbedingungen (so seit Bacon und Descartes) sondern auch 
Erfahrungen der Bedrohung (Atom, Genmanipulation) und der Kontingenz, wie es 
ökologische Rückwirkungen der Technik z. B. in Klimaszenarien deutlich machen. Massiv 
zugenommen hat die Mobilität weiter Kreise. Mobilität bringt für die Wirtschaft und für viele 
Menschen Vorteile. Andererseits verursacht sie aber auch große Belastungen für Mensch 
und Umwelt, Belastungen öffentlicher Haushalte, sowie einen massiven 
Ressourcenverbrauch. Und was bringt die Mobilität für das Menschsein?[5] Die allgemeine 
Erreichbarkeit der Dinge macht uns die Dinge nicht vertrauter, sondern entfremdet sie uns, 
weil wir uns auf die Erfahrung des Fremden nicht mehr einlassen. 

In den letzten Jahren führte der liberale Wirtschaftsmarkt nicht durch selbstregulative Kräfte 
zum Wohlstand und Glück aller. Und deutlicher geworden ist seit dem Konzil die Rolle der 
Medien. Manche Medien verstehen sich als  Welterzeugungsmaschinen. Anstelle der 
Religion seien sie Opium fürs Volk geworden. Medien vermehren einerseits den 
menschlichen Fortschritt und schaffen immer mehr Menschen Zugang zu Informationen, die 
früher nur einer kleinen Zahl oder Elite vorbehalten waren. Andererseits kann der Mensch 
die Überfülle an Information kaum mehr verdauen: Wir wissen sehr viel, was wir nicht zum 
Leben brauchen, andererseits wissen wir oft nicht oder nicht mehr, was wir zum Handeln 
brauchen würden. Woher gewinnt der moderne Mensch dieses Orientierungswissen? Und 
wer ist Subjekt der Information und der Kommunikation? 

Nicht gering zu schätzen ist schließlich der Kontrast zwischen Postmoderne und Kirche, der 
Kontrast zwischen Freiheit und Verbindlichkeit, zwischen Individualisierung und 
Gemeinschaft, zwischen Ordnung und Spontaneität. Beinahe schon klassisch sind die 
Spannungspole von Mann und Frau, von Hierarchie und Communio. 

Damals wie heute ist die Menschheit immer noch auf der Suche nach einer angemessenen 
Ordnungsgestalt in einer neuen Epoche.  Das Konzil sprach von der Einheit der 
Menschheitsgeschichte, heute sprechen wir von Globalisierung mit der Ambivalenz zwischen 
Hoffnung und Gefahr. Das Konzil wollte mit dem Gesicht zur Welt und in Verantwortung für 
die globale Entwicklung Rechenschaft von sich selbst ablegen, so Paul VI. im September 
1963. Kirche wer bist Du? Zentral ist dabei, dass die Kirche ihre Identität nicht aus sich 
selbst bezieht. Nicht die Kirche, sondern Christus ist das Licht der Völker (LG 1). Das 
Programm des Konzils war die Erneuerung der Kirche „ad intra“ mit dem Ziel der 
Glaubwürdigkeit ihrer Botschaft und ihre Sendung „ad extra“ zu fördern. 

  

Prioritäten und Optionen 

Wie soll nun Kirche angesichts der wachsenden Sehnsucht nach Spiritualität, der 
Individualisierung von Religion in Europa, angesichts des Zerbrechens der Hoffnungen der 
technisch-wissenschaftlichen Gesellschaft und des zu kurz Greifens der Politik, aber auch 
angesichts massiver Kritik und Polemik agieren? „Der Katholizismus ist … die einzige 
Wirklichkeit, die, um zu sein, es nicht nötig hat, sich entgegenzusetzen, also alles andere als 



eine ‚geschlossene Gesellschaft‘. Ewig und seiner selbst sicher wie sein Gründer, hindert ihn 
gerade die Unduldsamkeit seiner Grundsätze nicht bloß, sich in vergängliche Werte zu 
verlieren, sie sichert ihm zugleich eine unendlich umfassende Geschmeidigkeit, ganz im 
Gegensatz zu der Ausschließlichkeit und Steifheit, die den Sektengeist kennzeichnet. … Die 
Kirche ist überall zu Hause und jeder soll sich in der Kirche zu Hause fühlen können. So trägt 
der auferstandene Herr, wenn er sich seinen Freunden kundtut, das Gesicht aller Rassen, 
und jeder hört ihn in seiner eigenen Sprache.“[6] Das Konzil bestimmt die Identität der Kirche 
von Christus her als eine Identität in Kommunikation und Dialog. Es wäre ein großes 
Unglück, den Katholizismus gegen jemanden gelernt zu haben. „Ja selbst die Feindschaft 
ihrer Gegner und Verfolger, so gesteht die Kirche, war für sie sehr nützlich und wird es 
bleiben.“ (GS 44) Die Angebote der Kirche auf die religiöse Sehnsucht von Menschen 
bewegen sich nicht in der Logik des Marktes, sondern in der Logik der Gabe. Kirche stellt in 
ihren Grundvollzügen der Martyria, Leiturgia und Diakonia, der Communio und Missio das 
Evangelium dar. Kirche lebt von der Gabe des Evangeliums her, von der Eucharistie als 
Selbstgabe Jesu. Fatal wäre es, wenn Kirche sich selbst produzieren müsste oder wenn 
Kirche der Selbstinszenierung und Selbstdarstellung der Menschen dienen müsste. Das 
würde auf der Ebene narzisstischer Bestätigung und Bespiegelung festhalten, wäre aber 
weder ein wirklicher Bund zwischen Gott und Mensch noch die Transformation bzw. 
Verwandlung von Leid, Unrecht und Bösem. Kirchliches Tun und Handeln ist nicht 
herstellendes, sondern darstellendes Handeln. Es ist ein Vollbringen dessen, was uns 
geschenkt ist, was vorgegeben ist und vorgegeben wird. 

  

Gott der Freiheit  

Papst Benedikt XVI. sieht in seinem Brief an die Bischöfe vom März 2009 in Sachen 
Aufhebung der Exkommunikation der vier von Erzbischof Lefebvre geweihten Bischöfe die 
kirchlichen Vorgänge als Herausforderung, die Prioritäten neu zu setzen. Angesichts eines 
verdunstenden und verlöschenden Glaubens in weiten Teilen der Welt muss es für die 
Kirche die allererste Priorität sein, „Gott gegenwärtig zu machen in dieser Welt und den 
Menschen den Zugang zu Gott zu öffnen. Nicht zu irgendeinem Gott, sondern zu dem Gott, 
der am Sinai gesprochen hat; zu dem Gott, dessen Gesicht wir in der Liebe bis zum Ende 
(Joh 13, 1) - im gekreuzigten und auferstandenen Jesus Christus erkennen.“[7] Gott ist 
gerade nicht ein selbstgenügsamer, einsamer und monologischer Block, sondern er teilt sich 
auf vollkommenste Weise mit. Gott ist der, der mit seiner Schöpfung radikale Gemeinschaft 
eingeht und die Menschen zur Gemeinschaft mit sich und untereinander zusammenführen 
will. Dass Gott ganz und gar Mitteilung, sich verströmendes Leben, dass er in sich 
geschlossene Seligkeit und lautere gegenseitige Hingabe ist, das dreht nicht nur das 
menschliche Bild von Gott um; es betrifft auch unser Selbstverständnis, unser Verständnis 
der Welt.  

Der einzige und zugleich lebendige Gott ist als absolute Freiheit zu denken. Nur wenn und 
weil Gott in sich vollendete Freiheit in Liebe ist, kann er Freiheit in Liebe nach außen sein. 
Gegenüber der Religionskritik mit dem Vorwurf der Despotie und Heteronomie, aber auch 
gegenüber der These Hans Blumenbergs[8], die Neuzeit als Selbstbehauptung des 
Menschen gegenüber einem despotischen absolutistischen Willkürgott sieht, ist die Freiheit 
Gottes der Ermöglichungsgrund der Freiheit des Menschen. Einzig und allein die Einheit von 
Liebe und Allmacht in Gott könnte das letztlich Erfüllende und Sinnverbürgende 
menschlicher Freiheit sein. 

Im Hinblick auf die Beurteilung der Freiheit des Menschen, des Gewissens und der 
Religionsfreiheit liegt der wirkliche Dissens zwischen dem II. Vatikanischen Konzil und der 
Priesterbruderschaft, Pius X. vor. Hier muss eine grundsätzliche Entscheidung getroffen 
werden.[9] In der Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute in der Nr. 16 heißt 
es: „Im Inneren seines Gewissens entdeckt der Mensch ein Gesetz, das er sich nicht selbst 
gibt, sondern dem er gehorchen muss und dessen Stimme ihn immer zur Liebe und zum Tun 



des Guten und zur Unterlassung des Bösen anruft.“ Ganz im Gegensatz zum vorbereiteten 
Text ist das Subjekt dieses Satzes der Mensch und nicht die Sittenordnung in Form von 
vielen Gesetzen. Die Beziehung des Menschen zu diesem Gesetz wird in dieser au-
thentischen Lehre der Kirche nicht heteronom bestimmt wie im vorbereiteten Text. „Das 
Gewissen ist die verborgenste Mitte und das Heiligtum im Menschen, wo er allein ist mit 
Gott, dessen Stimme in diesem seinem Innersten zu hören ist. Im Gewissen erkennt man in 
wunderbarer Weise jenes Gesetz, das in der Liebe zu Gott und dem Nächsten seine Erfül-
lung hat.“ Hier wird in einer ursprünglichen Weise der theologische Charakter des Gewissens 
zum Ausdruck gebracht. Aber auch der dialogische Charakter des Gewissensgeschehens 
wird zumindest angedeutet, wenn auch nicht entfaltet. „Durch die Treue zum Gewissen sind 
die Christen mit den übrigen Menschen verbunden im Suchen nach der Wahrheit und zur 
wahrheitsgemäßen Lösung all der vielen moralischen Probleme, die im Leben der einzelnen 
wie im gesellschaftlichen Zusammenleben entstehen.“ Das Problem des irrigen Gewissens 
wird in dem authentischen Text von „Gaudium et spes“ in einer Weise entfaltet, die das 
Gegenteil des vorbereiteten Textes darstellt: „Nicht selten geschieht es, dass das Gewissen 
aus unüberwindlicher Unkenntnis irrt, ohne dass es dadurch seine Würde verliert.“ Im 
vorbereiteten Text hieß es noch, dass das irrige Gewissen keinerlei Würde hat, dass es kein 
Grundrecht auf Gewissensfreiheit gibt, weder in der Natur des Menschen noch insofern der 
Mensch Person ist.[10] 

Besonders deutlich wird dieser Paradigmenwechsel im wichtigsten Anwendungsfall der 
Gewissensfreiheit, nämlich der Religionsfreiheit. Die neuscholastische Auffassung hatte das 
Grundrecht auf Religionsfreiheit nur dem Katholiken zugebilligt, denn nur der Katholik konnte 
in voller Übereinstimmung mit der Wahrheit stehen. Das II. Vatikanische Konzil hält nun in 
seiner Erklärung über die Religionsfreiheit (Dignitatis humanae) als authentische Lehre der 
Kirche genau das Gegenteil fest (Nr. 2). Diese Freiheit besteht darin, dass alle Menschen frei 
sein müssen von jedem Zwang sowohl von Seiten Einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen, 
wie jeglicher menschlichen Gewalt, so dass in religiösen Dingen niemand gezwungen wird, 
gegen sein Gewissen zu handeln, noch daran gehindert wird, privat und öffentlich, als 
einzelner oder in Verbindung mit anderen - innerhalb der gebührenden Grenzen - nach 
seinem Gewissen zu handeln. Ferner erklärt das Konzil, das Recht auf religiöse Freiheit sei 
in Wahrheit auf die Würde der menschlichen Person selbst gegründet, so wie sie durch das 
geoffenbarte Wort Gottes und durch die Vernunft selbst erkannt wird. Dieses Recht der 
menschlichen Person auf religiöse Freiheit muss in der rechtlichen Ordnung der Gesellschaft 
so anerkannt werden, dass es zum bürgerlichen Recht wird. Auch haben die religiösen 
Gemeinschaften das Recht, keine Behinderung bei der öffentlichen Lehre und Bezeugung 
ihres Glaubens in Wort und Schrift zu erfahren. Schließlich ist in der gesellschaftlichen Natur 
des Menschen und im Wesen der Religion selbst das Recht begründet, wonach Menschen 
aus ihrem eigenen religiösen Sinn sich frei versammeln oder Vereinigungen für Erziehung, 
Kultur, Caritas und soziales Leben schaffen können.  

Es ist kein Zufall, dass Erzbischof Marcel Lefebvre seinen Dissens am II. Vatikanischen 
Konzil genau an diesem Punkt der Gewissens- und Religionsfreiheit festmacht. Er hat 
erkannt, dass wir hier an dem existentiellen Herzstück des Konzils sind, was den großen 
Bereich der Sittlichkeit betrifft, und dass diese Gewissenslehre nicht einfach die Lehre der 
letzten hundert Jahre Neuscholastik darstellt. 

  

Evangelisierung der Kultur 

Die Pastoralkonstitution des II. Vatikanischen Konzils sieht das Evangelium und menschliche 
Kultur zusammen.[11] Kultur als Lebensform ist dabei die Gesamtgestalt des öffentlichen 
Lebens, sie ist Ordnung des Miteinanders und der Praxis, Ausdruck und Deutung  des 
Lebens, sie ist Sinngestalt. Paul VI. hat in seinem Apostolischen Schreiben „Evangelii 
nuntiandi“ von der Notwendigkeit gesprochen, die Kulturen zu evangelisieren. „Der Kirche 
liegt ja nicht nur daran, das Evangelium in immer weiteren Landstrichen oder stets größeren 



Mengen von Menschen zu verkünden, sondern auch daran, durch die Macht des 
Evangeliums selbst Urteilskriterien, Werte, die eine größere Bedeutung haben, Denkge-
wohnheiten, Antriebskräfte und Lebensmodelle, die mit dem Wort und Heilsplan Gottes im 
Widerspruch stehen, zu erreichen und gleichsam umzustürzen. ... Es ist nötig, die Kulturen 
und auch die Kultur des Menschen - nicht nur äußerlich, so als ob irgendein Schmuckwerk 
oder ein äußerer Anstrich hinzugefügt würde, sondern innerlich, aus dem Zentrum des 
Lebens und bis zu den Wurzeln des Lebens - zu evangelisieren bzw. mit dem Evangelium zu 
erfüllen.“[12] 

Es geht zum einen um Selbstevangelisierung, um Umkehr und Heiligung, die alle 
Dimensionen des Lebens einschließen, die leiblichen, die biographischen, die 
kommunikativen und die spirituellen Dimensionen. Die andere Richtung ist die Heiligung der 
Welt, der Kultur, der Wissenschaft, der Politik, der Wirtschaft.[13] Diese Einpflanzung des 
Evangeliums in die Kultur ist verbunden mit der Gabe der Unterscheidung der Geister. Es 
gibt ja eine berechtigte Autonomie der irdischen Wirklichkeiten (GS 36) und der Geist Gottes 
ist ein Geist der Freiheit (2 Kor 3,17). Ziel der Evangelisierung der Gesellschaft ist eine 
Kultur des Lebens, eine Zivilisation der Liebe. Der christliche Glaube und das darin 
wurzelnde christliche Ethos sollen in vielfältiger und sehr gestufter Weise in unserer Kultur 
präsent bleiben. Die Stimme des christlichen Glaubens um des Wohles und der Würde der 
konkreten Menschen willen, gerade der Schwächeren und der Opfer bestimmter 
gesellschaftlicher Entwicklungen, soll in ihrer humanisierenden, d.h. vermenschlichenden 
Kraft so wirksam wie möglich wahrgenommen werden. Die humanisierende Bedeutung einer 
solchen wechselseitigen Achtung zwischen Kirche und Kultur erleben wir im Augenblick sehr 
deutlich in vielen zentralen Fragen der Ethik, sei es in der Friedensfrage, in der Frage der 
Finanzkrise und der wirtschaftlichen Globalisierung oder der Lebensethik mit Lebensanfang 
und Lebensende oder in der Frage der medizinischen Nutzung der Gentechnologie. 

  

  

Katholizität als Lerngemeinschaft 

Die Katholische Kirche hat sich in den letzten 100 Jahren grundlegend verändert. Die 
Gesamtkirche überwand die vorwiegend europäische Prägung. Das Christentum bekam 
mehr und mehr eine universale Gestalt.[14] Weltweit zählt die katholische Kirche heute über 
eine Milliarde Mitglieder. Zwei Drittel der Christenheit finden sich in den Ländern der so 
genannten Dritten Welt, den Ländern mit den Auf- und Umbrüchen in den letzten 
Jahrzehnten.[15] Das II. Vatikanum kennzeichnete somit „nicht bloß eine Wende für ein paar 
Jahre, sondern den Beginn einer eigentlichen Großperiode ... die Periode der Weltkirche.“[16] 
Die Kirche entwickelte sich von der Westkirche zur Weltkirche.[17] Sie ist erst in der zweiten 
Hälfte des 20. Jh. wirklich Weltkirche geworden. Dass heute zwei Drittel, bald werden drei 
Viertel oder vier Fünftel aller Katholiken außerhalb Europas leben, ist Frucht der von Europa 
ausgegangenen Missionierung. Diese war verbunden mit Machtkonstellationen, mit 
Verbrechen, Gräueln, Ausbeutung durch die Eroberer, mit Kolonisatoren und kolonialen 
Regimes, aber sie ist auch eine Erfüllung des Verkündigungs- und Taufgebotes Christi. Es 
sind gerade nach dem Zerfall der Kolonien viele so genannte junge Kirchen in Afrika, Asien 
entstanden, mit nicht selten wechselvollen und auch leidvollen Beziehungen zur staatlichen 
Obrigkeit. 

Weltkirche ist Kirche noch nicht unbedingt durch eine universale Verbreitung des 
Christentums. Das ist ja in einem gewissen Sinn am Beginn der Neuzeit geschehen. Eine 
„Metaphysik des Transports“ (Peter Sloterdijk), die Transzendenz in der Überquerung des 
Atlantiks sieht und die neuen Paradiese in Amerika sucht, ist noch geprägt von Strategie, 
Beherrschung, Unterwerfung und Macht. Reale Weltkirche ist das noch nicht. Weltkirche 
entsteht auch nicht einfach durch Globalisierung, sofern diese mit einem Verrat aller 
konkreten Kulturen verbunden ist. Durch das Ökonomieprinzip ist Kommunikation immer 



schneller, aber auch abstrakter und allgemeiner geworden. Das Internet kann das konkrete 
Anschauen, den Kuss, den Händedruck, das gemeinsame Gehen, die Sprache und Kultur, 
die leiblichen Werke der Barmherzigkeit und auch die Feier der Sakramente nicht 
wegrationalisieren.  

Johann Baptist Metz fordert von einer Kirche, die reale Weltkirche werden will, ohne das 
Erbe des Judentums und der europäisch abendländischen Geschichte abzustreifen, die 
Verwirklichung von zwei Grundzügen des biblischen Erbes: Dass sie im Namen ihrer 
Sendung Freiheit und Gerechtigkeit für alle sucht, d.h. dass sie eine Option für die Armen 
trifft, und dass sie sich als Kultur der Anerkennung der Anderen in ihrem Anderssein 
entfaltet[18]. In dieser Hinsicht ist Weltkirche ein Lernraum[19], Katholizität ein Lernprinzip[20]. 
Solche Lernschritte hatte die Kirche als ganze immer wieder zu setzen: das begann mit dem 
sogenannten Apostelkonzil, bei der Frage, ob man beschnitten werde müsse, um das Heil zu 
erlangen. Auch die altkirchlichen Konzilien waren Lernschritte der Katholizität im Einlassen 
auf die Philosophie als Mittel zur Auseinandersetzung in der Gottesfrage und als Hilfe für die 
Antworten des Glaubens auf an ihn gestellte Fragen. Schmerzliche Lernschritte für die 
Kirche waren die Frage der Menschenwürde, der Menschenrechte zu Beginn der Neuzeit 
und das damit verbundene Verbot der Sklaverei. Lernprozesse im 20. Jh. waren und sind 
etwa die ökumenische Bewegung, der interreligiöse Dialog, die Neubestimmung der 
Beziehung  bzw. des Verhältnisses der Kirche zu Israel oder die Frage der Inkulturation, der 
Kampf um Gerechtigkeit, die Option für die Armen, der Friedensauftrag der Kirche. In dieser 
Perspektive gehören Polyzentrismus und Universalismus, Weltkirche und Basiskirche 
zusammen. Das II. Vatikanische Konzil hat sich ganz stark auf diese Lernprozesse 
eingelassen. 

  

Das Gebet der Konzilsväter 

Dieses Gebet sprachen die Konzilsväter gemeinsam vor den täglichen Beratungen im 
Petersdom: „Adsumus - hier sind wir, Herr, Heiliger Geist. Hier sind wir, mit großen Sünden 
beladen, doch in deinem Namen ausdrücklich versammelt. Komm in unsere Mitte, sei uns 
zugegen, ergieße dich mit deiner Gnade in unsere Herzen! Lehre uns, was wir tun sollen, 
weise uns, wohin wir gehen sollen, zeige uns, was wir wirken müssen, damit wir durch deine 
Hilfe dir in allem wohl gefallen! Du allein sollst unsere Urteile wollen und vollbringen, denn du 
allein trägst mit dem Vater und dem Sohne den Namen der Herrlichkeit. Der du die Wahrheit 
über alles andere liebst, lass nicht zu, dass wir durcheinander bringen, was du geordnet 
hast! Unwissenheit soll uns nicht irreleiten, Beifall der Menschen nicht verführen, 
Bestechlichkeit und falsche Rücksichten sollen uns nicht verderben. Deine Gnade allein 
möge uns binden an dich. Lass uns eins sein in dir und nicht abweichen von der Wahrheit. 
Wie wir in deinem Namen versammelt sind, so lass uns auch in allem, vom Geist der 
Kindschaft geführt, festhalten an der Gerechtigkeit des Glaubens, dass unser Denken hier 
nie uneins werde mit dir, und dass wir in der kommenden Welt für rechtes Handeln ewigen 
Lohn empfangen. Amen."[21] 



Was heißt katholisch? 

„Wo der Bischof erscheint, dort soll die Gemeinde sein, wie da, wo Christus Jesus ist, die 
katholische Kirche ist.“ (Ignatius von Antiochien) 

In der katholischen Kirche ist immer daran „festzuhalten, was überall, was immer und was 
von allen (quod ubique, quod semper, quod ab omnibus) geglaubt wurde; denn das ist im 
wahren und eigentlichen Sinn katholisch.“ (Vinzenz von Lerin) 

„Wie käme ich als alter stinkender Madensack dazu, dass man die Kinder Christi sollte mit 
meinem heillosen Namen nennen? Man wolle meines Namens schweigen und sich nicht 
lutherisch, sondern christlich nennen.“ (Martin Luther) 

  

Kirche als Communio  

Das Mysterium der Kirche besteht nach dem Konzil darin, dass wir im Geist durch Christus 
Zugang haben zum Vater, um so der göttlichen Natur teilhaftig zu werden. Die communio der 
Kirche ist vorgebildet und getragen von der trinitarischen communio, sie ist Teilhabe an der 
trinitarischen communio selbst (LG 4; UR 2). 

  

Sakrament: Zeichen und Werkzeug 

„Die Kirche ist in Christus gleichsam das Sakrament, d.h. Zeichen und Werkzeug für die 
innigste Verbindung mit Gott, wie für die Einheit der ganzen Menschheit.“ (LG 1) 

Sie ist das „allumfassende Sakrament des Heils, welches das Geheimnis der Liebe Gottes 
zu den Menschen zugleich offenbart und verwirklicht“ (GS 45), d.h. Zeugnis für die Rettung 
der Schöpfung durch den trinitarischen Gott. 

  

Solidarische Zeitgenossenschaft  

„Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der Armen 
und Bedrängten aller Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Jünger 
Christi.“ (GS 1) 

  

Zeichen der Zeit 

„Zur Erfüllung dieses ihres Auftrags obliegt der Kirche allzeit die Pflicht, nach den Zeichen 
der Zeit zu forschen und sie im Licht des Evangeliums zu deuten. So kann sie dann in einer 
jeweils einer Generation angemessenen Weise auf die bleibenden Fragen der Menschen 
nach dem Sinn des gegenwärtigen und des zukünftigen Lebens und nach dem Verhältnis 
beider zueinander Antwort geben. Es gilt also, die Welt, in der wir leben, ihre Erwartungen, 
Bestrebungen und oft ihren dramatischen Charakter zu erfassen und zu verstehen." 
(Gaudium et spes 4) 

  

Gott der Freiheit 

„Das Gewissen ist die verborgenste Mitte und das Heiligtum im Menschen, wo er allein ist 
mit Gott, dessen Stimme in diesem seinem Innersten zu hören ist. Im Gewissen erkennt man 



in wunderbarer Weise jenes Gesetz, das in der Liebe zu Gott und dem Nächsten seine Erfül-
lung hat.“ 

  

Evangelisierung der Kultur 

„Vielfache Beziehungen bestehen zwischen der Botschaft des Heils und der menschlichen 
Kultur. Denn Gott hat in der Offenbarung an sein Volk bis zu seiner vollen Selbstkundgabe 
im fleischgewordenen Sohn entsprechend der den verschiedenen Zeiten eigenen Kultur 
gesprochen. In gleicher Weise nimmt die Kirche, die im Laufe der Zeit in je verschiedener 
Umwelt lebt, die Errungenschaften der einzelnen Kulturen in Gebrauch, um die Botschaft 
Christi in ihrer Verkündigung bei allen Völkern zu verbreiten und zu erklären, um sie zu 
erforschen und tiefer zu verstehen, um sie in der liturgischen Feier und im Leben der 
vielgestaltigen Gemeinschaft der Gläubigen besser Gestalt werden zu lassen.“ (GS 58) 

  

Katholizität als Lerngemeinschaft 

  

 
 

 

[1] in: Albert Görres/Walter Kasper (Hrsg.), Tiefenpsychologische Deutung des Glaubens? 
Anfragen an Eugen Drewermann (QD 113), Freiburg 1988, 134. 
[2] Vgl. dazu: Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. von 
Peter Hünermann und Bernd Jochen Hilberath, Bd. 1-5, Freiburg – Basel – Wien 2004-2006. 
[3] Ansgar Kreutzer, Kritische Zeitgenossenschaft. Die Pastoralkonstitution Gaudium et spes 
modernisierungstheoretisch gedeutet und systematisch-theologisch entfaltet, (ITS 75), 
Innsbruck-Wien 2006, 444. 
[4] Papst Johannes XXIII. teilte nicht die Meinung derer, die den Frieden in den Bereich des 
Unmöglichen rückten. Er sah vier Voraussetzungen des Friedens: Wahrheit, Gerechtigkeit, 
Liebe und Freiheit (Johannes XXIII., Pacem in terris, in: AAS 55 (1963), 265-266). 
[5] Vgl. dazu Paul Virilio, Revolutionen der Geschwindigkeit, Berlin 1993; ders., 
Fluchtgeschwindigkeit, München 1996; ders., Rasender Stillstand, Frankfurt 1997. 
[6] Henri de Lubac, Glauben aus der Liebe. Catholicisme. Einsiedeln 31992, 263; vgl. Roman 
Siebenrock, Identität als Weite. Die Idee der Katholizität nach Henri de Lubacs 
"Catholicisme" (1938) in einer ratlosen Zeit - eine Relecture, in: Peter Reifenberg (Hg.): Gott 
für die Welt. Henri de Lubac, Gustav Siewerth und Hans Urs von Balthasar in ihren 
Grundanliegen. Festschrift für Walter Seidel. Mainz 2001, 56 – 72. 
[7] Brief von Papst Benedikt XVI. in Sachen Aufhebung der Exkommunikation der vier von 
Erzbischof Lefebvre geweihten Bischöfe, in: Osservatore Romano 12/2009. 
[8] Hans Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt a. M. 1966, 108-110; ders., 
Säkularisierung und Selbstbehauptung, Frankfurt a. M. 1974, 187f. 201.229. 
[9] Vgl. dazu Günter Virt, Wie ernst ist das Gewissen zu nehmen? Zum Ringen um das 
Gewissen am II. Vatikanum, in: Günter Virt, Damit Menschsein Zukunft hat, Würzburg 2007, 
14-27. 



[10] Vgl.: „... und aus dieser höchst abscheulichen Quelle des Indifferentismus fließt jene 
widersinnige und irrige Auffassung bzw. vielmehr Wahn (deliramentum), einem jeden müsse 
die Freiheit des Gewissens zugesprochen und sichergestellt werden.“ (DH 2730) 
[11] „Vielfache Beziehungen bestehen zwischen der Botschaft des Heils und der 
menschlichen Kultur. Denn Gott hat in der Offenbarung an sein Volk bis zu seiner vollen 
Selbstkundgabe im fleischgewordenen Sohn entsprechend der den verschiedenen Zeiten 
eigenen Kultur gesprochen. In gleicher Weise nimmt die Kirche, die im Laufe der Zeit in je 
verschiedener Umwelt lebt, die Errungenschaften der einzelnen Kulturen in Gebrauch, um 
die Botschaft Christi in ihrer Verkündigung bei allen Völkern zu verbreiten und zu erklären, 
um sie zu erforschen und tiefer zu verstehen, um sie in der liturgischen Feier und im Leben 
der vielgestaltigen Gemeinschaft der Gläubigen besser Gestalt werden zu lassen.“ (GS 58) 
[12] Paul VI. Apostolisches Schreiben „Evangelii nuntiandi“ (8. Dezember 1975) Art. 19f. (DH 
4575f.). 
[13] „Wir aber nehmen alles Denken gefangen, sodass es Christus gehorcht.“ (2 Kor 10,5) 
[14] Vgl.: Horst Bürkle, Das europäische Christentum auf dem Weg zu seiner universalen 
Gestalt, in: Europa, Horizonte der Hoffnung, hg. Franz König und Karl Rahner, Wien 1983, 
109-125. 
[15] Genaueres bei Walbert Bühlmann, Welt Kirche, Neue Dimensionen - Modell für das Jahr 
2001, 2Wien 1985, vor allem 135-158. 
[16] Walbert Bühlmann, Welt Kirche, Neue Dimensionen - Modell für das Jahr 2001, 8. 
[17] Vgl.: Walbert Bühlmann, Welt Kirche, Neue Dimensionen - Modell für das Jahr 2001, 12ff. 
und zur neuen Kirchenpräsenz vor allem 140-157. Eine statistische Bestandsaufnahme 
findet sich bei Medard Kehl, Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie, 2Würzburg 1993, 
211ff. 
[18] Johann B. Metz, Zum Begriff der neuen Politischen Theologie 1967-1997, Mainz 1997, 
120. 
[19] Timo R. Peters, Johann Baptist Metz. Theologie des vermissten Gottes, Mainz 1998,114-
124. 
[20] Josef Freitag, Katholizität als Lernprinzip. Manuskript der Antrittsvorlesung in Erfurt vom 
31. Mai 2001. 
[21] zitiert aus: Manfred Plate, Weltereignis Konzil Darstellung - Sinn – Ergebnis, Freiburg im 
Breisgau 1966, S. 104f 

 


