Nicht Kerker, nicht Fesseln
St. Radegund, 9. August 2009

Predigt von Bischof Manfred Scheuer beim Gottesdienst anlasslich des Gedenkens an den
NS-Martyrer Franz Jagerstatter in St. Radegund

Gibt es ein richtiges Leben im Falschen?

,ES gibt kein richtiges Leben im Falschen.“[1] So ein beriihmtes Diktum von Theodor W.
Adorno. Er sagt das im Zusammenhang mit der Kritik am Wohnen unter der Uberschrift ,Asyl
fir Obdachlose®. — Gibt es kein humanes Leben angesichts der Bedrohung und der Gewalt?
Gibt es ein ,richtiges” Leben in bedrickenden Verhaltnissen? Kann man gut leben und
arbeiten in entfremdenden Systemen und Zwangen? Das gilt in ganz unterschiedlichen
Bereichen: Was im Bereich von Wirtschaft, Wissenschaft oder Medien wichtig ist, wird meist
erschlossen Uber Kennziffern, Benchmarks und Rankings. Und doch erreichen Zahlen und
das Okonomieprinzip insgesamt nicht die Herzmitte des Menschen, ja sie kénnen
zwischenmenschliche Beziehungen vergiften und verhexen. Gibt es Uberhaupt einen
Vorrang des Menschen vor dem Kapital? Kann Wirtschaft human sein angesichts der Bérsen
und Aktienkurse, angesichts der ,Sachzwange® eines undurchschaubaren Marktes?

Oder was ist mit der zunehmenden Burokratie in der Schule, in den Krankenh&usern, in der
Verwaltung? Unter der Dokumentationspflicht leiden fast alle, die mit Pflege zu tun haben.
Kann man gut Arzt sein im gegenwartigen Gesundheitssystem, gut pflegen unter den
derzeitigen politischen Rahmenbedingungen? Und die Politik: ,Treiben Sie keine Politik.
Rauchen Sie lieber Tabak, das verdirbt nur die Gardinen.“ So der Rat einer Frau an einen
Mann in Gustav Freytags Theaterkomddie ,Die Journalisten®. Viele Menschen sind der
Auffassung, dass die Politik den Charakter eines anstandigen Menschen verderbe. Oft hort
man den Satz: ,Politik ist nun einmal ein schmutziges Geschaft.“ Oder kann Politik so etwas
sein wie ,angewandte Liebe zur Welt“? (Hannah Arendt)

Koénnen wir individuell, d.h. als einzelne und privat Christen sein in Zeiten der 6ffentlichen
Sakularisierung, wenn die Bereiche der Politik, der Wirtschaft oder auch der Wissenschaft so
abgehandelt werden, als ob es Gott nicht gabe (,etsi Deus non daretur)? Kénnen wir heute
das Evangelium leben oder geht das nur in einer Gegenwelt bzw. Scheinwelt der Wahrheit
und Liebe, die von der Gegenwart, von den Fragen und Noten der Leute nicht beeinflusst
sind? Geht Glauben nur fundamentalistisch mit Mustern wie Freund-Feind, Schwarz-Weil3?

Und was ist mit der Kirche selbst? Der im Februar 1945 von den Nazis hingerichtete Jesuit
Alfred Delp hat schon damals massiv die Selbstgeniigsamkeit und Inzlchtigkeit im
kirchlichen Leben kritisiert.[2] Die Verburgerlichung und Birokratisierung fihrt zu einem
Menschentyp, ,vor dem selbst der Geist Gottes, man moéchte sagen, ratlos steht und keinen
Eingang findet, weil alles mit burgerlichen Sicherheiten und Versicherungen verstellt ist.“[3]
Der Biirger ist fir ihn ,das ungeeignetste Organ des Heiligen Geistes.“[4] ,Aber die
Amtsstuben! Und die verbeamteten Reprasentanten. Und diese unerschutterlich - sicheren
,Glaubige’! Sie glauben an alles, an jede Zeremonie und jeden Brauch, nur nicht an den
lebendigen Gott.“[5] Kénnen wir Kirche in der Nachfolge Jesu leben in Zeiten massiver
Kirchenkritik, bei den persénlichen Verletzungen und Krankungen, im Arger (ber die
Vorgange der letzten Monate, bei den konkreten Amtstrdgern und in den real existierenden
Gemeinden?

Es ist, wie Rene Girard[6] aufweist, ein in der Religions- und Kulturgeschichte verbreiteter
Ritus, das Bose, die Suinden, die Schuld auf Gegenstande oder Personen zu lenken und
damit die bedrohende Macht abzuwenden. Odo Marquard kennzeichnet fir die Gegenwart



eine neue Bereitschaft, Sindenbdcke zu suchen und entsprechend zu behandeln: ,Darum
kommt es zur groRen Kultur der Ausreden, zur Hochkonjunktur der
Entschuldigungsarrangements, zu einem exorbitanten Stindenbockbedarf, kurzum zur Kunst,
es nicht gewesen zu sein, zur Kunst, es andere sein zu lassen."[7] <#_ftn7> Die
Schwierigkeiten werden zunehmend reduziert auf vom Einzelnen nicht verantwortbare
Ursachen (die Anderen, die Gesellschaft, die Entfremdung, die Verrater). Das ist auch in der
Kirche so. Die Benennung von Suindenbdcken dient nicht selten als Ablenkungsmandéver,
damit eigene Interessen verborgen bleiben. Viele leiden unter der Perspektivenlosigkeit, der
Resignation, der Ghettoisierung. Wer ist da verantwortlich?

Nicht Kerker, nicht Fesseln...

Selige in der NS-Zeit wie Franz Jagerstatter haben sich die innere Freiheit in der Diktatur
und im Gefangnis bewahrt. Die aulere Gefangenschaft war fir Franz Jagerstatter ein Ort
der inneren Freiheit und des Friedens: ,Solange man ein ruhiges Gewissen haben kann,
dass man kein schwerer Verbrecher ist, kann man auch im Gefangnis im Frieden leben.*
-Wenn man gegen niemanden Rachegedanken hat und allen Menschen verzeihen kann, ...
so bleibt das Herz in Frieden.“ (Brief an Franziska vom 7.5.1943, GBA 159, vgl. 187) Das
Gefangnis sieht er als Ort an, wo er die ,schdnsten Exerzitien machen® kann (GBA 168). Er
fuhlt sich dort von Gott nicht verlassen, weil er die Kommunion empfangen kann (GBA 178)
Die Kerkermauern kénnen den Glauben und die Liebe zu Franziska nicht zerstéren: ,Wenn
ich auch jetzt hinter Kerkermauern sitze, so glaub ich dennoch auch weiterhin auf deine
Liebe und Treue bauen zu dirfen.” (Brief an Franziska vom 9.4.1943, GBA 144) Der dul3ere
Verblendungszusammenhang fihrte zu keiner Abstumpfung des Gewissens, die Meinung
der Massen nicht zur Anpassung seiner Urteilskraft, die Nazi-ldeologie nicht zur
Menschenverachtung und Gottlosigkeit, die au’ere Unfreiheit nicht zur Knechtung des
Willens, das Gehabe der Macht der Starken nicht zum Willen zur Macht. ,Werde hier nun
einige Worte niederschreiben, wie sie mir gerade aus dem Herzen kommen. Wenn ich sie
auch mit gefesselten Handen schreibe, aber immer noch besser, als wenn der Wille
gefesselt ware. Offensichtlich zeigt Gott manchmal seine Kraft, die er dem Menschen zu
geben vermag, [jenen] die ihn lieben und nicht das Irdische dem Ewigen vorziehen. Nicht
Kerker, nicht Fesseln auch nicht der Tod sind es imstande, einen von der Liebe Gottes zu
trennen, ihm seinen Glauben und den freien Willen zu rauben. Gottes Macht ist
unbesiegbar.” (Aufzeichnungen aus der Zeit nach der Verurteilung zum Tod, GBA 196)

.,Nur wenige Menschen ahnen, was Gott aus ihnen machen kdnnte, wenn sie sich ihm
vorbehaltlos anvertrauen.” (Ignatius von Loyola) ,Alle Menschen werden als Originale
geboren, die meisten sterben leider als Kopien.“ (Blaise Pascal) Gott ist kein Konkurrent,
kein Rivale des Menschen. Gott ist kein damonischer Vampir, der den Menschen mit seiner
Freiheit und mit seinem Selbstbewusstsein aufsaugen und verschlingen wirde. In der
Menschwerdung Gottes wird der Mensch unendlich wichtig, unsagbar groR und schén, weil
beschenkt durch Gott selbst und mit ihm selbst. So ist die ,Ehre Gottes der lebendige
Mensch® (Irendus von Lyon). — Franz Jagerstatter hat nicht zu gro3 von der Macht der Nazis
gedacht und nicht zu klein von den Mdglichkeiten Gottes mit ihm. Er hat die Wahrheit gelebt
in einer Welt der LUge, die Liebe in einer Welt der Verachtung, er hat das Leben geliebt in
einer Welt des Totenkopfes. Und er hat geglaubt in einer Welt der Blindheit und der
Verblendung. Jagerstatter war keiner, der der Mehrheit nach dem Mund geredet hat. Er
wollte sich nicht auf allgemeine Vorschriften und Regeln ausreden. Er ist ein ,einsame
Zeuge"“ des Gewissens. Das Gewissen lasst sich fur Jagerstatter nicht durch die Autoritat der
Obrigkeit suspendieren. ,Keiner irdischen Macht steht es zu, die Gewissen zu knechten.
Gottes Recht bricht Menschenrecht.“[8] <#_ftn8> Jagerstatter spricht sehr deutlich von
Verantwortung und Verantwortungslosigkeit, von Stinde und Schuld, auch im Hinblick auf
den Krieg und die damit verbundenen Verbrechen.[9]



Zerstorungswerke

Das Verhalten der Kirche in Osterreich im Jahre 1938 sieht Franz Jagerstétter als
Gefangennahme bzw. als Sich gefangen nehmen Lassen der Kirche an. Er fragt, was es
denn fur ein Unterschied sei, wenn auch nicht eine Kirche mehr gedéffnet sei, wenn die Kirche
doch ohnehin zu allem schweige, was geschehe. Er setzt sich mit der au3eren und inneren
Zerstorung der Kirche auseinander: ,Ware ein Mensch imstande, samtliche Kirchen der Welt
zu zerstoren, die ja wieder aufgebaut werden kdénnen, wiirde er kein so schweres
Verbrechen begangen haben als einer, der imstande ist, einen Menschen um den Glauben
zu bringen. ... Aber nach meiner Ansicht hat jener mehr Erfolg am Zerstérungswerk der
Seelen, der die Kirchen stehen lasst, ja sogar zum Bau der Kirchen beisteuert und mehr mit
List und Schlauheit arbeitet, als einer der gleich das Kirchenabreillen anfangt und samtliche
Priester verhaften lasst. Werden da einem (mit) Kirchen noch etwas geholfen sein, wenn
man nicht mehr viel oder gar nichts mehr glaubt?“ (Aufzeichnungen aus der Zeit nach der
Verurteilung zum Tod, GBA 193)

Selige und Martyrer wie Franz Jagerstatter vollziehen mit Jesus die Solidaritat mit den
Menschen in der Zeit mit und gehen nicht auf Distanz. ,In einer in Scherben zersprungenen
Christenheit machten sie die Erfahrung eines grundlegenden Abfalls. Sie leben die
Dekomposition eines Kosmos und sind darin exiliert. Sie sind aus ihrem Land verjagt von der
Geschichte, welche sie erniedrigt. ... Die Mystiker lehnen die Ruinen, die sie umgeben, nicht
ab. Sie harren dort aus. ... Nicht etwa weil sie mit dem Niedergang sympathisierten. Sondern
weil diese heruntergekommenen Orte die tatsachliche Lage des Christentums ihrer Zeit
reprasentierten. Eine durch Umstande bedingte, aber gewollte Solidaritat mit dieser
kollektiven Misere zeigt den Ort einer Verwundung an.“[10] Franz Jagerstatter hat Kirche
gelebt und aufgebaut. Er hat sein Leben und Sterben ,fir andere” verstanden. Und so ist
sein Tod ein Same flir den Glauben heute: ,Semen est sanguis Christianorum. — Ein Same
ist das Blut der Christen.” (Tertullian, Apologie 50,13)

Man kann die Zeit des Nationalsozialismus nicht mit der heutigen Zeit vergleichen. Zu
unterschiedlich sind die Ideologien und Plausibilitaten, zu gegensatzlich die Moden und
Meinungen, zu diffus heute die Machte, anders die Formen der Midigkeit und der
Resignation, anders die jeweiligen blinden Flecken. Und doch kann uns der Selige zeigen,
dass es ein richtiges Leben im Falschen gibt, echte Nachfolge Jesu in der Verfolgung, einen
authentischen Glauben gegenuber der Ideologie, Humanitat im Angesicht der Barbarei,
Hoffnung im Untergang, Kraft in der Mudigkeit, Liebe in der Gleichgdiltigkeit und im Hass.

Manfred Scheuer
Bischof von Innsbruck



