
Nicht Kerker, nicht Fesseln  
St. Radegund, 9. August 2009  
 
Predigt von Bischof Manfred Scheuer beim Gottesdienst anlässlich des Gedenkens an den 
NS-Märtyrer Franz Jägerstätter in St. Radegund 
 
 
 
Gibt es ein richtiges Leben im Falschen? 
 
 
„Es gibt kein richtiges Leben im Falschen.“[1] So ein berühmtes Diktum von Theodor W. 
Adorno. Er sagt das im Zusammenhang mit der Kritik am Wohnen unter der Überschrift „Asyl 
für Obdachlose“. – Gibt es kein humanes Leben angesichts der Bedrohung und der Gewalt? 
Gibt es ein „richtiges“ Leben in bedrückenden Verhältnissen? Kann man gut leben und 
arbeiten in entfremdenden Systemen und Zwängen? Das gilt in ganz unterschiedlichen 
Bereichen: Was im Bereich von Wirtschaft, Wissenschaft oder Medien wichtig ist, wird meist 
erschlossen über Kennziffern, Benchmarks und Rankings. Und doch erreichen Zahlen und 
das Ökonomieprinzip insgesamt nicht die Herzmitte des Menschen, ja sie können 
zwischenmenschliche Beziehungen vergiften und verhexen. Gibt es überhaupt einen 
Vorrang des Menschen vor dem Kapital? Kann Wirtschaft human sein angesichts der Börsen 
und Aktienkurse, angesichts der „Sachzwänge“ eines undurchschaubaren Marktes? 
 
Oder was ist mit der zunehmenden Bürokratie in der Schule, in den Krankenhäusern, in der 
Verwaltung?  Unter der Dokumentationspflicht leiden fast alle, die mit Pflege zu tun haben. 
Kann man gut Arzt sein im gegenwärtigen Gesundheitssystem, gut pflegen unter den 
derzeitigen politischen Rahmenbedingungen? Und die Politik: „Treiben Sie keine Politik. 
Rauchen Sie lieber Tabak, das verdirbt nur die Gardinen.“ So der Rat einer Frau an einen 
Mann in Gustav Freytags Theaterkomödie „Die Journalisten“. Viele Menschen sind der 
Auffassung, dass die Politik den Charakter eines anständigen Menschen verderbe. Oft hört 
man den Satz: „Politik ist nun einmal ein schmutziges Geschäft.“ Oder kann Politik so etwas 
sein wie „angewandte Liebe zur Welt“? (Hannah Arendt) 
 
Können wir individuell, d.h. als einzelne und privat Christen sein in Zeiten der öffentlichen 
Säkularisierung, wenn die Bereiche der Politik, der Wirtschaft oder auch der Wissenschaft so 
abgehandelt werden, als ob es Gott nicht gäbe („etsi Deus non daretur“)? Können wir heute 
das Evangelium leben oder geht das nur in einer Gegenwelt bzw. Scheinwelt der Wahrheit 
und Liebe, die von der Gegenwart, von den Fragen und Nöten der Leute nicht beeinflusst 
sind? Geht Glauben nur fundamentalistisch mit Mustern wie Freund-Feind, Schwarz-Weiß?  
 
Und was ist mit der Kirche selbst? Der im Februar 1945 von den Nazis hingerichtete Jesuit 
Alfred Delp hat schon damals massiv die Selbstgenügsamkeit und Inzüchtigkeit im 
kirchlichen Leben kritisiert.[2] Die Verbürgerlichung und Bürokratisierung führt zu einem 
Menschentyp, „vor dem selbst der Geist Gottes, man möchte sagen, ratlos steht und keinen 
Eingang findet, weil alles mit bürgerlichen Sicherheiten und Versicherungen verstellt ist.“[3] 
Der Bürger ist für ihn „das ungeeignetste Organ des Heiligen Geistes.“[4] „Aber die 
Amtsstuben! Und die verbeamteten Repräsentanten. Und diese unerschütterlich - sicheren 
‚Gläubige’! Sie glauben an alles, an jede Zeremonie und jeden Brauch, nur nicht an den 
lebendigen Gott.“[5] Können wir Kirche in der Nachfolge Jesu leben in Zeiten massiver 
Kirchenkritik, bei den persönlichen Verletzungen und Kränkungen, im Ärger über die 
Vorgänge der letzten Monate, bei den konkreten Amtsträgern und in den real existierenden 
Gemeinden?  
 
Es ist, wie Rene Girard[6] aufweist, ein in der Religions- und Kulturgeschichte verbreiteter 
Ritus, das Böse, die Sünden, die Schuld auf Gegenstände oder Personen zu lenken und 
damit die bedrohende Macht abzuwenden. Odo Marquard kennzeichnet für die Gegenwart 



eine neue Bereitschaft, Sündenböcke zu suchen und entsprechend zu behandeln: „Darum 
kommt es zur großen Kultur der Ausreden, zur Hochkonjunktur der 
Entschuldigungsarrangements, zu einem exorbitanten Sündenbockbedarf, kurzum zur Kunst, 
es nicht gewesen zu sein, zur Kunst, es andere sein zu lassen."[7] <#_ftn7>  Die 
Schwierigkeiten werden zunehmend reduziert auf vom Einzelnen nicht verantwortbare 
Ursachen (die Anderen, die Gesellschaft, die Entfremdung, die Verräter). Das ist auch in der 
Kirche so. Die Benennung von Sündenböcken dient nicht selten als Ablenkungsmanöver, 
damit eigene Interessen verborgen bleiben. Viele leiden unter der Perspektivenlosigkeit, der 
Resignation, der Ghettoisierung. Wer ist da verantwortlich?  
 
 
Nicht Kerker, nicht Fesseln… 
 
Selige in der NS-Zeit wie Franz Jägerstätter haben sich die innere Freiheit in der Diktatur 
und im Gefängnis bewahrt. Die äußere Gefangenschaft war für Franz Jägerstätter ein Ort 
der inneren Freiheit und des Friedens: „Solange man ein ruhiges Gewissen haben kann, 
dass man kein schwerer Verbrecher ist, kann man auch im Gefängnis im Frieden leben.“ 
„Wenn man gegen niemanden Rachegedanken hat und allen Menschen verzeihen kann, … 
so bleibt das Herz in Frieden.“ (Brief an Franziska vom 7.5.1943, GBA 159, vgl. 187) Das 
Gefängnis sieht er als Ort an, wo er die „schönsten Exerzitien machen“ kann (GBA 168). Er 
fühlt sich dort von Gott nicht verlassen, weil er die Kommunion empfangen kann (GBA 178) 
Die Kerkermauern können den Glauben und die Liebe zu Franziska nicht zerstören: „Wenn 
ich auch jetzt hinter Kerkermauern sitze, so glaub ich dennoch auch weiterhin auf deine 
Liebe und Treue bauen zu dürfen.“ (Brief an Franziska vom 9.4.1943, GBA 144) Der äußere 
Verblendungszusammenhang führte zu keiner Abstumpfung des Gewissens, die Meinung 
der Massen nicht zur Anpassung seiner Urteilskraft, die Nazi-Ideologie nicht zur 
Menschenverachtung und Gottlosigkeit, die äußere Unfreiheit nicht zur Knechtung des 
Willens, das Gehabe der Macht der Starken nicht zum Willen zur Macht. „Werde hier nun 
einige Worte niederschreiben, wie sie mir gerade aus dem Herzen kommen. Wenn ich sie 
auch mit gefesselten Händen schreibe, aber immer noch besser, als wenn der Wille 
gefesselt wäre. Offensichtlich zeigt Gott manchmal seine Kraft, die er dem Menschen zu 
geben vermag, [jenen] die ihn lieben und nicht das Irdische dem Ewigen vorziehen. Nicht 
Kerker, nicht Fesseln auch nicht der Tod sind es imstande, einen von der Liebe Gottes zu 
trennen, ihm seinen Glauben und den freien Willen zu rauben. Gottes Macht ist 
unbesiegbar.“ (Aufzeichnungen aus der Zeit nach der Verurteilung zum Tod, GBA 196) 
 
„Nur wenige Menschen ahnen, was Gott aus ihnen machen könnte, wenn sie sich ihm 
vorbehaltlos anvertrauen.“ (Ignatius von Loyola) „Alle Menschen werden als Originale 
geboren, die meisten sterben leider als Kopien.“ (Blaise Pascal) Gott ist kein Konkurrent, 
kein Rivale des Menschen. Gott ist kein dämonischer Vampir, der den Menschen mit seiner 
Freiheit und mit seinem Selbstbewusstsein aufsaugen und verschlingen würde. In der 
Menschwerdung Gottes wird der Mensch unendlich wichtig, unsagbar groß und schön, weil 
beschenkt durch Gott selbst und mit ihm selbst. So ist die „Ehre Gottes der lebendige 
Mensch“ (Irenäus von Lyon). – Franz Jägerstätter hat nicht zu groß von der Macht der Nazis 
gedacht und nicht zu klein von den Möglichkeiten Gottes mit ihm. Er hat die Wahrheit gelebt 
in einer Welt der Lüge, die Liebe in einer Welt der Verachtung, er hat das Leben geliebt in 
einer Welt des Totenkopfes. Und er hat geglaubt in einer Welt der Blindheit und der 
Verblendung. Jägerstätter war keiner, der der Mehrheit nach dem Mund geredet hat. Er 
wollte sich nicht auf allgemeine Vorschriften und Regeln ausreden. Er ist ein „einsame 
Zeuge“ des Gewissens. Das Gewissen lässt sich für Jägerstätter nicht durch die Autorität der 
Obrigkeit suspendieren. „Keiner irdischen Macht steht es zu, die Gewissen zu knechten. 
Gottes Recht bricht Menschenrecht.“[8] <#_ftn8> Jägerstätter spricht sehr deutlich von 
Verantwortung und Verantwortungslosigkeit, von Sünde und Schuld, auch im Hinblick auf 
den Krieg und die damit verbundenen Verbrechen.[9]  
 
 



Zerstörungswerke 
 
Das Verhalten der Kirche in Österreich im Jahre 1938 sieht Franz Jägerstätter als 
Gefangennahme bzw. als Sich gefangen nehmen Lassen der Kirche an. Er fragt, was es 
denn für ein Unterschied sei, wenn auch nicht eine Kirche mehr geöffnet sei, wenn die Kirche 
doch ohnehin zu allem schweige, was geschehe. Er setzt sich mit der äußeren und inneren 
Zerstörung der Kirche auseinander: „Wäre ein Mensch imstande, sämtliche Kirchen der Welt 
zu zerstören, die ja wieder aufgebaut werden können, würde er kein so schweres 
Verbrechen begangen haben als einer, der imstande ist, einen Menschen um den Glauben 
zu bringen. … Aber nach meiner Ansicht hat jener mehr Erfolg am Zerstörungswerk der 
Seelen, der die Kirchen stehen lässt, ja sogar zum Bau der Kirchen beisteuert und mehr mit 
List und Schlauheit arbeitet, als einer der gleich das Kirchenabreißen anfangt und sämtliche 
Priester verhaften lässt. Werden da einem (mit) Kirchen noch etwas geholfen sein, wenn 
man nicht mehr viel oder gar nichts mehr glaubt?“ (Aufzeichnungen aus der Zeit nach der 
Verurteilung zum Tod, GBA 193) 
 
Selige und Märtyrer wie Franz Jägerstätter vollziehen mit Jesus die Solidarität mit den 
Menschen in der Zeit mit und gehen nicht auf Distanz. „In einer in Scherben zersprungenen 
Christenheit machten sie die Erfahrung eines grundlegenden Abfalls. Sie leben die 
Dekomposition eines Kosmos und sind darin exiliert. Sie sind aus ihrem Land verjagt von der 
Geschichte, welche sie erniedrigt. … Die Mystiker lehnen die Ruinen, die sie umgeben, nicht 
ab. Sie harren dort aus. … Nicht etwa weil sie mit dem Niedergang sympathisierten. Sondern 
weil diese heruntergekommenen Orte die tatsächliche Lage des Christentums ihrer Zeit 
repräsentierten. Eine durch Umstände bedingte, aber gewollte Solidarität mit dieser 
kollektiven Misere zeigt den Ort einer Verwundung an.“[10] Franz Jägerstätter hat Kirche 
gelebt und aufgebaut. Er hat sein Leben und Sterben „für andere“ verstanden. Und so ist 
sein Tod ein Same für den Glauben heute: „Semen est sanguis Christianorum. – Ein Same 
ist das Blut der Christen.“ (Tertullian, Apologie 50,13) 
 
Man kann die Zeit des Nationalsozialismus nicht mit der heutigen Zeit vergleichen. Zu 
unterschiedlich sind die Ideologien und Plausibilitäten, zu gegensätzlich die Moden und 
Meinungen, zu diffus heute die Mächte, anders die Formen der Müdigkeit und der 
Resignation, anders die jeweiligen blinden Flecken. Und doch kann uns der Selige zeigen, 
dass es ein richtiges Leben im Falschen gibt, echte Nachfolge Jesu in der Verfolgung, einen 
authentischen Glauben gegenüber der Ideologie, Humanität im Angesicht der Barbarei, 
Hoffnung im Untergang, Kraft in der Müdigkeit, Liebe in der Gleichgültigkeit und im Hass. 
 
Manfred Scheuer  
Bischof von Innsbruck  
 


