
kunstzeit24 – Margit Hartnagel; Theologische Annäherung zur Eröffnung, 26. III. 2015

Das Erste, was mir an Margit Hartnagels Bildern auffällt (und das ist beinahe ein Widerspruch
in sich),  ist  ihr stilles Licht.  Es sind Lichtflächen mit  sanftesten Farbschattierungen.  Nichts
Blendendes, nichts Aufdringliches. Ein ganz stilles Leuchten aus sich selbst heraus eben –
ohne Richtung, in sich selbst ruhend, wie „eine Stimme verschwebenden Schweigens“ (Martin
Buber) ist mir als Theologen eine ganz besondere Bibelstelle des Ersten Testaments in den
Sinn gekommen, in der mit dieser Metapher die Gegenwartsweise Gottes beschrieben wird.
(→ 1Kön 19,12)

Solche Rede von Gott mag für viele überraschend sein: In vielen religiösen Traditionen, insbe-
sondere in den großen Buchreligionen, ist  von Gott  zumeist in kraftvollen Superlativen die
Rede: der Allgegenwärtige, der Allwissende, der Allgewaltige und v.a. der Allmächtige. Es ist
interessant,  dass  solch  starke  Gottesattribute  kaum noch modernen Glaubenserfahrungen
entsprechen. In einer modernen Lebenswelt, die aus sich selbst ständig Superlative zu gene-
rieren scheint in den Kategorien „schneller, höher, weiter, lauter, bunter, spannender und v.a.
mehr“, ist Gott überhaupt aus der Wahrnehmung vieler Menschen verschwunden. Am ehesten
– sofern überhaupt – wird er heute für Menschen noch erfahrbar in der Stille. Dieser Hoffnung
hat sich auch das Konzept dieses interreligiösen „Raums der Stille“ verschrieben (zu dem
Margit Hartnagels Bilder so unglaublich gut passen, dass wir sie am liebsten hier behalten
würden).

Meine persönliche Annäherung an die beiden Bilder Margit Hartnagels führt aber auch noch
über ihre Positionierung in diesem Raum: Die beiden Bilder hängen einander genau gegen-
über, sehen sich gleichsam an auf Augenhöhe; sie kommunizieren miteinander. In ihrer Positi-
on, ihrer Größe, aber auch in ihrem Aufbau und ihrer Farbigkeit sind sie aufeinander bezogen
– und doch keineswegs identisch: Das eine Bild – „Disappearance“ – tatsächlich eine Bild
gewordene „Stimme verschwebenden Schweigens“; das andere Bild – „Purple Border“ – zeigt
auch konkreter konturierte Flächen und Linien. Und dennoch bleiben beide Bilder einander
sehr  ähnlich:  „Disappearance“  könnte  geradezu „Purple  Border“  sein,  wie durch  Milchglas
gespiegelt oder unter einem Schleier liegend. Und „Purple Border“ könnte „Disappearance“
sein,  aber in die Welt  des Gegenständlichen projiziert;  irgendetwas Stoffliches,  Materielles
bricht hier ein ins Bild und bricht es auf. Die beiden Bilder verhalten sich für mich jedenfalls
zueinander wie Urbild und Abbild, ohne dass ich gleich angeben könnte, welches nun das Ur-
und welches das Abbild wäre; es bleibt eine Frage des Standorts bzw. der Perspektive...

Wenn ein Theologe von „Urbild“ und „Abbild“ und ihrer gegenseitigen Beziehung spricht, dann
hat er nicht mehr weit bis zu einem seiner Leib- und Magenthemen: der Beziehung zwischen
Gott und Mensch. Bereits das 1. Kapitel der Bibel beschreibt den Menschen als Schöpfung
nach Gottes eigenem Bild. (→ Gen 1,26f)

Die Kommunikation zwischen diesen beiden Bildern hat mich ganz spontan an den Kommuni-
kationsakt zwischen Gott und Mensch denken lassen, wie ihn Michelangelo in seinem berühm-
ten Deckenfresko „Die Erschaffung des Adam“ in der Sixtinischen Kapelle in Rom gemalt hat.
Auch hier blicken einander zwei einander ähnliche und doch verschiedene, in ihrer Verschie-
denheit aber doch klar aufeinander bezogene Wesen in die Augen: beide von athletischem
Körperbau; aber die Gestalt des Schöpfergottes vor unbändiger Vitalität beinahe berstend; der
Andere,  Adam, ein schlaffer, lebloser Körper, der den Lebensfunken erst noch empfangen
muss. Hier ist klar, wer von den Beiden Ur- bzw. Abbild ist, und worin das Urbild das Vorbild
des Anderen ist.

Diese Eindeutigkeit fehlt in Margit Hartnagels Bildern – und das ist gut so: Beide Bilder können
beides – Ur- und Abbild des jeweils Anderen – sein. Beide sind aufeinander bezogen, beide
einander ähnlich; und doch ist das Eine nicht identisch mit dem Anderen, das Abbild immer nur
eine gebrochene Wiedergabe des Urbilds; aber keines von Beiden ist ohne das Andere. –
Worin nun die Brechung besteht, welche den Menschen immer nur Abbild Gottes und nie Gott
selbst sein lässt, das mag der persönlichen Betrachtung anheim gegeben sein. Ich sage ein-
fach nur „Danke!“ – für Ihre Aufmerksamkeit, besonders aber Margit Hartnagel, dass sie mit
ihren Bildern unseren Raum der Stille für einige Zeit so wunderbar verstärkt und beschenkt.

Dr. Markus Schlagnitweit, Hochschul- und KünstlerInnen-Seelsorger


