
Tod und Auferstehung 
Chrisammesse 2012 

  
Mein geistlicher Begleiter erzählte mir von einem Gespräch, in 
dem es um Leben und Sterben und Wesentliches ging, was 
man so �Kirche in der Krise" nennt: Sich leerende Kirchen, 
Verdunsten des Glaubens, eine neues Kapitel der 
Kirchengeschichte, Gefühle der Ohnmacht, viel Bitterkeit, 
Lähmung, ja Wut - nicht selten auch bei Menschen, bei 
Christen, die in Gemeinden engagiert sind, und gerade auch 
bei Priestern und Diakonen. Weißt Du, was dann kommt, dann, 
wenn der pastorale Alltag abgearbeitet ist, die Bemerkungen 
über die roten Seidensandälchen des Papstes, die 
Missbrauchskandale, die Seelsorgeräume mit den Machtfragen, 
mit freundlichen oder feindlichen Übernahmen, die Stellung der 
Frau in der Kirche, die Not wiederverheirateter Geschiedener, 
die verschwindende Zahl Jugendlicher bei Gottesdiensten und 
in der Pfarrarbeit, usw.?? - Wenn das einmal ausgesprochen 
sei, wenn an Erklärungen gegeben ist, was man eben so sagen 
kann, - dann komme immer wieder einmal in Gesprächen etwas 
auf: �Ich kann nicht glauben, dass Gott den Menschen, der mir 
gegenüber ist, göttlich liebt. Und vielleicht kann einer, der dies 
sagt, auch nicht glauben, dass Gott ihn mit göttlicher Liebe liebt, 
mit seinem ganzen Sein. Dies ist das Herz der Krise, nicht mehr 
daran glauben zu können, dass Gott mit ganzem Herzen, mit 
ganzer Seele, mit allen Kräften und mit seinem ganzen Denken 
und Sinnen, in Fleisch und Blut uns alle liebt. Uns liebt. Jeden 
liebt. Seine ganze Welt liebt. Bis zur Vollendung: Bis ins 
Sterben hinein, in dem Auferstehung geschieht. - Kirchenkrise? 



- Man kann dazu vieles sagen, aber ist nicht eine 
entscheidende Antwort: Unsere Liebesarmut. Unsere 
Kleingläubigkeit an die Macht der Liebe"? 
  
Feier der Karwoche 
  
Ich ärgere mich regelmäßig vor Hochfesten oder anderen 
kirchlichen Anlässen, wenn gerade diese Zeiten durch andere 
Themen besetzt werden, strategisch feindlich übernommen 
werden, wenn vor Weihnachten die Kirchenaustritte, vor Ostern 
die Missbrauchsfälle, zu Jahresbeginn die Kirchenfinanzierung 
und der Kirchenbeitrag kommen, der Ostersonntag zum 
Politstreit degradiert wird, ein Diözesanjubiläum zur 
Zölibatsdiskussion verkommt und dazwischen leere 
Kirchenbänke präsentiert werden. Ich würde gerne ruhiger und 
auch inniger Ostern feiern, mich sammeln statt vereinnahmt 
werden, in der Mitte sein statt mich mit vielen Sachen und 
Konflikten herumschlagen müssen. Dann ist mir allerdings der 
Gedanke gekommen: ist das wirklich Ostern, was du dir 
erträumst, willst du wirklich Leiden, Tod und Auferstehung Jesu 
feiern oder dich in deinem Ego sulen? 
Die gegenwärtige Landschaft des Glaubens, die heutigen 
Beziehungsfelder, die politischen Auseinandersetzungen, die 
Szenerie des Jahres 2012 ist auch das Spannungsfeld, in das 
Jesus hineingestellt ist. Leben, Leiden, Sterben und 
Auferstehung Jesu sind in meine Biographie eingeschrieben, 
sie sind auch Leben, Leiden, Tod und Auferstehung der Kirche. 
Ja in Jesus Christus, zu Ostern bündelt sich der Sinn der 
ganzen Weltgeschichte. Die Karwoche ist eine 



Herausforderung, uns vorzustellen, dass wir selbst beteiligt 
gewesen wären, was sich in der Leidensgeschichte Jesu vor 
200 Jahren in Jerusalem ereignet. Welchen handelnden 
Personen bin ich nahe oder näher? Den dunklen Gestalten wie 
Kaiphas, Herodes oder Pilatus? Oder den weinenden Frauen, 
Simon von Cyrene, Veronika? Auch wenn wir im Leben die 
Rolle des Zuschauers einnehmen, sind wir Beteiligte, wenn wir 
und kritisch absetzen, stecken wir mitten drinnen, wenn wir 
gleichgültig sind, werden wir mit schuldig. Wenn wir uns alle 
Möglichkeiten offen halten wollen, entscheiden wir uns schon 
gegen die Liebe, wenn wir unentschieden sind, besetzen uns 
andere Ideologien. Wir sind Beteiligte, ob wir wollen oder nicht. 
Wir sind in das Drama des Kreuzweges involviert. 
Heilige, die eine besondere Liebe zur Menschheit Jesu 
entwickelt haben wie Bernhard von Clairvaux oder Ignatius von 
Loyola wollten buchstäblich in die Fußstapfen Jesu treten und 
die Dinge oder auch die Orte, die Jesu berührt hatte, küssen. 
Orte haben ihre Botschaft, Dinge ihre Kraft, Elemente ihr 
Kraftfeld, Räume ihre geistliche Atmosphäre, auch wenn das 
physikalisch nicht messbar ist. So ist es nicht nur eine Übung 
für Anfänger im geistlichen Leben, sich die Orte des Lebens 
Jesu zu vergegenwärtigen und bei der Betrachtung einer 
Perikope den Schauplatz aufzubauen. Die compositio loci ist 
in den ignatianischen Exerzitien Ausdruck dafür, dass Gott 
Raum gibt und die Zeit erschaffen hat. Wir dürfen die Länge 
und Breite, die Höhe und Weite, die Tiefe und den Horizont der 
Landschaft in Galiläa ermessen, die Wärme oder die Kühle des 
Windes oder des Sees erspüren und Elemente wie Steine oder 
das Wasser berühren. Zur inkarnatorischen Dimension des 



Glaubens gehört die Anwendung der Sinne: das Schauen, 
Hören, Riechen, Tasten und Schmecken dessen, was sich in 
einem Ereignis und in den Begegnungen Jesu abspielt. Und wir 
können die Interaktionen zwischen den Beteiligten betrachten. 
Also hören, was sie sprechen, Offenheit oder auch ihre 
Hilflosigkeit und Abweisung, Verachtung, Angst und 
Feindseligkeit. Anwendung der Sinne bedeutet, dass wir das 
Evangelium mit allen Säften und Kräften aufnehmen, dass uns 
die Denk-, Hör-, Sehweise Jesu, sein Fühlen und seine 
Beziehungen in Fleisch und Blut übergehen, letztlich, dass wir 
in den Leib Christi hinein genommen und in ihn verwandelt 
werden. 
Vielleicht haben manche von uns einmal eine 
Familienaufstellung gemacht. Auch da geht es um Nähe und 
Distanz, Interaktionen, Beziehungen, Verletzungen und 
Heilungen, Mögen und Kälte, Vergangenheitsbewältigung und 
Zukunftsorientierung. Betrachtung des Lebens, des Sterbens 
und der Auferstehung Jesu und Betrachtung des je eigenen 
Lebens, unserer Kirche, unseres Landes. Karl Schönherr: Der 
Judas von Tirol. Es geht um ein Passionsspiel zurzeit von 
Andreas Hofer. Ein Knecht möchte den Jesus spielen, was ihm 
von den Bauern verwehrt wird. Stattdessen soll er den Judas 
spielen. Enttäuscht und gekränkt, auch weil er weniger Geld 
bekommt, verrät er Andreas Hofer an die Franzosen und wird 
so zum Judas von Tirol. Der Jesusdarsteller springt vom Kreuz 
und will sich sein Geld holen. Macht, Unrecht und Geld 
karikieren das Passionsspiel, zugleich machen sie es 
erschreckend konkret. - Kann ich glauben, dass Gott den 
Menschen, der mir gegenüber ist, göttlich liebt. 



  
Freundschaft mit Jesus 
  
Der Schauplatz meines Lebens und meiner Berufung, die 
Familienaufstellung der gegenwärtigen Kirche, da geht es nicht 
um bloße Vergangenheit, schon gar nicht um das Sezieren 
einer Leiche. Wir dürfen darum bitten, dass sich die 
Freundschaft mit Jesus durch die Feier der österlichen 
Geheimnisse in uns verwirklicht und konkret wird. Die 
Freundschaft mit Jesus ist nicht von Anfang an als 
Fertigprodukt da. Sie ist nicht einfach schon der Ausgangspunkt 
geistlichen Lebens: �Diese unmittelbare Liebe zu Jesus ist ... 
nicht einfach von Anfang an da; sie muss wachsen und reifen; 
die zärtliche Innigkeit, zu der wir uns ruhig bekennen dürfen, ist 
die Frucht der Geduld, des Betens, der immer neuen Vertiefung 
in die Schrift, die Gabe des Geistes Gottes. Man kann sie nicht 
gewaltsam ankommandieren. Aber man darf immer sagen, 
dass die Sehnsucht nach solcher Liebe schon ihr Anfang ist, 
dem Frühling verheißen ist. (Karl Rahner) Gott hat die Geduld 
des Wachsens und Reifens. Geistliches Leben ist mit einem 
mühevollen lebenslangen Lernprozess verbunden. Es gibt 
Höhen und Tiefen, Gelingen und Versagen, Hindernisse, 
Schwierigkeiten und Wachsen. Auch das Verhältnis der 
Freundschaft zu Jesus ist vielfältig: es kennt ein erstes 
Vertrautwerden mit IHM (Meister, wo wohnst du? - Kommt uns 
seht!), vielleicht auch eine erste Faszination, ein Verliebtsein, 
Begeisterung, aber auch Missverständnisse, resignative 
Tendenzen (Geh weg von mir!), Fremdheit, Anderssein, Schuld 
und Distanz. Jesus stößt seine Freunde vor den Kopf. Er wird 



ihnen zum Anstoß, zu ihrer Nacht, zum Scheitern ihres 
Lebensentwurfes. Die Jünger können sich auch nicht 
aussuchen, wo ihr Ort ist, wo ihre Freundschaft situiert ist: an 
der Brust Jesu oder weiter weg. Manchmal ist es gar nicht so 
leicht anzunehmen, dass andere sich mit Jesus leichter tun und 
mit ihm vertrauter sind. Der schielende Vergleich mit dem 
anderen, der vielleicht näher bei Jesus steht, ist Gift für die 
Freundschaft. 
Zur Freundschaft gehören Empathie, Einfühlungsvermögen und 
Offenheit, die auch an den Leiden, Ängsten, Versagen des 
anderen teilnehmen kann. Die Freundschaft mit Jesus ist aber 
kein Bunker der Unverwundbarkeit. Sie kann auch in die 
Verlassenheit von Gott und von den Menschen führen: �Mein 
Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen? (Mk 15,34) Zur 
mühsamen Freundschaft mit Jesus kann auch das Ausleiden 
von ausweglosen Situationen und von Schuld für andere 
gehören. Das ist die Proexistenz, die nicht mehr zwischen 
�Mein und Dein kalt unterscheidet. In der Sühne und in der 
Proexistenz geht es um stellvertretende Hoffnung, die im 
Angesicht von Sünde und Tod den Freiraum des Lebens und 
der Liebe offen hält. Und es die Freundschaft mit Jesus, wer 
nicht die Freunde Jesu zu Freunden hat: �Was ihr dem 
Geringsten meiner Brüder getan habt, das habt ihr mir getan 
(Mt 25, 31-46). Bei dieser dynamischen offenen Freundschaft 
geht es letztlich um die Gestaltwerdung Christi in uns (Dietrich 
Bonhoeffer). 
  
�Nimm hin. Herr, und empfange meine ganze Freiheit, mein 
Gedächtnis, meinen Verstand und meinen ganzen Willen, 



meine ganze Habe und meinen Besitz; Du hast es mir gegeben, 
Dir, Herr, gebe ich es zurück; alles ist Dein, verfuge nach 
Deinem ganzen Willen; gib mir Deine Liebe und Gnade, das ist 
mir genug.[1] 
  

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 
	
  
	
  

[1] Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen (ed. P. Knauer) Graz 1978, 
Nr.234.	
  


