Katholische Kirche
in Oberosterreich

Es mag bessere Zeiten geben
Predigt zu Silvester
31. Dezember 2025, Mariendom Linz

Alles 0.k.? Alles perfekt? So bin ich jetzt wieder einmal gefragt worden. Nein antworte ich
immer. Wir stehen als Christen unter einem eschatologischen Vorbehalt, wir haben viele Bau-
stellen und stehen oft auch in Ruinen. Wir sind eingewiesen in eine Dynamik des Provisori-
schen, der Vorlaufigkeit, des Unvollstandigen. Manchmal treten wir auf der Stelle und kommen
nicht vom Fleck. Wir sind mit unterschiedlichen Des-Orientierungen und Antrieben unterwegs.
Wir sind auch Pilger, Vagabunden, Umherirrende, Getriebene, Vertriebene, Fluchtlinge, Mig-
ranten ... Wer in der Kirche, in der Politik oder in der Wirtschaft nach schnellen und einfachen
Lésungen sucht: Fehlanzeige. Wer Sicherheit und Garantien fordert: Was ist das? Man kann
nicht einfach dafur oder dagegen sein, schwarz oder weil} zeichnen. Konfrontation oder Pola-
risierung haben nicht das erste und auch nicht das letzte Wort.

Unfertiges wird gar nicht so selten als Makel betrachtet. Was nicht klar und eindeutig benannt
werden kann, gilt schnell als Schwache. Wir leben in einer Zeit, die nach Ergebnissen fragt,
nach Lésungen, nach eindeutigen Antworten. Ungewissheit wird maximal als Ubergangszu-
stand akzeptiert. Dabei ist das Unfertige nicht die Ausnahme, sondern der Normalzustand
menschlichen Lebens. Menschen sind nicht fertig, Beziehungen sind es nicht, Gesellschaften
ebenso wenig. Selbst Uberzeugungen, die uns tragen, bleiben briichig, vorlaufig, entwick-
lungsfahig. Und doch behandeln wir Unfertigkeit oft so, als miisse sie mdglichst schnell Gber-
wunden werden. Wir beschleunigen Urteile, schlieRen Prozesse ab, bevor sie reifen konnten,
und verlangen von uns selbst und anderen eine Klarheit, die dem Leben nicht entspricht. Am
Fixpunkt Silvester, wenn viele Bilanz ziehen, wird deutlich, wie viel von dem, was geplant war,
offengeblieben ist. Unvollendetes erscheint dann rasch als Defizit statt als Zeichen eines
lebendigen, noch laufenden Prozesses.

Und dann: Ich kann nicht mehr ... So hért man es nicht nur von alteren Leuten. Oder kirchlich
kommen Vergleiche mit den 1960er und 1970er Jahren. Damals war die Kirche jlinger, heute
hat sich vieles aufgeldst. Was heute alles ,nicht mehr ist*! — Klaus Egger unterscheidet beim
Alterwerden drei Fragen bzw. drei Ebenen, die zentral sind: Was kann ich nicht mehr? Was
kann ich noch? Was kann ich erst jetzt? Die dritte Ebene: ,Was kann ich erst jetzt?“ eroffnet
nochmals ganz neue Perspektiven. Wenn ich mich nur an dem messe, was ich nicht mehr
kann, nicht mehr habe und nicht mehr bin, dann wird mein Leben armselig und trostlos. Wenn
ich jedoch dieses ,Nicht mehr” in seinen vielfaltigen Variationen als Anstol} verstehe, meine
Erinnerungen aufleben zu lassen, dann bin ich reich beschenkt. — Jeder Altersphase in einer
Biografie, aber auch jede Zeit der Kirche ist eine Zeit der Nachfolge und hat einen je eigenen
Kairos. ,Heute hat sich dieses Schriftwort erfullt, so ist bei Lukas von Jesus zu lesen (Lk 4,21).
Da nutzt keine Ruckkehr in eine verklarte Vergangenheit. Und die Flucht in die Utopien geht
auch vorbei an der Wirklichkeit. Gerade ein Schwellentag wie Silvester/Neujahr ruft dazu auf,
sich der Realitat der eigenen Zeit bewusst zu stellen, anstatt sich in Nostalgie oder Sehnsucht
nach besseren Zeiten zu verlieren.

Augustinus lebte in einer Zeit des Zivilisationsbruchs, des Untergang des alten Rom in seiner
ganzen GroéfRe und Macht: ,Wir sind die Zeit. Sind wir gut, sind auch die Zeiten gut.“ Jean Paul
Sartre lebte in politisch und gesellschaftlich turbulenten Zeiten, im Zweiten Weltkrieg und in
der Nachkriegszeit. Im Oktober 1945 schrieb er: ,Vielleicht gibt es schdnere Zeiten, aber dies



ist unsere Zeit.“ Ja, es mag schdnere Zeiten geben als die unsrige. Und doch: Diese Zeit ist
unser Leben. Es driickt die Idee aus, dass man die Gegenwart akzeptieren und aktiv gestalten
muss, da sie unsere einzige Realitat ist, auch wenn es bessere Zeiten geben mag. Ja, es gilt
das Beste aus der aktuellen Situation zu machen, auch in schwierigen Zeiten. Und wir sollten
vor der eigenen Freiheit und Verantwortung nicht davonlaufen.

,ES kommt eigentlich nie und nimmer darauf an, was wir vom Leben noch zu erwarten haben,
vielmehr lediglich darauf: was das Leben von uns erwartet!“ Also nicht, was ich vom Leben zu
erwarten habe, was mir an Hoffnung gegeben wird, sondern vielmehr umgekehrt, was das
Leben von mir erwartet, was ich an Hoffnung zu geben vermag. ,Auf jeden von uns schaut in
diesen schweren Stunden und erst recht in der fir viele von uns nahenden letzten Stunde
irgendjemand mit liebevollem Blick, ein Freund oder eine Frau, ein Lebender oder ein Toter —
oder ein Gott. Und er erwartet von uns, dass wir ihn nicht enttduschen.”’

Auf den heiligen Ignatius von Loyola geht es wichtiger Aspekt des Handelns, der Verantwor-
tung, der Freiheit und des Vertrauens im Reich Gottes zuriick: ,Handle so, als ob alles von dir,
nichts von Gott abhinge. Vertraue so auf Gott, als ob alles von Gott, nichts von dir
abhinge.“ Eine andere Lesart ist aufregender und provokanter, sogar ein wenig paradox: ,Wir
mussen so auf Gott vertrauen, als ob alles von uns, nichts von Gott abhinge. Wir missen
unsere Krafte aber so einsetzen, als ob alles von Gott, nichts von uns abhinge.®

+ Manfred Scheuer
Bischof von Linz

' Viktor E. Frankl, ,... trotzdem Ja zum Leben sagen. Ein Psychologe erlebt das Konzentrationslager, TB 1977,
133.

Katholische Kirche
in Oberdsterreich



