Katholische Kirche
in Oberosterreich

Aufbruch in den wahren Ursprung

Predigt beim Gottesdienst mit Reliquieneinsetzung in der Wallfahrtskirche St.
Sebald am Heiligenstein

Pfingstmontag, 24. Mai 2021, Gaflenz

Wie geht’s?

Wie geht's? Das ist eine alltdgliche Frage, die wir einander stellen. Es geht gut, recht gut,
halbwegs gut, ausgezeichnet oder einfach schlecht. Es geht gar nichts mehr. Ich stehe an. Mit
dem ,Gehen” driicken wir den Gang des Lebens mit Gelingen, mit Scheitern, mit Hé6hen und
Tiefen, mit den Wegen, Umwegen, Irrwegen und Abwegen aus. Das Gehen wird zum Bild der
inneren Befindlichkeit und auch zum Symbol unserer Beziehungen: Menschen gehen anei-
nander vorbei oder wieder aufeinander zu.

Das Leben ist nicht die Gerade einer Autobahn. Es gehéren Sackgassen oder auch Labyrinthe
dazu. ,Gehen Sie spazieren: Die Zeit, die Sie dafur verwenden, geht dem Gebet nicht verlo-
ren!”, schreibt Teresa von Avila an ihren Erzbischof Don Teutonio de Braganza, der wahrend
einer langen Reisezeit seine innere Lauheit beklagt. Viele Depressive leiden unter Bewe-
gungsmangel. Zur inneren Zufriedenheit gehort auch die Einlibung in bleibend kérperliche
Beweglichkeit. Wer nicht geht, geht auf Dauer koérperlich, psychisch und auch geistlich
zugrunde.

Gehen ist durchaus modern, das dufere Gehen und auch der innere Weg. Die Motivationen
sind recht unterschiedlich: der sportliche Ehrgeiz, gesundheitliche Motive, der Versuch, die
eigenen Grenzen auszuloten, zu erweitern und zu Gberwinden, die Suche nach dem ureigenen
Selbst. Das Gehen wirkt Personlichkeit bildend, Gemeinschaft stiftend, Freundschaft stiftend.
,vor allem verliere nie die Lust am Gehen! Ich gehe jeden Tag zu meinem Wohlbefinden und
entferne mich so von jeder Krankheit. Ich habe mir die besten Gedanken ergangen, und ich
kenne keinen noch so schweren Kummer, den man nicht weggehen kénnte.“ (Séren Kier-
kegaard)

Freilich ist es nicht der Weg an sich. Der Weg allein ohne Orientierung und ohne Ziel hat noch
keinen Sinn. Manche wollen nur weg von hier, weg von hier, weil die Leute so anstrengend
sind, weil Aufgaben kaputt machen, weil das Leben zum Wegwerfen ist. Die Erlebnisgesell-
schaft, die so viel vom Leben, vom Glick, vom Heil, von der Gesundheit redet, ist oft dem
Leben recht fern. Realitatsverweigerung und Wirklichkeitsflucht gehdéren zum Programm.
Unsere Zeit ist damit beschaftigt, Ablenkungen zu gestalten, sie weild aber nicht mehr, wovon
sie ablenkt. Nun wollen wir es doch nicht so machen wie in dem unvergesslichen Lied des
Wiener Kabarettisten Helmut Qualtinger aus den 50er Jahren, wo ein jugendlicher Motorrad-
fahrer sagt: ,Wir wissen nicht, wo wir hinfahren, aber daflir sind wir g'schwinder dort“. Die
Innenseite der SpalRgesellschaft ist nicht selten Verzweiflung, Sinnlosigkeit und Orientierungs-
losigkeit.

Beim Gehen ist auch eine spirituelle Dimension prasent. Das Gehen ist eine Schule der Sehn-
sucht, mich nicht mit zu wenig zufrieden zu geben, die Ziele meines Lebens nicht zu niedrig
anzusetzen und diese Ziele nicht aus den Augen zu verlieren. — Der Weg ist ein menschheit-
liches Symbol, das eng mit unseren Daseinserfahrungen verknUpft ist. Fur alles, was einen
Anfang und ein Ende hat, legt sich die Vorstellung vom Weg nahe. Der Gedanke vom Weg
gehort aulRerdem zum ethischen Alphabet der Menschen. Sobald das Leben als Aufgabe und



Tat begriffen wird, wird der Mensch in die Situation der Wahl und der Entscheidung versetzt.
In fast allen Religionen gibt es die Vorstellung von der Reise oder vom Aufstieg der Seele zu
Gott. Von der biblischen Botschaft her sind diese Wege auch Gotteswege, der mit dem einzel-
nen Menschen und mit dem Volk Gottes mitgeht. Der Gott der Bibel ist ein ,Weg- oder Wan-
dergott®. Das Johannesevangelium spricht in einem absoluten Sinn von Jesus als dem Weg:
»ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum Vater auf3er durch
mich® (Joh 14,6).

Wenn wir wallfahren, gehen wir zueinander, und wir gehen miteinander. Und dies ist schon
etwas Wichtiges, dass wir einmal nicht blo nebeneinander dahin werken und jeder seine
Arbeit tut, sondern dass wir miteinander auf dem Wege sind und darin das Tiefere unseres
Lebens erkennen: dass wir in der Tat in der vorangehenden Zeit Pilgernde sind, und es nur im
Miteinander sein kdnnen. Wir gehen zueinander, wir gehen miteinander. Aber mehr: Wir wollen
den Himmel sehen, wir suchen nach GroRerem, denn die Seele des Menschen dirstet nach
Gott, nach dem lebendigen Gott. Die Wallfahrtsorte haben in unser Land eine Art Geografie
des Glaubens eingezeichnet, das heilt, an ihnen wird sichtbar, ja fast greifbar, wie unsere
Vorfahren dem lebendigen Gott begegnet sind, wie ER sich nicht zurtickgezogen hatte nach
der Schopfung oder nach der Zeit Jesu Christi, sondern noch immer da ist und an ihnen wirkt,
so dass sie IHN erfahren konnten und splren durften, sehen durften an den Zeichen, die ER
tat. Ja, ER ist da, und ER ist auch heute da.

Wallfahren ist Ausdruck fur den Durchbruch zum wahren Leben, fir den Aufbruch in den
wahren Ursprung: Wir suchen nach GréRRerem, wollen den Himmel sehen. ,Gott, du mein Gott,
dich suche ich, meine Seele durstet nach dir.“ (Psalm 63) Dafur mussen wir aufmerksam und
wach sein. Wachsein nach Gott hintber. ,Unser Leben flihren, mit den Menschen sein, mit
den Dingen, aber hindberhorchen, ob nicht jenes Leise, Zarteste sich kundtue: Die Nahe
Gottes.” (Romano Guardini)

Gott neu lernen

,Das Religidse in den modernen Gesellschaften ist in Bewegung. Es ist diese Bewegung, die
es zu erkennen gilt*, konstatiert die franzosische Religionssoziologin Daniéle Hervieu-Léger in
ihrer viel beachteten Studie ,Pilger und Konvertiten“.! Glaube und Kirche werden heute ,via-
torisch® gefunden. Das Pilgern ist nicht zufallig ein Massenphanomen unserer Tage. Der Inns-
brucker Diézesanpatron Petrus Canisius war ein Pilger und Kundschafter. Priester und Ehren-
amtliche in der Kirche sind Pilger und Kundschafter zwischen den Lebenswelten, zwischen
Jungen und Alten, zwischen Kulturen, die sich in unserem Land oft auf kleinsten Raum zu-
sammenfinden.

Dich, Gott meines Lebens, will ich neu lernen, dich, Geheimnis von allem, dich tiefster Grund,
dich, Quelle des Lebens. Gott, 6ffne dich auf mich hin, lass mich dich erahnen, lass mich dich
ertasten, lass mich dich spiren, du Gott meines Lebens. Jenseits von Sprache und Denken,
jenseits von Bildern und Worten, jenseits menschlicher Vorstellungen, jenseits meiner Win-
sche und Angste zeige du dich mir.

" Daniéle Hervieu-Léger, Pilger und Konvertiten. Religion in Bewegung (Religion in der Gesellschaft 17), Wiirz-
burg 2004, 58. Vgl. Christian Hennecke, Kirche, die tiber den Jordan geht. Expeditionen ins Land der Verhei-
Rung, Minster 32008, 56.

Katholische Kirche
in Oberdsterreich



Gott, offne mich auf dich hin, 6ffne mein Denken und Fihlen, 6ffne mein Herz und meine
Sinne, 6ffne mich ganz fir dich und erfllle mich ganz dir. Mach mich wie eine leere Schale
und erfllle mich ganz, mach mich wie eine offene Hand und schenke mich dir, sei mir nahe,
Unbegreiflicher. Dich, Gott meines Lebens, will ich neu lernen, dich, Geheimnis von allem,
dich, tiefster Grund, dich, Gott der Zukunft. (Verfasser unbekannt)

Die Reise nach innen antreten, die Dag Hammarskjold die langste Reise nannte:

,Die langste Reise

ist die Reise nach innen.

Wer sein Los gewahlt hat,

wer die Fahrt begann

zu seiner eigenen Tiefe

(gibt es denn Tiefe?) —

noch unter euch,

ist er aulerhalb der Gemeinschaft,
abgesondert in eurem Geflihl

gleich einem Sterbenden

oder wie einer, den der nahende Abschied
vorzeitig weiht

zu jeglicher Menschen endlicher Einsamkeit.
Zwischen euch und jenem ist Abstand,

ist Unsicherheit —

Rucksicht.

Selber wird er euch sehen

abgerickt, ferner,

immer schwacher eures Lockrufs

Stimme horen.*?

,Die Seele mufd in einem doppeltem Sinn ,zu sich selbst kommen’: sich selbst erkennen und
werden, was sie sein soll.“® Die Selbsterkenntnis hat mehrere Stufen. Die erste ist das einfache
Bewusstsein. Die zweite die bewusste Selbstbeobachtung, in der sich das reine Ich vom dunk-
len Grund des ungeteilten Ichlebens abhebt. Auf der dritten Stufe entdeckt man jenen Raum
der Seele, den man nicht ganz ans Licht bringen kann, da er sowohl bewusst wie unbewusst
ist. Hier wohnt das personliche Ich, das eigentlich freie. Dieses Fortschreiten von der Selbst-
erkenntnis zur Selbstgestaltung, also das ,Innere“ so zu bewohnen, dass von dort das
,AuBere“ durchformt wird, ware die eigentliche Aufgabe des Menschen.

+ Manfred Scheuer
Bischof von Linz

2 Dag Hammarskjold, Zeichen am Weg. Das spirituelle Tagebuch des UN-Generalsekretars, deutsch von Anton
Graf Knyphausen. Uberarbeitete Neuausgabe mit einem Vorwort von Dr. Manuel Frohlich, Knaur Taschenbuch
Verlag 2005, 31.

3 Edith Stein, Endliches und ewiges Sein, ESW II; 395.

Katholische Kirche
in Oberdsterreich



