
Den Glauben teilen 
Bischofswort zur Österlichen Bußzeit 2013 

  

 

Aus Anlass des 50. Jahrestages des Beginns des Zweiten Vatikanischen Konzils eröffnete 

Papst Benedikt XVI. das „Jahr des Glaubens.“ Es ist eine Einladung, die zentralen Elemente 

des Glaubens wieder zu entdecken, christliche Glaubensinhalte zu feiern und sich bewusst 

zum Glauben zu bekennen. Das Jahr des Glaubens soll allen Menschen die Kraft und die 

Schönheit des Glaubens vor Augen führen. 

  

Was heißt glauben? 

 In unserer Alltagssprache ist das Wort „Glauben“ vieldeutig. Glauben kann ein bloßes 

Meinen und Vermuten bedeuten. Oder glauben heißt nichts wissen. Nicht selten ist der 

Unterton von Leichtgläubigkeit dabei. Das Wort „Glauben“ kann aber auch Ausdruck von 

Zuversicht und Treue sein. Es geht um den Mut zum Sein, der mit dem Leben unauflöslich 

verbunden ist. Christlicher Glaube geschieht im vertrauenden Vollzug des Lebens selbst, wo 

es um entscheidende Grundfragen des Lebens geht, um Sinn und Unsinn, um Hoffnung oder 

Verzweiflung. Vom ursprünglichen Sinn her meint glauben, sein Herz zu schenken (credere 

= cor dare). Glaube in seiner Vollform meint so Liebe und Vertrauen. Es ist die allererste 

Aufgabe der Kirche, Gott gegenwärtig zu erschließen in dieser Welt und den Menschen den 

Zugang zu Gott zu öffnen. Nicht zu irgendeinem Gott, sondern zu dem Gott, der am Sinai 

gesprochen hat; zu dem Gott, dessen Gesicht wir in der Liebe bis zum Ende (Joh 13, 1) - im 

gekreuzigten und auferstandenen Jesus Christus erkennen. 

Das Gebet ist der Testfall des Glaubens. Beten gehört zur inneren Ordnung des Lebens. Wie 

wir beten, so leben wir auch und so gehen wir miteinander um. Beten ist das Atemholen der 

Seele, wo wir uns vergewissern dürfen, dass Gott uns anschaut und liebt. Jedes Beten ist 

„Erinnerung an Gott“ und wer aufhört zu beten, für den wird Gott zu einem Niemand 

(Kardinal Martini). Wer betet, ist überzeugt von der Wirklichkeit Gottes – rechnet mit der 

Wirklichkeit Gottes. So versammelt das Gebet das Ganze des Lebens und Glaubens wie in 

einem Brennpunkt. In die Gebetsschule des Herrn zu gehen – das ist eine Aufgabe, die vor 

allen anderen Aufgaben, die wir in unseren Pfarrgemeinden haben, Vorrang hat. Ja, erst so 

können die sonstigen kirchlichen Aktivitäten, die auch wichtig und notwendig sind, nachhaltig 

und fruchtbar werden, etwa die Sorge um den Nächsten, um die Gestaltung von 

Gottesdiensten, um religiöse Bildung oder Gremienarbeit. 

  

 



Erneuerung des Taufbekenntnisses 

In der österlichen Bußzeit bereiten wir uns durch das Gedächtnis an unsere Taufe auf das 

Fest der Auferstehung Jesu vor. Das Taufbekenntnis mit dem Ja des Glaubens und dem 

Nein des Widersagens gehört ganz wesentlich zu den Tiefenstrukturen unseres Lebens und 

Glaubens. Plakativ möchte ich drei Typen skizzieren: die Nein-Sager, die Wendehälse und 

die Ja-Sager. 

Viele Nein-Sager haben keinen Humor, sie können nicht über sich selbst lachen, sie sind 

kampfwütig verbissen. Wenn das Nein zu anderen und zum Leben aus dem Hass oder aus 

einer hochmütigen Abwehrreaktion kommt, dann wird das Leben vergiftet. Vom „Prinzip 

Nein“, vom grundsätzlichen Verdacht geht jedoch keine Solidarität mit den Leidenden aus. 

Ein Nein ohne Ja treibt in die Bitterkeit, in den Hochmut, in die Isolation, in den Rigorismus. 

Ein Nein, das ein Kind des Moralismus ist, liefert an eine überernste und depressive 

Stimmung aus. - Dann kann man im Hinblick auf Ja und Nein von einer neuen Wendigkeit 

und Windigkeit sprechen. 

Die Wendehälse sind überall dabei, die Widersprüche gehören zum System. Ja und Nein 

verkommen zu einer Frage des Geschmacks und der Laune, Leben oder Tod wird zur Frage 

des besseren Durchsetzungsvermögens, Wahrheit oder Lüge eine Frage der besseren 

Taktik, Liebe oder Hass eine Frage der Hormone, Friede oder Krieg eine Frage der 

Konjunktur. Gilt aber alles als gleichwertig, wird das Schicksal, z.B. auch der Armen und 

Schwachen, dem Recht des Stärkeren überlassen. - Schließlich fällt vielen das Nein-Sagen 

schwer. Sie wollen es sich mit keinem vertun, haben Angst vor Liebes- und Sympathieentzug, 

sie getrauen sich nicht, jemandem zu widersprechen. In ihrer Suche nach Harmonie 

vermeiden sie jeden eigenen Standpunkt. Sie gehen ständig Symbiosen ein, sind jedoch 

unfähig zu Beziehungen unter freien und erwachsenen Menschen. Ein Ja ohne Nein bleibt 

kontur- und profillos, verwaschen und ohne Spannung. Wer nicht Nein sagen kann, sagt 

implizit Nein zu vielem. Im Alltag äußert sich das im nicht Fragen, nicht Fordern, nicht 

zugreifen Können. Solche Menschen sind auch ständig unbewusst in Gefahr, sich 

überfordern zu lassen. Die voll entwickelte Fähigkeit zum Neinsagen ist der einzig gültige 

Hintergrund des Ja, und beide geben realer Freiheit erst ihr Profil. Im Glauben nimmt der 

Christ teil an der Vorliebe Gottes für Mensch und Welt (Weish 11,23-26; Dtn 30,15-20; Joh 

10,10; 2 Kor 1,20; 2 Kor 8,9). Glauben ist Hören und Annehmen des endgültigen Ja Wortes, 

der irreversiblen Zusage Gottes an uns. Es ist dem christlichen Glauben eigen, dass der 

Mensch sich von Gott unbedingt erwünscht weiß (1 Joh 4,1; 2 Kor 1,20). Glaube als freies 

Antwortgeschehen auf die Selbstmitteilung Gottes ist der Mitvollzug dieser Option Gottes für 

Mensch und Welt. Er schließt eine Option und eine Lebenswahl ein. Es bedeutet - um des Ja 

willen - auch Abschied und Absage. Man kann nicht zwei Herren dienen, Gott und dem 

Mammon (Mt 6,24). Die Kraft der Entscheidung für das Reich Gottes zeigt sich im Mut zum 



Nein gegenüber Götzen, dem Mammon (Mt 6,19-21), gegenüber kollektiven Egoismen, 

zerstörenden Mächten, Ungerechtigkeit und Unterdrückung. Ein Gebot der Stunde ist die 

Unterscheidung der Geister (1 Thess 5,21; 1 Joh 4,1) zwischen fanatischen und 

zerstörerischen bzw. erlösenden und befreienden Gottesbildern, zwischen Jesus Christus 

und Verführern, zwischen dem Geist und dem Ungeist, zwischen einer feigen oder auch 

dämonischen Selbstlosigkeit und der Liebe, zwischen Verweigerung der Selbstwerdung und 

Narzissmus, zwischen abgöttischer Selbst- und Nächstenliebe und der dämonischer 

Selbstabwertung. Beim Nein zu Götzen, Mammon und Sorgen, beim Verzicht in der 

Nachfolge, bei der Absage an die ‚Welt’ geht es positiv um die schlichte Bereitschaft für 

Gottes Forderung. Dieses Nein ist kein Anschwärzen oder Anklagen, es kommt nicht aus der 

Lust an der Destruktion, es will auch keine Leiche sezieren. Das biblische Nein lässt sich 

leiten vom Gebot der Feindesliebe (Mt 6,43-48), es vollzieht die Proexistenz Jesu in Fürbitte 

und Stellvertretung mit. Am schlimmsten ist biblisch gesehen die lauwarme 

Unentschiedenheit: „Euer Ja sei ein Ja, euer Nein ein Nein.“ (Mt 5,37) 

  

Versöhnung 

Die österliche Bußzeit ist für uns Christen eine Zeit der Versöhnung. Glaube, Umkehr und 

Versöhnung gehören ganz wesentlich zusammen. Der Glaube ist keine Ideologie der 

Rechthaberei, der Selbstgerechtigkeit und der Durchsetzung eigener Interessen. Wir 

bedürfen immer auch der Reinigung und der Korrektur durch andere. Und Jesus öffnet in 

Streit und Konflikt, bei Verletzungen und Kränkungen Räume der Heilung, der Vergebung 

und der Versöhnung. „Wenn du deine Opfergabe zum Altar bringst und dir dabei einfällt, 

dass dein Bruder etwas gegen dich hat, so lass deine Gabe dort vor dem Altar liegen; geh 

und versöhne dich zuerst mit deinem Bruder, dann komm und opfere deine Gabe.“ (Mt 5, 

23f). Die Verweigerung der Versöhnung mit sich selbst, die Unfähigkeit zur Annahme der 

eigenen Grenzen, Enttäuschungen, Erfolglosigkeit, Wunden und Verzichte sowie 

Unversöhntheit, Hass, Gleichgültigkeit und Aggression gegenüber anderen trüben auch 

unsere Beziehung zu Gott. Unversöhntheit gegenüber Erfahrungen des Unrechts, des Zu-

kurz-gekommen-Seins setzen sich wie Gift fest, das in allen Entscheidungen und 

Handlungen des Lebens wirkt. Kränkungen werden nicht selten zum Nährboden der 

Destruktivität, der Verweigerung. – Wen habe ich um Vergebung zu bitten? Wem habe ich zu 

verzeihen? Diese Fragen können wir uns am Abend eines Tages und in Stunden des 

Innehaltens in der Fastenzeit stellen. 

  

Glaube, der zur Tat wird 

Und: Der Glaube ist nicht zu lösen von der Gemeinschaft und Solidarität mit den anderen 

Menschen. „Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute sind auch 



Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Jünger Christi.“ So heißt es in der 

Pastoralkonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils. Der Glaube macht nicht blind, 

sondern sehend. „Er sah ihn und ging weiter“, so heißt es vom Priester und Leviten, die am 

Wegrand den Halbtoten liegen sehen, aber nicht helfen (Lk 10, 25-37). Menschen sehen und 

doch übersehen, Not vorgeführt bekommen und doch ungerührt bleiben, das gehört zu den 

Kälteströmen der Gegenwart. - Im Blick der Anderen, gerade des armen Anderen erfahren 

wir den Anspruch: Du darfst mich nicht gleichgültig liegen lassen, du darfst mich nicht 

verachten, du musst mir helfen. Die Augen öffnen! Jesu Sehen führt in menschliche Nähe, in 

die Solidarität, in das Teilen der Zeit, das Teilen der Begabungen und auch der materiellen 

Güter. Jesu Sehen führt in menschliche Nähe, in die Solidarität, in das Teilen der Zeit, das 

Teilen der Begabungen und auch der materiellen Güter. „Ein sehendes „Herz sieht, wo Liebe 

Not tut und handelt danach.“ „Ich muss ein Liebender werden, einer, dessen Herz der 

Erschütterung durch die Not des anderen offen steht. Dann finde ich meinen Nächsten, oder 

besser: dann werde ich von ihm gefunden.“ (Papst Benedikt XVI.) In der österlichen Bußzeit 

lenkt die Caritashaussammlung den Blick auf die Armut im eigenen Land. Und durch die 

Aktion „Familienfasttag“ der Katholischen Frauenbewegung öffnet sich das Herz für die 

weltweite Not. 

  

Sicher gibt es Ermüdungserscheinungen, manche Enttäuschung und Frustration in der 

Kirche. „Von allen Seiten werden wir in die Enge getrieben und finden doch noch Raum; wir 

wissen weder aus noch ein und verzweifeln dennoch nicht.“ (2 Kor 4,8) Wir dürfen in 

Erfahrungen des Glücks und der Freude auf Christus schauen, wir können uns auch in 

Stunden der Angst, der Ratlosigkeit und der Verzweiflung an IHN wenden. Ich danke allen, 

die in unserem Land glaubwürdig das Evangelium leben. Vergelt’s Gott für das Gebet und für 

das lebendige Zeugnis. 

Möge das „Jahr des Glaubens“ die Freude und die Kraft des Glaubens zeigen und das 

Miteinander in der Kirche stärken. In diesem Sinn erbitte ich für uns alle Gottes Geist und 

Segen. Gott führe uns durch die österlichen Geheimnisse hindurch zur Freude der 

Auferstehung. 

  

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 

	
  


