
2. Fastensonntag 
Leiden und Verklärung 
 
„Vieles kann ich ertragen. Die meisten beschwerlichen Dinge duld ich mit ruhigem 
Mut, wie es ein Gott mir gebeut. Wenige sind mir jedoch wie Gift und Schlange 
zuwider, Viere: Rauch des Tabaks, Wanzen und Knoblauch und Kreuz.“ So Johann 
Wolfgang Goethe in den „Venezianischen Epigrammen“. Und in seinem „Faust“ singt 
der „Chor der Engel: „Christ ist erstanden! Selig der Liebende, der die betrübende, 
heilsam und übende Prüfung bestanden.“ Faust erwidert: „Was sucht ihr, mächtig 
und gelind, Ihr Himmelstöne, mich am Staube? Klingt dort umher, wo weiche 
Menschen sind. Die Botschaft hör ich wohl, allein mir fehlt der Glaube; das Wunder 
ist des Glaubens liebstes Kind. Zu jenen Sphären wag ich nicht zu streben,  
O tönet fort, ihr süßen Himmelslieder! Die Träne quillt, die Erde hat mich wieder!“ 
Viele gegenwärtige Zeitgenossen können wie Goethe weder mit der Botschaft von 
Leiden und Kreuz noch mit der Osterbotschaft von der Auferstehung etwas 
anfangen. Das Evangelium des 2. Sonntags der österlichen Bußzeit stellt gerade 
diese beiden Botschaften ins Zentrum. Sind sie ein Verrat an der Erde, oder sind sie 
letztlich Predigten des Todes und vermiesen sie die Lebensfreude? Wenn wir Leid, 
Kreuz und Tod ausblenden, dann sind wir nicht wirklich dem Leben näher und mehr 
an der Freude dran. Es wäre Verrat an konkreten Menschen und Vergesslichkeit, 
Gleichgültigkeit gegenüber Krankheit und Not. 
 
Offene Augen 
 
Es gibt viele blinde Flecken in der Gesellschaft, blind gegenüber dem Kleinen und 
Schwachen, gegenüber Leiden und Krankheit, gegenüber dem Schmerz und dem 
Dunklen. Für viele Bereiche des Dunklen und des Schmerzes gibt es Beruhigungs- 
und Betäubungsmittel. Nachrichten und Lebensinhalte werden allesamt auf 
Unterhaltungsergiebigkeit getestet. Die Botschaft der Heiligen Schrift lautet: 
Aufwachen, die Augen öffnen! Jesus sagt uns nicht: Macht die Augen zu, im 
Gegenteil! Es gibt eine unbedingte Wahrnehmungspflicht für fremdes Leid. Wir hören 
die Passion und nehmen das Kreuz wahr: weil wir wahrnehmen und anerkennen, 
was bei anderen und bei uns da ist, weil unsere Wahrnehmung sich nicht auf das 
schöne, angenehme Leben reduziert, weil wir der Vergesslichkeit und Verdrängung 
gegenüber Menschen, die uns nicht passen, widerstehen wollen. Diese 
Wahrnehmung ist aber mit einer „erdenschweren Hoffnung“ verbunden. Denn das 
Gegenteil des Leidens ist nicht einfach das Glück, der Gegensatz zur Klage nicht der 
Jubel und der Dank. Es ist die Abstumpfung, die dem Leben am fernsten ist.  
 
Taborstunden 
 
Jesus wird auf dem Tabor verklärt. Dabei wird ein Ausblick auf die Auferstehung und 
auf den Himmel eröffnet. Es wird aber auch vom Ende, d.h. von Leiden und vom 
Kreuz gesprochen. Und nach dieser Erfahrung der Hoffnung, kommt der Abstieg in 
die Niederungen des Alltags. Auch wir machen Erfahrungen der Verklärung: Es gibt 
Sternstunden des Lebens, die wir nie vergessen. Das kann der Blick auf eine Blume 
sein, das Erleben der Natur, ein gutes Buch, eine berührende Symphonie oder die 
innere Schönheit von Menschen. Das sind Taborstunden, Erfahrungen des Glücks, 
der Lebensfreude, der intensiven Beziehung, die zu uns gehören. Solche 
Erinnerungen sind Anker der Hoffnung; sie geben Zuversicht auch in dunklen 



Stunden und lassen nicht verzweifeln. In solchen Erfahrungen erschließt sich der 
Sinn der Lebensgeschichte.  
Zum Glauben gehört beides: die Fähigkeit zur Freude und zum Glück wie auch die 
Bereitschaft zum Leiden. Jesus vermiest die Freude und das Glück nicht. Der Glaube 
ist aber kein Trick, um dem Leiden und dem Tod zu entkommen. Wahre Liebe kann 
den anderen „gut leiden“. Wer an einer Sache oder an einem Menschen nicht auch 
gelitten hat, kennt und liebt sie oder ihn nicht. Wir brauchen nicht eigenmächtig um 
eines asketischen Ideals willen Leiden und Kreuz suchen und ergreifen. Wohl aber 
kann kein Christ völlig achtlos an der Leidensteilnahme vorübergehen und sich der 
Solidarität mit den Leidenden verweigern. Die Nachfolge Jesu mutet auch die 
Erfahrung des Sterbens und sogar der Gottverlassenheit zu. Das Evangelium von 
der Verklärung trägt einen Zugang zum Leiden, zum Geheimnis der auch im Unglück 
durchgehaltenen Liebe. Wir hören im Evangelium die Melodie des Leidens und die 
Botschaft von der Hoffnung, von der Auferstehung und Vollendung. Seltsamerweise 
klingt dieses Zusammenspiel nicht falsch und schräg. Unerträglich würde es nur 
klingen, wenn die Melodie der Lebensfreude mit dem Lärm der Abstumpfung, der 
Oberflächlichkeit, des Zynismus und der Resignation zusammenspielen müsste. 
 
Freude und Hoffnung, Trauer und Angst 
 
„Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der 
Armen und Bedrängten aller Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst 
der Jünger Christi. Und es gibt nichts wahrhaft Menschliches, das nicht in ihren 
Herzen seinen Widerhall fände. … Darum erfährt diese Gemeinschaft sich mit der 
Menschheit und ihrer Geschichte wirklich engstens verbunden“ (Pastoralkonstitution 
1). Sinn der Österlichen Bußzeit kann es sein, Menschen in „Freude und Hoffnung, 
Trauer und Angst“ beizustehen, sie zu begleiten und in eine je größere Fülle des 
Lebens zu führen (GS 1). Christen sind, von der Verklärung Jesu her, Diener der 
Freude und der Hoffnung. Wir sind nicht berufen, Agenten der Resignation oder 
Unheilspropheten zu sein, sondern Anwälte der Hoffnung. „Gott hat uns nicht einen 
Geist der Verzagtheit gegeben, sondern den Geist der Kraft, der Liebe und der 
Besonnenheit“ (2 Tim 1,7). 
 
Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 
Fastenzeit 2011 


