Meinrad Limbeck

Was Christ sein ausmacht Jesu Botschaft in heutiger Zeit

Sie wissen es vielleicht auch noch aus IThrem Religionsunterricht:

Angenommen, ein Mensch lernt erst am Ende seines langen Lebens den christlichen Glauben
kennen. Dann freilich findet er ihn so iiberzeugend, dass er sich sofort taufen lidsst — gerade noch
rechtzeitig, ehe er aus lauter Freude und Aufregung an seinem Tauftag an einem Herzschlag stirbt,
dann — so haben wir gelernt und an dieser Uberzeugung hat sich bis heute in der Lehre unserer
Kirche nichts gedndert! - , dann kommt dieser Mensch sofort in den Himmel, gleichgiiltig was fiir
ein Leben er vorher gefiihrt hat.

Was meinen Sie: Wire es wohl moglich, dass dieser ,,alte Heide** es dennoch bedauern konnte,
erst am Ende seines Lebens auf Jesus gestofen zu sein? Gibt es wohl etwas, das unser Leben von
vornherein entscheidend erleichtern wiirde und voranbringen konnte und das wir bei niemandem so
gut lernen konnen wie bei Jesus — bei Jesus von Nazareth?

Oder anders gefragt: Wenn man auch ohne getauft zu sein unbestreitbar anstindig leben und
ein guter Mensch werden kann, weshalb wére es dennoch schade, wenn Jesus von Nazaret — sein
Leben und seine Botschaft — immer mehr vergessen wiirde? (Und wir sind ja auf dem besten Weg
dazu:

Vielleicht erinnern Sie sich noch an eine Umfrage vor dem diesjdhrigen Osterfest: An die 50 %
der Befragten wussten nicht mehr, was an Ostern gefeiert wurde. Und nicht besser war es an
Pfingsten: Nur noch 25 % der Befragten wussten, dass Pfingsten etwas mit Christi Himmelfahrt und
mit dem Heiligen Geist zu tun hat!)

Weshalb sollten wir uns mit diesem Trend nicht abfinden? Was ginge uns und unseren Kindern
an Wichtigem verloren, wenn man Jesus vergessen wiirde? Was konnen wir ganz allgemein von
Jesus fiir unser gegenwirtiges, irdisches Leben lernen?

1. Was konnen wir von Jesus nicht mehr iibernehmen? Wo ist Jesus heute
iiberholt?

Wenn wir verstehen wollen, welch bleibende Bedeutung Jesu Leben und Botschaft hat, diirfen
wir eines nie aus den Augen verlieren:

Wir Menschen leben normalerweise und ganz selbstverstindlich als Kinder unserer jeweiligen
Zeit. Deshalb sind auch wir heute — wenn wir ehrlich sind — weithin davon abhéngig, was ,,man* so
denkt: in der Politik und Wirtschaft, aber auch in der Kirche, und was man so sieht und liest: im
Fernsehen und in der Presse. Es ist fiir uns ganz natiirlich, mit der Zeit zu gehen.

Gewiss, auch dann, wenn wir nicht allzu sehr hinter unserer Zeit herhinken moéchten, haben wir
fir unsere personlichen Entscheidungen noch immer einen groflen Spielraum: Wir konnen
beispielsweise eher der CDU oder der SPD oder auch den Griinen uns zuneigen; wir halten
vielleicht mehr von diesen als von jenen diskutierten Reformen — doch bei all diesen moglichen
Unterschieden achten wir wohl alle mehr oder weniger darauf, dass man uns eines nicht vorwerfen
kann:

von gestern zu sein und kein Gespiir dafiir zu haben, was heute im Blick auf morgen
notwendigerweise zu tun wire, wenn wir nicht unsere Zukunft verspielen mochten.

Deshalb bewegt sich auch unser Denken und Planen normalerweise im Groflen und Ganzen im
Rahmen unserer Zeit, im Einzelnen freilich ist es dann auch davon abhingig, was wir uns heute
personlich denken und vorstellen kénnen.

Und so war es — sagt uns die Geschichtswissenschaft — eigentlich zu jeder Zeit und an allen
Orten: auch im Mittelalter und auch in der Antike, in Rom ebenso wie in Griechenland oder in
Agypten — oder auch in Palistina. Man dachte als ,,Kind seiner Zeit*: Der romische Kaiser mit



seinen Beratern nicht weniger als der Hohepriester in Jerusalem mit dem Hohen Rat — oder eben
auch Jesus von Nazaret.

1.1 Jesus im Einflussbereich Johannes des Taufers

Wenn wir etwas mit Sicherheit von Jesus sagen konnen, dann dies: Nach dem Zeugnis des
idltesten Evangeliums, des Markus-Evangeliums, war Jesus als Mann des 1. Jahrhunderts und als
Glied des jiidischen Volkes in Palidstina ganz offensichtlich in den Einflussbereich Johannes des
Taufers geraten. Denn ganz gewiss hitte Jesus seinen Beruf nicht ruhen lassen und sich von Nazaret
in Galilda hinab an den Jordan begeben, um sich dort von Johannes taufen zu lassen, wenn nicht
auch er sich vom Téufer angesprochen gefiihlt hitte.

Die Grundbotschaft des Tédufers aber lautete:

,Wir sind am Ende. Die Zeit ist voll; denn schon ist die Axt an die Wurzel der Baume gelegt!“
(Vgl. Mt 3,10)

Diese Botschaft hatte auch Jesus von Johannes gehort, und er hatte ihr — anders als
beispielsweise seine iibrige Familie — er hatte dieser Botschaft geglaubt. Deshalb wird uns im
iltesten Evangelium als Erstes von Jesus berichtet:

»In jenen Tagen kam Jesus aus Nazaret in Galilda und lie sich von Johannes im Jordan
taufen.” (Mk 1,9)

Jesus war also in der Einschitzung seiner Gegenwart ganz wesentlich von Johannes dem
Taufer beeinflusst. Und deshalb ging Jesus logischerweise davon aus, dass es fiir sein Volk — wie
fiir alle Welt — keine groBe Zukunft mehr geben werde, die geplant und gestaltet werden miisste.

Es ist daher nicht einfach nur ein Zufall, dass Jesus sich weder fiir die Politik interessierte,
noch sich ernsthaft um die Wirtschaft und um die gesellschaftlichen Zustinde innerhalb seines
Volkes kiimmerte. Weil es in Jesu Augen keine groe Zukunft mehr gab, zeigen sich ,,Politik —
Wirtschaft — Gesellschaft” in Jesu Denken als ,,weile Flecken®. Weder beriihrten sie ihn noch
wurden sie von Jesus beriihrt.

Doch eben hier hat sich Jesus getduscht ! Es war eine falsche Voraussetzung, als Jesus — nicht
anders als viele seiner Zeitgenossen — unter dem Einfluss Johannes des Tédufers und im Vertrauen
auf ihn davon ausging: ,,Die Zeit ist voll!*

Schon die ersten christlichen Gemeinden mussten sich 30, 40 Jahre spéter mit der Tatsache
auseinandersetzen, dass die Zeit keineswegs voll war, sondern weiter ging Jahrzehnt um Jahrzehnt.
Und wir wissen es heute sehr genau: Vom Ende der Zeit sind wir noch weit entfernt, die Zeit geht
noch unabsehbar weiter — oder etwas moderner ausgedriickt: Die Evolution ist noch keineswegs
abgeschlossen.

Als Jesus seine Botschaft mit dem Ruf begann: ,,Die Zeit ist voll!“, da hat sich Jesus geirrt,
und deshalb konnen wir all das nicht einfach kurzschliissig von ihm und aus den Evangelien
tibernehmen, was mit Jesu Einschitzung seiner Zeit zusammenhéngt. Davon unberiihrt bleibt
freilich der Kern von Jesu Botschaft — das, worauf es Jesus letztendlich angekommen war.

Nur wenn wir uns dies klar machen und eingestehen, hat uns Jesu Botschaft auch heute noch
etwas zu sagen; denn fiir Jesus ging es bei aller zeitgebundenen Problematik und ,,Einfarbung* im
Grunde immer nur um die Frage: Wie sollen wir leben, wenn wir das Ende ernst nehmen, auf das
wir alle zugehen? Wie miissen wir leben, wenn wir am Ende sinnvoll gelebt haben wollen?

Doch ehe wir hier im Blick auf Jesus und seine Botschaft weitergehen, wiirde ich gerne eine
Art Zwischenblock einschieben. Ich hoffe auf Ihr Einverstindnis — zumal uns dieser
»Zwischenblock® zugleich einen neuen Zugang zu Jesu Leben und Wirken er6ffnen diirfte!

1.2 Wir leben nicht unter einer ,,Kiaseglocke*

In einem europaweit einmaligen, mehrjdhrigen Forschungsprojekt wurde in den 90er Jahren
unter Leitung des Soziologen Prof. Dr. Hubert Knoblauch — damals Konstanz, heute Ziirich — eine
reprasentative Umfrage nach so genannten Todesndheerfahrungen in West- und Ostdeutschland



durchgefiihrt. Zu diesem Zweck wandte sich die Untersuchung nicht von vornherein an Menschen,
die entweder schwer verungliickt oder gar bereits klinisch tot waren oder wenigstens einen
Herzstillstand erlebt hatten. Es wurden vielmehr nach einem statistisch errechneten Schema 2044
Menschen mittels einer Zufallsstichprobe aus der iiber 80 Millionen umfassenden
Gesamtbevolkerung der BRD ausgewihlt und interviewt.

Dabei zeigte sich nach einer kritischen Sichtung der Antworten als Erstes, dass 4,3 % der
Befragten sicher waren, eine derartige Erfahrung gemacht zu haben. Das bedeutet: Wenn wir nicht
in diesem einen Fall die Seriositit und Brauchbarkeit derartiger statistischer Erhebungen von
vornherein ausschlieBen, dann konnen wir begriindet davon ausgehen, dass etwa 3,3 Millionen
Menschen in unserem Land eine so genannte Nahtoderfahrung am eigenen Leib erlebt haben — und
zwar ungefdhr gleich viele Ménner wie Frauen und unabhiéngig davon, welchem Glauben sie
angehoren und in welchem Teil der BRD sie leben.

Noch wichtiger aber war bei dieser Erhebung, dass die Betroffenen sich durch den Begriff
»~Nahtoderfahrung® nicht hatten verleiten lassen. Sie mussten nicht sterbenskrank oder gar klinisch
tot gewesen sein, um fiir sich zu wissen, dass sie sich am Ende, an der duBersten Grenze ihres
Lebens befunden und eine Wirklichkeit wahrgenommen hatten, die uns normalerweise unbewusst
bleibt. Sie hatten erlebt, was der Soziologe(!) Prof. Knoblauch als Fazit seiner Untersuchungen so
formuliert:

»Dass Menschen Nahtoderfahrungen machen, scheint ein dem Menschen eigenes Vermogen zu
sein — des Vermogens, eine transzendente Wirklichkeit wahrzunehmen, die anders ist als das, was
unser Organismus an Reizen aufnimmt. Dieses Vermdgen scheint zum Wesen des Menschen zu
gehoren. Was aber dann als transzendente Wirklichkeit erfahren wird, wie die Inhalte aussehen,
[d.h.: welche Bilder sich in unseren Gehirnen einstellen, wenn wir von dieser jenseitigen
Wirklichkeit angeriihrt wurden], das lernen wir von unseren Mitmenschen, von der Kultur und dem
Leben selbst.“(Hubert Knoblauch, Berichte aus dem Jenseits. Mythos und Realitdt der Nahtod-
Erfahrung. Freiburg 21999,193f)

Einer, der sich gegenwirtig in Deutschland als Naturwissenschaftler sehr intensiv mit diesen
Grenzerfahrungen beschiftigt, ist der (inzwischen emeritierte) Professor fiir Mathematik Dr. Giinter
Ewald.

Er hatte vor 5 Jahren, im Mai 1998, in der Zeitschrift ,,Weltbild*“ eine Annonce aufgegeben,
dass er sich fiir solche so genannten Nahtoderfahrungen interessiere — und er erhielt ungeahnt viele
Zuschriften, denen er dann einzeln nachging und die er anschliefend wenigstens zum Teil in zwei
Biichern verdffentlichte.

Das erste, inzwischen nicht mehr erhiltliche Buch erschien 1999 unter dem Titel: ,,Ich war
tot“. Ein Naturwissenschaftler untersucht Nahtod-Erfahrungen.

Das zweite erschien 2001 unter dem Titel: An der Schwelle zum Jenseits. Die natiirliche und
die spirituelle Dimension der Nahtoderfahrungen.

Aus diesen beiden Biichern mochte ich Ihnen auszugsweise drei beispielhafte Erlebnisse
vorlesen, um dann zu unserem eigentlichen Thema zuriickzukehren.

Das erste Erlebnis wird von einem Mann aus Fiirth — Giinther Diithorn, geb. 1939 — berichtet.
Er hatte im Alter von 12 %2 Jahren einen Unfall mit seinem Fahrrad, der so schwer war, dass der
Notarzt gerufen werden musste.

,Der Notarzt erschien mit seinem Koffer und ich sah, wie eine Infusion angelegt wurde. Auf
einmal schwebte ich wie durch einen langen dunklen Tunnel. Am Ende desselben wurde es
zusehends heller und ich gelangte in ... [einen] unendlichen, weilen Raum. Mir begegnete eine
groBBe, weille, Giite ausstrahlenden Gestalt. Ohne den Gebrauch von Worten war ein Dialog
moglich. In meinem Inneren war ich gewiss, das muss der Christus sein, obwohl ich nicht zu fragen
wagte. Er strahlte so viel Liebe und Zuwendung aus, dass ich vor Gliick und Wohlbefinden glaubte,
bersten zu miissen. Spiter traten noch andere Geist-Lichtwesen dazu, welche in ihrer Intensitit
nicht so stark waren. Auch mit ihnen war ein Gedankenaustausch ohne Worte moglich. Wie in
einem Film sah ich viele wichtige Stationen meines Lebens vor mir. Parallel zu den Bild-



Ereignissen erlebte ich die ,moralische Wertung’ derselben, weniger nach gut und bdse, sondern
nach dem, was sie an Leid und Freude bei anderen ausgelost haben. Eines der Bilder konnte ich
nach vielen Jahren auf einer Photographie aus meiner frithen Kindheit bis ins Detail wieder
erkennen. Einerseits erlebte ich Bild nach Bild, dennoch waren sie alle gleichzeitig da. Es gab
weder Raum noch Zeit.” (An der Schwelle des Todes, S. 16f)

Eine Erfahrung &dhnlicher Art entnahm Prof. Ewald am 10. 8. 2000 dem Internet: Eine
australische Arztin jiidischen Glaubens, Dr. Rene Turner, wurde im Februar 1982 nach einem
schweren Verkehrsunfall fiir tot erklirt. Sie iiberlebte jedoch und lag zehn Tage im Koma. In dieser
Zeit hatte sie ein intensives Nahtoderlebnis, in dessen Verlauf die Lichtgestalt sie auf ihren
Lebensfilm hinwies:

,»Er stand neben mir und veranlasste mich, nach links zu schauen, wo die weniger 16blichen
Abschnitte meines Lebens abgespult wurden. Ich durchlebte jene Augenblicke noch einmal und
fiihlte nicht nur, was ich getan hatte, sondern auch die Verletzungen, die ich verursacht hatte. Von
einigen hitte ich nie gedacht, dass es solchen Schmerz bereitete. Ich war iiberrascht, dass einige
Dinge, iiber die ich hitte bekiimmert sein konnen, wie etwa ein Ladendiebstahl von Schokolade in
meiner Kindheit, nicht zu sehen waren, wihrend gelegentliche Bemerkungen, die mir unbekannte
Verletzungen hervorgerufen hatten, nunmehr zéihlten. Als die Schuld auf mir lastete, wurde ich auf
solche Ereignisse gelenkt, die anderen Freude bereitet hatten, obgleich ich mir unwiirdig vorkam.
Es schien, die Waage schlug zu meinen Gunsten aus. Ich empfing grofle Liebe.” (An der Schwelle
des Todes, S. 135)

Der letzte Bericht stammt von einer 44 Jahre alten Frau, Ursula Laufs, einer Millionérin, die
nach New York geflogen war und in der 29. Strale an einer Party teilgenommen hatte. Dabei erlitt
sie einen Herzanfall, der infolge ihres angeborenen Herzklappenfehlers eine sofortige Operation
notig machte. Bei der Narkosevorbereitung machte sie zum dritten Mal eine sehr intensive
Erfahrung:

,Zuerst kamen wieder das goldene Licht und das Gliickgefiihl. Dann aber wurde das Bild
deutlicher. Zum hellen, strahlenden Gliicksgefiihl kam von unten ein schwarzer Streifen. Er floss
und waberte hin und her. Zog sich zusammen, fiel wieder auseinander, strudelte wie Schlieren
durch das goldene Licht — es war, als wiirden zwei Méchte gegeneinander streiten. Dann zog sich
das Schwarz zusammen. Es wurde zu einem Bild: Umrisse wie ein Scherenschnitt gegen das
goldene Licht. Eine grofie Figur in einem Umhang. Um die groBe, schwarze Figur scharten sich
viele kleine. Wie Schafe um ihren Hirten... Ich wusste: Das ist der Tod! Der wartet auf dich. Er
sammelt Seelen ein. Und da wollte ich ihm folgen. Ich war bereit... Aber dann schob sich ein
anderes Bild in den Vordergrund: eine grofe Schriftrolle. Und diese Rolle war leer. Total leer.
Plotzlich wusste ich: Das ist dein Leben! Du hast noch nichts Wichtiges getan, was aufgezeichnet
wurde. Du bist ein unbeschriebenes Blatt! Du hast noch gar nicht gelebt. Also darfst du auch noch
nicht sterben... Es war, als wiirde der Schattenriss meine Entscheidung akzeptieren. Denn plétzlich
wuchs von der Figur mit dem Umhang ein Steg hiniiber ins Licht... Die Figur drehte sich um und
ging mit den kleinen Figuren direkt hinein ins Licht. Bis alles nur noch golden war...!** (,,Ich war
tot*, S. 43f)

Allem Anschein nach konnen wir Menschen das Ende unseres Lebens vorwegnehmen, d.h.
jenen Moment, wo wir mit jener Wirklichkeit in Berithrung kommen, in die hinein unser Leben
einmiindet. Und so konnen jene Menschen, die aus welchen Griinden auch immer ein derartiges
,Nahtoderlebnis’ haben, schon heute erfahren, was wir wohl ganz allgemein in dem Moment des
Ubergangs empfinden und erleben werden.

Freilich, hier erwarten uns zunichst noch sehr ernst zu nehmende Einwand — zum einen von
Seiten der Tiefenpsychologie. Denn ohne Zweifel lassen sich — wie mir ein ,,Mann vom Fach®, der
Mediziner und Psychoanalytiker Prof. Henseler von unserer Tiibinger Universitit noch vor kurzem
bei einem Besuch in einem freundschaftlichen Gesprich ausfiihrlich erklérte - ;

ohne Zweifel lassen sich derartige so genannte Nahtoderfahrungen mit guten Griinden
tiefenpsychologisch erkldren. Bei derartigen Visionen konnte der oder die Betroffene durchaus



irgendwelche bedrohlichen Umstédnde im Sinn einer Wunschvorstellung bearbeiten. Es konnen hier
nach Ausweis vieler konkreter Fille Phantasien zu Hilfe gerufen worden sein, die ein bestimmtes
Geschehen weniger bedrohlich machten bzw. zu einem (befreienden, erlosenden) Gliickgefiihl
fiihrten.

Eine derartige innerpsychische Deutung ist freilich — nach Prof. Henselers eigenen Worten —
nun auch nicht unbedingt zwingend.

So meint beispielsweise der Neurologe und Psychiater Dr. Schroter-Kunhardt, in seinem
Aufsatz ,,Nahtoderfahrungen aus psychiatrisch- neurologischer Sicht* folgenden Schluss ziehen zu
konnen:

. Tatsdchlich verweisen die paranormalen Leistungen von Lebenden und Sterbenden und ihr
vermehrtes Auftreten im Rahmen von religiosen Erlebnissen (im Sterben) selbst bei areligiosen
Menschen auf einen Zeit- und Raum unabhingigen und somit unsterblichen Anteil der
menschlichen Psyche. Die Nahtoderfahrungen bereiten die Psyche somit in einem letzten iiber das
Gehirn vermittelten Akt auf ein Weiterleben eben dieser Seele in einem religidosen Jenseits vor.
Religios-mystisches (NTE-)Erleben beruht dabei auf einer anhand der Nahtod/ Aufer-Korper-
Erfahrung nachgewiesenen biologisch angelegten Matrix, die durch keine Theorie hinwegerklart
werden kann und elementarer Bestandteil der menschlichen Psyche ist.* (In: H. Knoblauch / E.-G.
Soeffner, Todesnihe. Interdisziplindre Zuginge zu einem auflergewohnlichen Phinomen. Konstanz
1999, 65 —99,97)

Mit dieser positiven Interpretation sind wir freilich noch nicht ,,aus dem Schneider*; denn es
gibt auch noch eine zweite Seite, die derartigen ,Nahtoderlebnissen’ mit Skepsis, ja mit Ablehnung
begegnet: Mediziner — Neurobiologen und Neurophysiologen -, die der Uberzeugung sind, dass sich
derartige ,Nahtoderlebnisse’ schlicht und einfach durch besondere physiologische Vorginge im
menschlichen Gehirn erkldren lassen.

Einen guten Uberblick iiber diese Position bietet (in der Reihe: Spektrum der Wissenschaft) die
neueste Nummer des Magazins ,,Gehirn und Geist® vom Mai/Juni 2203. Sie trdgt den Titel
,Hirnforscher ergriinden den Mythos Nahtod*.

Man kann also mit guten Griinden derartigen Berichten, wie ich sie Ihnen vorgelesen habe, mit
Skepsis und Ablehnung begegnen. Wenn ich dennoch jener Seite zuneige, die in diesen Erlebnissen
echte Transzendenzerfahrungen — ,,An der Schwelle zum Jenseits* — erblickt, dann nicht, weil ich
als Theologe an ein Jenseits glauben miisste. Vielmehr: Es hat sich in mir im Lauf der Zeit einfach
mehr und mehr die Uberzeugung verstirkt, dass die Wirklichkeit des Lebens nicht einfach an den
Réndern unseres Kosmos endet, dass wir vielmehr von einer Wirklichkeit umgeben sind und
getragen werden, die weiter und tiefer ist als die uns vertraute dreidimensionale Welt. Deshalb
scheint es mir nicht unverniinftig zu sein, mit derartigen Transzendenzerlebnissen zu rechnen, wie
wir sie vorher gehort haben und wie sie beispielsweise Prof. Ewald in seinen beiden Biichern
dokumentiert hat.

Freilich, wenn wir nun darauf achten, wie die drei eben zitierten Menschen ihre
Grenzerfahrung erlebten, dann scheint sich zunichst ein Widerspruch zu unserem traditionellen
christlichen Glauben zu ergeben; denn dann werden wir in jenem Moment an der Grenze nicht
einem fremden Gericht unterworfen. Dann werden wir, bildlich gesprochen, nicht vor einem
fremden Richterstuhl stehen, von dem her tiber den Wert unseres Lebens entschieden wird, so dass
wir dann auf die Nachsicht und die Barmherzigkeit dieses Richters hoffen miissten. Es spricht
vielmehr alles dafiir, dass es dann darum gehen wird, was wir nach unserem eigenen Urteil aus
unserem Leben iiber diese Grenze hinweg ,,mitnehmen‘ wollen und mitnehmen kénnen.

So gesehen — und damit kehren wir zur Bibel, zu den Evangelien zuriick — so gesehen wiirde es
dann auch bei uns jeden Tag aufs Neue um das gleiche Problem gehen, das Jesus bewegte, als er zu
Johannes gegangen war und als er mit seiner Predigt begann — ndmlich um die Frage:

Wie sollen wir uns verhalten, damit wir am Ende nicht sagen miissen: ,,Mist! Voll daneben!
Davon distanziere ich mich heute!” Oder positiv ausgedriickt: Wann werden wir nach unserem
eigenen Urteil nicht vergebens gelebt haben? Wann werden wir von uns aus nicht so viel aus



unserem Leben streichen, dass es letztendlich einer leeren Rolle gleicht? Zu welchen unserer Taten
und Worte werden wir wohl in alle Ewigkeit stehen wollen und stehen konnen?

Unter diesem Aspekt gewinnt Jesu Verkiindigung eine ganz neue Bedeutung.
2. Welchen Gewinn bringt es uns, wenn wir auf Jesu Botschaft horen?

2.1 Was Jesus weiter brachte

Wir sahen: Dass Jesus sich von Johannes hatte taufen lassen, wird nur verstindlich, wenn Jesus
wie Johannes — und anders als die Pharisder und Sadduzier — in allernéchster Zeit Gottes Gericht
erwartet und mit Gottes Zorn gerechnet hatte. Und dennoch kehrte er aus der Wiiste nach Galilda
mit einer durch und durch positiven frohen Botschaft zuriick. Sie lautete — wie Sie ja wohl alle
wissen:

,.Die Zeit ist voll, das Reich Gottes ist da! Kehrt um und vertraut auf die frohe Botschaft!* (Mk
1,15)

Was hatte in Jesus wohl diese tiefgreifende Wende bewirkt?

Um diese Frage beantworten zu konnen, miissen wir — bildlich gesprochen — noch einmal an
den Jordan zuriick, zu Johannes dem Taufer und zu den Menschen, die sich von ihm taufen lief3en,
weil sie das baldige gottliche Gericht erwarteten. Wie sah ihr Leben nach der Taufe durch Johannes
aus?

Nun, es gab fiir sie in der Regel zwei Mdoglichkeiten:

Entweder kehrten sie nach Hause in ihren bisherigen Beruf zuriick, um diesen nun mdoglichst
korrekt zu praktizieren — so wie wir frither nach der Beichte mit dem Vorsatz die Kirche verlieBen,
nun so zu leben, dass man nicht zu schnell wieder beichten miisste. Oder — und das war die zweite
Moglichkeit — die Getauften blieben bei Johannes, um dessen Jiinger zu werden.

Bei Jesus lief freilich alles anders. Er ging anschlieBend in die Wiiste (Mk 1,12). Doch
weshalb?

Hier mochte ich Thnen zuerst nochmals einen Bericht aus unseren Tagen vorlesen. Er findet
sich in dem bereits erwidhnten Buch ,,An der Schwelle zum Jenseits*“. Da schildert eine Frau, Mitte
vierzig — aus der Nihe von Stuttgart, geschieden, mit zwei erwachsenen Kindern — folgendes
Erlebnis:

,EBs war im Mérz 1996 in Miinchen. An diesem Tag hat mich mein damaliger Freund zum
Essen in ein Lokal eingeladen, das im Miinchener Stadtteil Haar liegt. Auf dem Weg dorthin liegt
eine kleine Kapelle, die mich von einiger Entfernung schon wie ein Magnet anzog. Dieser Sog
wurde, je ndher wir kamen immer stdrker, sodass ich nicht umhin kam, meinen Freund zu bitten,
mit mir doch in diese Kapelle zu gehen. Wir waren kaum zwei Minuten drin, da bekam ich ein
eigenartiges Gefiihl, ich hatte den Drang, etwas aufschreiben zu miissen; doch wir hatten nichts
dabei. Es wurde immer heller um mich herum (ich meine nicht die Helligkeit, die wir kennen, diese
Helligkeit war weiler als Schnee), und ich wurde immer leichter. Dieses weille Licht hat sich auf
zwel wunderschone, leuchtende Lichtwesen zentriert, die rechts und links neben mir standen und
mich mit einer sanften und lieben Art aus meinem Korper geholt haben. Dabei war es mir, als ginge
ein Schleier auf und ich konnte alles klar sehen; es war alles so wirklich, viel wirklicher als in
diesem Leben. Zur selben Zeit als ich meinen Korper verlieB, fiel alles Schwere, Angst, Leid usw.
von mir ab, ich empfand nur noch ein unbeschreiblich grofies, begliickendes Gefiihl der Liebe. Es
war mir, als hétte mich jemand, der aus reiner, unendlicher Liebe besteht, empfangen und mich auf
wundervollste Weise in diese Liebe eingehiillt. Ich sah meinen Korper von oben, dabei hatte ich das
Gefiihl, diesem entwachsen zu sein. Von den zwei Lichtwesen wurde ich weitergefiihrt, immer noch
in unendlich viel Liebe gehiillt, durch einen tiefschwarzen Tunnel. Es dauerte ein Weile, bis ich am
anderen Ende des Tunnels Licht und meine GroBeltern sah. So im Vorbeischweben sagten sie mir,
dass sie nicht mich, sondern ihre Tochter abholen wollten; ich hitte noch ein bisschen was zu tun
auf der Erde. Meine Grofleltern sind weitergezogen und ich wurde weiter getragen in ein
Farbenmeer, das so kraftvoll, so intensiv und doch so zart war — es kann nicht mit Worten gesagt



werden, dafiir gibt es keine Worte. Diese Farbenpracht ging auf, man kann es nur leicht angehaucht
mit einer Rose vergleichen. Je weiter ich durch das Farbenmeer kam, desto stirker hatte ich das
Gefiihl, nach Hause zu kommen. Ich ging hindurch und verschmolz mit diesen Farben, und doch
war ich grofer und michtiger (ich meine nicht, vom ,Macht haben’ her) als man es sich je
vorstellen kann. Niemand kann es sich vorstellen, der es nicht selbst gesehen hat. Mein Begleiter in
der Kapelle bekam Angst, da ich so starr aussah, und klopfte auf mir herum. Im Sturzflug musste
ich wieder in meinen Korper zuriick, ich fiihlte mich, als miisste man mich wie eine Ziehharmonika
in diesen Korper hineinquetschen. Ich spiirte viele Ketten um mich herum, so als wire ich gefangen
in meinem Korper, wobei dieses Gefiihl nach ein paar Minuten wieder verschwand. Wihrend
meiner Reise sah und fiihlte ich den Sinn des Lebens und spiirte, wo die Werte des Menschen liegen
oder liegen sollten. Ab dieser Zeit hat sich meine Lebenseinstellung sehr geéndert. Ich weil3, dass
wir so viele unsichtbare Helfer haben, wenn wir es nur wollen, und danke Gott jeden Tag fiir dieses
wunderbare Erlebnis und die vielen unsichtbaren Helfer.* (S. 33f)

Schiitteln Sie jetzt bitte nicht den Kopf. Doch wenn wir das élteste Evangelium beim Wort
nehmen, dann spricht alles dafiir, dass Jesus unmittelbar nach seiner Taufe ein dhnliches Erlebnis
hatte. Da heif3t es ndmlich:

,und sofort wihrend er aus dem Wasser hinaufstieg sah er die Himmel sich 6ffnen und den
Geist wie eine Taube auf sich herabkommen. Und eine Stimme erging aus den Himmeln: Du bist
mein geliebter Sohn, an dir habe ich Wohlgefallen gefunden.* (1,10f)

Erinnern wir uns: Wir Menschen sind in der Lage, in besonderen Situationen mit jener
Wirklichkeit in Beriihrung zu kommen, die uns ,,an der Schwelle zum Jenseits* unmittelbar
erwartet.

Liegt es da nicht nahe anzunehmen, dass auch Jesus am Jordan in einer Situation #uflerster
seelischer Anspannung eine derartige Grenzerfahrung erlebte, die ihm bewusst machte, wie sehr
Gott ihm zugeneigt und nahe war? Wird es da nicht versténdlich, dass Jesus im Anschluss an dieses
Erlebnis fiir sich einfach noch Zeit brauchte, um sich dariiber klar zu werden, wie er auf Gottes
offenkundige Zuneigung antworten konnte?

So gesehen wird es verstindlich, dass Jesus unmittelbar nach der Taufe zunéchst in die Wiiste
ging. Hierbei fillt nun freilich noch ein Zweites auf. Markus schreibt ndamlich:

,Dort (in der Wiiste) blieb Jesus vierzig Tage, versucht vom Satan. Und er war mit den Tieren
und die Engel dienten ihm.* (Mk 1,13)

Wenn wir diese élteste Notiz von Jesu Wiistenaufenthalt unvoreingenommen zur Kenntnis
nehmen, miissten uns zwei Dinge auffallen:

Zunichst: Es ist keine Rede davon, dass Jesus in die Wiiste getrieben wurde, um dort zu fasten.
Im Gegenteil! Wenn es heil3t:

,»und er war mit den Tieren, und die Engel dienten ihm*, dann zeichnete dieses Bild fiir
jiidische Ohren einen paradiesischen Zustand: Jesus lebt ungefihrdet mit den Tieren der Wiiste
(und nicht einfach ,,unter den Tieren*, wie es in der Einheitsiibersetzung heif3t), und Jesus wird in
all seinen Bediirfnissen von den Engeln versorgt.

Dass Jesus in die Wiiste gegangen wire, um dort zu fasten — damit begriinden wir zwar
normalerweise die 40tdgige Fastenzeit vor Ostern, aber es findet sich keine einzige Stelle in den
Evangelien, die darauf hinweist, dass Jesus in die Wiiste oder in die Einsamkeit gegangen wire, um
dort zu fasten!

Es ist zweitens aber auch keine Rede davon, dass Jesus in die Wiiste getrieben wurde, um dort
vom Satan versucht zu werden. Dass Jesus wihrend dieser Zeit vom Satan versucht wurde, wird
zunichst einmal nur als Faktum festgestellt.

Was aber hatte Petrus — dessen Predigt Markus in seinem Evangelium ja aufzeichnete — zu
dieser Notiz veranlasst? Was konnte ihn auf den Gedanken gebracht haben, Jesus wire in dieser
Zeit vom Satan versucht worden? Eine solche Versuchung gehorte weder in das Bild vom
erwarteten Messias, noch glaubte man, der kommende Menschensohn miisse zuerst eine satanische
Versuchung iiberstehen. Als Messias oder Menschensohn in der Wiiste vom Satan versucht zu



werden — dieser Gedanke lag keinesfalls ,,in der Luft” — und daher ist es sehr unwahrscheinlich,
dass die Notiz von Jesu Versuchung von den spiteren Christen einfach deshalb erfunden wurde,
weil sie nach allgemeiner Vorstellung im Leben des Messias oder des Menschensohns hitte
vorkommen miissen!

Worauf konnte diese Notiz also zuriickgehen, dass der Geist Jesus in die Wiiste getrieben habe
und dass er dort vom Satan versucht wurde — in einer Zeit, die Jesus selbst als paradiesisch erlebte?

Die ungezwungenste Erklidrung scheint mir immer noch die zu sein, die diese Notiz auf eine
Bemerkung Jesu selbst zuriickfiihrt, weil sie nicht nur einen Hinweis darauf enthilt, weshalb es in
Jesu Gottesbild zu einem derart tiefgreifenden Wechsel in seinem Gottesbild gegkommen war, dass
er nach der Gerichtspredigt Johannes des Tédufers sein Evangelium, seine frohe Botschaft verkiinden
konnte. Die Notiz von Jesu Versuchung in der Wiiste spricht zugleich davon, dass auch fiir Jesus
selbst der Wechsel in seinem Gottesbild nicht problemlos gewesen war.

Lassen Sie mich versuchen, dies Ihnen zu zeigen.

Also: Weshalb konnte die Notiz, dass Jesus in der Wiiste vom Satan versucht wurde, einen
Hinweis darauf enthalten, wie es iiberhaupt zu einem Wechsel in Jesu Gottesbild gekommen war?

2.2 Eine umwerfende Einsicht

Innerhalb der Jesus-Uberlieferung gibt es ein Wort, in dem Jesus selbst — ein einziges Mal! —
von einer personlichen Vision spricht (und dieses Wort ist so eigenartig-unerfindlich, dass es selbst
von der kritischsten Wissenschaft Jesus nicht abgesprochen wird!) Es lautet:

,.Jch sah den Satan wie einen Blitz aus dem Himmel fallen!* (Lk 10,18)
Was war Jesus in diesem Bild bewusst geworden?

Wir verstehen dies sehr schnell, wenn wir daran denken, dass der Satan nach jiidischem
Glauben — den Jesus ja teilte! — kein gefallener Engel war, dass er vielmehr als Gottes Geschopf mit
einer spezifischen Aufgabe in den Himmel gehorte. Seine gottgewollte Funktion war dort (nach
damaligem jiidischen Glauben!) die des Ankldgers (Ijob 1,6-12; Sach 3,1-4). Wenn der Satan nun
aber vor allem der Ankldger war, dann machte diese Vision, die Jesus aufgrund eines erneuten,
zweiten Transzendenzerlebnisses zuteil geworden war, Jesus etwas sehr Wichtiges einsichtig:

Derjenige, der bislang die Menschen nach Gottes Willen anzuklagen hatte, hat keinen Platz
mehr vor Gott und damit auch keinen Einfluss mehr auf Gott. Gott ist nicht linger willens, sich von
den Vergehen der Menschen beeinflussen zu lassen und den Menschen als Richter gegeniiber zu
treten. Das mochte bis zum Auftreten des Tdufers noch so gewesen sein. Diese Vision war keine
Kritik an Johannes dem Téufer. Nur — jetzt war es anders! In diesem Augenblick hatte sich Jesu
Gottesbild grundlegend geéndert.

Will man nun nicht annehmen, dass es in Jesu psychisch-geistigem Leben keine Entwicklung
gab — oder das reine Chaos herrschte - , legt es sich nahe, nach dem Zeitpunkt und nach den
Umsténden zu fragen, an dem es und unter denen es zu dieser Vision gekommen sein konnte. Und
da bietet sich keine andere Zeit so an wie Jesu Wiistenaufenthalt.

Denn zum einen hatte Jesus damals — nicht zuletzt aus der Verkiindigung des Johannes, dem er
ja hautnah begegnet war und dem er innerlich zugestimmt hatte — aus dieser Begegnung hatte Jesus
Gott noch immer als den ,,Weltenrichter* im Kopf. Und in Gottes Gericht wiirde auch der Satan als
Anklédger eine wesentliche Rolle spielen.

Andererseits hatte Jesus zuinnerst unbestreitbar Gottes Zuneigung erlebt. Nicht wie der Taufer
ihn angekiindigt hatte, war Gott ihm entgegengekommen, sondern so wie der Prophet Hosea es
geschildert hatte:

,Mein Herz wendet sich gegen mich, mein Mitleid lodert auf. Ich will meinen gliithenden Zorn
nicht vollstrecken und Efraim nicht noch einmal vernichten. Denn ich bin Gott, nicht ein Mensch,

der Heilige in deiner Mitte. Darum komme ich nicht in der Hitze des Zorns.“ (Hos 11,8b.9)

Wer also war Gott und wie wiirde Israel ihn nun in Bélde wirklich erleben?



So gesehen haben wir allen Grund anzunehmen, dass damals in der Wiiste, gleich nach dem
Erlebnis am Jordan, ,,zwei Seelen‘ in Jesu Brust stritten — und genau davon handelt jene Notiz von
Jesu Versuchung durch den Satan!

Denn gewiss hitte Jesus seiner Erfahrung leichter trauen konnen, wenn sich — bildlich
gesprochen — nicht immer wieder der Satan dazwischen gedréngt hitte. Wiirde der nicht doch am
Ende das letzte Wort vor Gott behalten (vgl. Sach 3,1)?

Nichts spricht dagegen, dass wir Jesu Versuchung durch den Satan in dieser Weise verstehen:
Das Bild des Satans, das sich Jesus eingeprigt hatte, bedridngte und versuchte Jesus in seiner so
begliickend neuen Gotteserfahrung - bis zu jenem Augenblick, in dem es Jesus ganz klar wurde:
Der Satan wird vor Gott keine Rolle mehr spielen, weil Gott ihn nicht mehr linger sehen und héren
will.

Von diesem Augenblick berichtet jene Vision:

,,Jch sah den Satan wie einen Blitz aus dem Himmel fallen!*

Eine solche Sicht erklirt m.E. am ungezwungensten, dass im Markus-Evangelium, im
Zusammenhang mit Jesu Aufenthalt in der Wiiste, auch von Jesu Versuchung durch den Satan die
Rede ist — und das, obgleich in den Kopfen der damaligen Menschen eine solch satanische
Versuchung weder im Leben des Messias noch beim Menschensohn erwartet wurde. Die Notiz von
Jesu Versuchung durch den Satan wird am verstidndlichsten, wenn wir in ihr nicht einfach nur eine
»theologische Erfindung* der ersten Christen sehen! Vielmehr:

Wenn Jesus auf den Beginn seines Weges zu sprechen kam — vielleicht nur seinen engsten
Vertrauten gegeniiber (vgl. Mk 9,2; 14,13!) und vielleicht auch ihnen gegeniiber nur in
Andeutungen - , sollte Jesus da sein Ringen mit dem Satan vollig unerwihnt gelassen haben? Doch
es war fiir Jesus eingebettet in die Erfahrung tiefer Geborgenheit:

,,und er lebte mit den Tieren und die Engel dienten ihm.*

Wenn wir Jesu Versuchung durch den Satan in dieser Weise als Jesu Ringen um das rechte
Gottesbild verstehen, dann wird es zunédchst einmal riickblickend verstidndlich, weshalb es Jesus
schlussendlich dazu dringte, sein Gottesbild offentlich zu verkiinden, nachdem Gott selbst der
Verkiindigung des Tédufers durch dessen Gefangensetzung ein Ende gemacht hatte. Es ist eben mehr
als nur eine historisch korrekte Notiz, wenn Markus im Anschluss an Jesu Wiistenaufenthalt
fortfahrt:

,.Nachdem aber Johannes iiberliefert worden war [und das bedeutete in den Ohren der
damaligen jiidischen Menschen: ,,nachdem Gott Johannes iiberliefert hatte!], da kam Jesus nach
Galilda indem er das Evangelium Gottes verkiindete.* (Mk 1,14)

Wenn wir Jesu Versuchung durch den Satan als Jesu Ringen um das rechte Gottesbild
verstehen, dann haben wir aber auch ganz aktuell den ersten Teil der Antwort auf den Untertitel
unseres heutigen Abends gefunden: Jesu Botschaft fiir die heutige Zeit.

Jesu Botschaft lautet dann nidmlich — in unsere Sprache iibersetzt und dem iiberraschend
dhnlich, was wir den so genannten Nahtoderfahrungen entnehmen:

,,Jhr Menschen, bedenkt: Wenn ihr den Schritt aus dieser Welt hinaus machen, wenn ihr ins
Jenseits hiniiber gehen werdet, dann erwartet euch kein Ankldger und kein Gericht! Dann werden
nicht die Dinge eine Rolle spielen, die euch missraten sind und worin ihr euch verfehlt habt. Fiir
Gott ist anderes wichtig!*

Damit stehen wir aber beim zweiten wichtigen Punkt von Jesu Botschaft. Um ihn ganz
verstehen zu kénnen, miissen wir freilich zunichst noch einmal in Jesu Leben zuriick gehen.

2.3 Worauf wir zugehen
Wir sahen: Fiir Jesus gab es keinen Zweifel daran, dass Gott in Kiirze in die Welt kommen
werde, um ihr ein Ende zu bereiten: ,,Die Zeit ist voll!*

Und wir sahen auch: An dieser Uberzeugung hatte sich fiir Jesus zu keiner Zeit etwas geindert.
Gedndert hatte sich nur das Bild von Gott: Gott wiirde nicht als Richter kommen, der in seinem



Gericht alle Menschen fiir ithr Tun zur Rechenschaft ziehen wiirde. Gott wiirde nicht kommen, um
einen jeden Baum, der keine Frucht hervorbringt, umzuhauen und ins Feuer zu werfen (vgl. Mt
3,10).

Doch wie und wozu wiirde Gott dann kommen? Welches Bild von Gott hatte Jesus jetzt? Wie
sah jetzt, nach dem Sturz Satans, das Ende aus, auf das wir Menschen nach Jesu Uberzeugung
zugehen?

Es ist eine uniibersehbare und unbestreitbare Eigenart in Jesu Verhalten, die uns diese Frage
beantwortet. Und dieses auffillige Verhalten ist fiir uns deshalb so wichtig, weil es nicht erfunden
und in Jesu Leben zuriickprojiziert sein kann, da es von den ersten Christen sehr schnell wieder
aufgegeben wurde.

Also: Anders als die Jiinger des Johannes und anders als die Phariséder fastete Jesus mit seinen
Jiingern namlich nicht! Darauf angesprochen antwortete Jesus mit der Gegenfrage: ,,Kénnen denn
,die Sohne des Brautgemachs’ [d.h. die Freunde des Bridutigams, nicht die Hochzeitsgiste im
allgemeinen, wie unsere Bibeliibersetzungen gewohnlich glauben lassen!] fasten, wihrend der
Bréiutigam bei ihnen ist?* (Mk 2,19)

Wenn wir verstehen wollen, was Jesus damit wirklich meinte, miissen wir ein Doppeltes
beachten: Wer war der Brautigam? Und: Was war die Funktion der ,,S6hne des Brautgemachs*?

Wir sind es zwar gewohnt, in dem Briautigam Jesus und in den ,,S6hnen des Brautgemachs*
Jesu Jiinger zu sehen, doch so konnte Jesus sein Wort (und sein Verhalten) niemals gemeint haben.
Das hiitte niemand verstanden, da es fiir Israel nur einen Briutigam gab: Jahwe selbst (Hos 2,18-25;
Jes 62,5) — und Er hatte seinem Volk versprochen, es am Ende in die Wiiste zu fithren und sich ihm
dann anzutrauen: ,,Darum will ich selbst sie verlocken. Ich will sie in die Wiiste hinausfithren und
sie umwerben... Ich traue mich dir an um den Brautpreis von Gerechtigkeit und Recht,

von Liebe und Erbarmen. Ich traue mich dir an um den Brautpreis meiner Treue:
Dann wirst du den Herrn erkennen.” (Hos 2,16.21f)

Gott wiirde in Kiirze kommen, ja! Aber nicht als Richter, sondern als Briutigam, um sich —
bildlich gesprochen - mit Israel in einer groen Hochzeit zu vermihlen (vgl. Mt 25,1ff: Auch in
diesem Gleichnis war urspriinglich nicht Jesus der Bréiutigam!). Und zu dieser Verméhlung war
Gott nach Jesu Uberzeugung — wiederum bildlich gesprochen — bereits aufgebrochen und in Israel
gegenwirtig unterwegs.

Nur deshalb konnte Jesus sich und seine Freunde als ,,S6hne des Brautgemachs® bezeichnen;
denn die so genannten Sohne des Brautgemachs waren die Freunde des Briautigams. Sie hatten eine
doppelte Funktion: Sie begleiteten den Bréiutigam, wenn er die Braut vom Haus ihrer Eltern unter
Musik und Paukenschlédgen zu sich heimholte, und sie umringten zusammen mit dem Bréautigam die
Sanfte der Braut und machten so ihre Mitmenschen darauf aufmerksam, dass in Kiirze Hochzeit
gefeiert werde.

Gott war also in den Augen Jesu damals, am Ende der 20er Jahre unserer Zeitrechnung, vom
Himmel her aufgebrochen und zu Hochzeit bereits in Israel unterwegs. Deshalb lautete Jesu
Botschaft — anders als die des Taufers - : ,,.Die Zeit ist voll! Das Reich Gottes ist da!*

Nun hatte Jesus sich freilich auch in dieser Annahme getduscht! Gott war nicht vom Himmel
her aufgebrochen, um in den nédchsten Wochen oder Monaten mit seinem Volk ein grofes Fest zu
feiern. Kann dann aber Jesu Ruf: ,,Das Reich Gottes ist da!* fiir uns noch irgendeine Bedeutung
haben? Ganz gewiss, wenn wir hier zwei Dinge beachten:

a) Durch die Vision vom Satanssturz und durch die damit zusammenhéingende Erwartung
Gottes als Israels Bridutigam war — etwas salopp ausgedriickt — aus dem Pessimisten Jesus der
Optimist Jesus geworden, der seine Gegenwart in einem ganz neuen Licht sah. In seinen Augen gab
es keinen Grund mehr zum Fasten, sondern Festen und Feiern war angesagt!

Diese unbestreitbare Wende in Jesu Weltanschauung hat dann aber auch fiir uns heute noch
eine grundlegende und entscheidende Bedeutung, wenn wir sie uns von der modernen
Hirnforschung, der so genannten kognitiven Neurobiologie, erklidren lassen. Denn dieser neue



Zweig der medizinischen Wissenschaft hat (nach den Worten von Prof. Gerhard Roth, Professor fiir
Verhaltensphysiologie in Bremen) Folgendes herausgefunden:

Den beiden Systemen in unserem Gehirn, die alle unsere Wahrnehmungen und Eindriicke
emotional und rational bewerten, ist ein drittes System zugeordnet, das so genannte
~Aufmerksamkeitssystem, das unseren Blick unbewusst oder bewusst auf dasjenige lenkt, was fiir
das Gehirn auffallend und wichtig erscheint. Diese Aufmerksamkeitssteuerung ist ein wichtiger Teil
des Bewertungssystems, denn was wir nicht mit dem ,Scheinwerfer’ der Aufmerksamkeit erfassen,
kann uns auch nicht stark bewegen. ,Optimisten’ — so zeigt die Forschung — finden keineswegs alles
hochst positiv, was iiberhaupt passiert, sondern sie wenden ihre Aufmerksamkeit bevorzugt dem
Positiven zu und beschiftigen sich damit ausdauernd. Angstliche Menschen hingegen werden, wie
wir gehort haben, magisch von den negativen Dingen in ihrer Umwelt angezogen. Beide haben also
buchstéblich eine andere Sichtweise der Welt und ihrer eigenen Existenz.” (Fiihlen — Denken —
Handeln. Wie das Gehirn unser Verhalten steuert. Suhrkamp-Verlag Frankfurt a.M. 2001, 322)

Auf Jesus iibertragen bedeutet dies:

Weil es fiir Jesus seit jener Vision vom Satanssturz keinen Zweifel mehr daran gab: Gott wird
nicht kommen, um das Leben der Welt und der Menschen abzubrechen und zu zerstoren, sondern
Gott wird kommen, um in dieser unserer bestehenden Welt sozusagen mit allen ein grof3es, ewiges
Fest zu feiern, ohne irgend jemand davon auszuschliefen - deshalb sah Jesus derart optimistisch
gestimmt plotzlich auch seine Gegenwart viel, viel positiver als frither — und deshalb lautete seine
Botschaft nun eben:

,Die Zeit ist voll, das Reich Gottes ist da!“ Es bedarf keines Gerichts, es bedarf keiner
Abldsung der alten Welt, es bedarf keiner neuen Schopfung, damit Gott sein Ziel erreichen kann!

Was bedeutet diese Uberzeugung Jesu fiir uns heute?
Hier muss ich Sie noch einmal, ein letztes Mal um ein wenig ,,Gedankenarbeit* bitten:

Der Begriff ,,Reich Gottes / Herrschaft Gottes war in Israel von Anfang an mit ganz
bestimmten Erfahrungen verbunden:

Die erste, grundlegende Erfahrung war Israels Befreiung aus der Sklaverei Agyptens. Hier
hatten die Menschen erlebt, dass ihr Gott, Jahwe, die Freiheit will und dass er auch die Macht hat,
ein Leben in Freiheit fiir seine Menschen zu bewirken.

Mit der Herrschaft Gottes war fiir Israel aber auch das Erlebnis am Sinai verbunden. Hier hatte
Israel erfahren, dass es fiir Gott nicht gleichgiiltig ist, wie wir Menschen uns verhalten. Weshalb?

Den Grund dafiir erlebte Israel sozusagen in einem dritten Schritt: Wo immer Gottes Wille
beispielsweise in der Form der 10 Gebote befolgt wurde, wurde das Leben in der Familie, in der
Sippe, im ganzen Reich tatsédchlich gut.

Und so erlebten die Menschen in Israel am eigenen Leib: Unser Leben trigt in sich — so wie es
ist — die Moglichkeit, gut und gliicklich zu werden, und diese Moglichkeit wird Wirklichkeit, wenn
wir den Gott Jahwe als unseren Konig anerkennen und deshalb seinen Willen erfiillen. Oder anders
ausgedriickt: Wenn wir werden, was wir im Grunde sind — der Ort, an dem Gott gleichsam im
Hintergrund als Schopfer bereits Konig ist - , dann leben wir alle in Freiheit, im Wohlstand, im
Gliick!

Nun hatten die Menschen in Israel freilich auch immer wieder erleben miissen, dass das
gliickliche Leben im Reiche Gottes gestort und zerstort wurde: dadurch, dass Menschen Gottes
guten Willen eben nicht befolgten, aber auch durch viele Katastrophen, die von auBlen her
einbrachen — in der Gestalt der Feinde, der Naturkatastrophen und der vielen tddlichen Krankheiten
und Ungliicksfille.

Deshalb richtete sich die Hoffnung der Israeliten auf eine neue Welt, die dann nur noch von
guten Menschen bevolkert wiirde und in der es keine Katastrophen mehr geben wiirde. Diese neue
Welt, die mit der alten nichts mehr zu tun haben wiirde — sie wire dann endlich das Reich Gottes,
der Ort der wirklichen und uneingeschrinkten Herrschaft Gottes.



Damit verlor aber die gegenwirtige Welt immer mehr ihren Wert und ihren Glanz — und alle
Hoffnung richtete sich auf die kommende Welt.

Hier setzte nun Jesu neue Botschaft ein, indem er — bildlich ausgedriickt — behauptete:

,Hofft nicht immer nur auf morgen! In unserer Gegenwart steckt bereits das Reich, die
Herrschaft Gottes. Wir konnen sie bereits in unserem Leben erfahren. Unser Leben tréigt alle
Moglichkeiten schon in sich. Nichts muss zuerst abgebrochen und zerstort werden, damit wir dann,
danach in einem neuen Lebensraum erleben, dass Gott und wie Gott Konig ist, und wie ein Leben
aussieht, das von Gott erschaffen und geprégt wird.

Deshalb: Macht nicht so weiter wie bisher! Kehrt um und vertraut auf die frohe Botschaft von
Gott!*

Das heif3t kurz und knapp:

Nach Jesu Botschaft muss kein Mensch darauf warten oder irgendwo anders, sozusagen
auBlerhalb seines bisherigen Lebensraums, danach suchen, bis er dem Reich Gottes / der Herrschaft
Gottes begegnet.

Dazu passt nun sehr genau, was wir von denen horen, die ,,an der Schwelle zum Jenseits*
waren: Kein Mensch wird da gefragt, weshalb er nicht dies oder das als Schatz seines Lebens
mitbringen wiirde, vielmehr sind es die Ereignisse unseres jeweiligen konkreten Lebens, die einmal
den Wert, den ewigen Wert und Reichtum unseres Lebens ausmachen werden.

Das macht den ersten Teil von Jesu Botschaft aus. Thr zweiter Teil lautet:

Zu Gottes Reich kommt es dadurch, dass eine groB3e Einheit voll Freude von Gott her
geschenkt wird — ,,das Hochzeitsmahl - , geprégt und getragen von Gottes Entgegenkommen und
Liebe.

Und auch das passt zu den Erfahrungen derer, die mit dem ,,Jenseits in Berithrung kamen:

,Auf einmal schwebte ich durch einen langen dunklen Tunnel. Am Ende desselben wurde es
zusehends heller und ich gelangte in... (einen) unendlichen, weilen Raum. Mir begegnete eine
groBBe, weille, Giite ausstrahlende Gestalt... Er strahlte so viel Liebe und Zuwendung aus, dass ich
vor Gliick und Wohlbefinden glaubte, bersten zu miissen.* (An der Schwelle zum Jenseits: Giinter

Diithorn, S. 16f)

»Zur selben Zeit als ich meinen Korper verlieB, fiel alles Schwere, Angst, Leid usw. von mir
ab, ich empfand nur noch ein unbeschreiblich grofes, begliickendes Gefiihl der Liebe. Es war mir,
als hitte mich jemand, der aus reiner unendlicher Liebe besteht, empfangen und mich auf
wundervollste Weise in diese Liebe eingehiillt.* (a.a.O. 33)

Wenn wir diesen Erlebnissen trauen, dann bedeutet dies doch:

Wo wir dem Licht und der Liebe Raum geben und wo wir es zulassen, dass die Giite unser
Leben gestaltet, dort kommt — ob wir es wissen oder nicht — auch schon in unserem ,,normalen*
Leben das Jenseits, das Reich Gottes, vor. Und eben deshalb wird genau das nie vergebens sein,
sondern uns in die Ewigkeit hinein begleiten, womit wir unsere kleine und grole Welt ein wenig
heller und liebevoller gemacht haben.

Wie dies nach Jesu Beispiel geschehen konnte — das im Einzelnen zu zeigen, wiirde einen
eigenen Abend verlangen. Deshalb mochte ich Thnen zum Schluss nur noch ein Beispiel erzihlen,
das m.E. auf seine Weise Jesu Botschaft ganz aktuell bestitigt. Sie haben es vielleicht sogar selbst
gesehen, am Dienstag der vergangenen Woche (17. 06. 03), im ZDF, in der Reihe 37°. Die Sendung
trug den Titel: ,,Tdter wider Willen. Das Ungliick nach dem Unfall. Wie gehen Unfallverursacher
und Opfer miteinander um?* — Dieser Film schilderte auch folgenden Fall:

Ein Vater hatte durch einen selbst verursachten Unfall seinen damals dreijdhrigen Sohn so
schwer verletzt, dass dieser — auch noch infolge einer spiteren Infektion — fiir sein weiteres Leben
korperlich und geistig schwer behindert blieb. Verstindlicherweise wurde das Familienleben
dadurch schwer belastet, leise und laute Vorwiirfe brachen auf, so dass man nicht iiberrascht
gewesen wire, wenn diese Familie unter ihrer Belastung auseinander gebrochen und ein jedes nur



noch darauf bedacht gewesen wire, sein eigenes Leben zu retten und fiir sich selbst ein reicheres,
bunteres Leben zu suchen. Weshalb geschah es trotzdem nicht?

Die Frau des ,,Unfallverursachers* erklirt es so:

,»Wahrscheinlich wire ich nicht gliicklicher, wenn ich sagen wiirde: ich will aus allem raus —

wenn man so lange zusammen lebt — man hat sich so aneinander gewhnt — man weill dann gar
nicht mehr, was man hat — dass man sich lieb hat — aber eigentlich hat man sich schon.

Uli ist schon der beste Freund, den ich hab. — Ich hoffe, dass ich ihm verziehen hab.*

Bestirkt durch dieses Beispiel mochte ich in einem Satz die Frage, was denn nun das Christ
sein ausmache, so beantworten:

Christ sein bedeutet m.E., im Vertrauen auf Jesu Botschaft trotz aller Enttauschungen sich mit
Sachverstand immer aufs Neue fiir die Liebe zu entscheiden: zu Hause und im Beruf, in guten wie
in bosen Tagen, bei seinen Freunden, aber auch drauflen ,,in der rauen Welt".

Dr. Meinrad Limbeck
ist em. Dozent fiir Biblische Sprachen
an der Kath.-Theol. Fakultdit der Universitdt Tiibingen



