
Ein	
  Gott	
  der	
  Generationen,	
  oder:	
  Traditionsbruch	
  
Alpbach,	
  18.	
  August	
  2012	
  
Bischof	
  Manfred	
  Scheuer	
  
	
  	
  
	
  
Ein	
  Gott	
  der	
  Generationen!	
  
	
  	
  
Auf	
  die	
  Frage	
  wer	
  er	
  ist	
  antwortet	
  Gott:	
  „Ich	
  bin	
  der	
  HERR,	
  der	
  Gott	
  eurer	
  Väter,	
  der	
  Gott	
  
Abrahams,	
  der	
  Gott	
  Isaaks	
  und	
  der	
  Gott	
  Jakobs“	
  (Ex	
  3,	
  15)	
  –	
  ich	
  bin	
  ein	
  Gott	
  der	
  
Generationen!	
  An	
  Gott	
  zu	
  glauben	
  und	
  ihn	
  zu	
  erleben,	
  beginnt	
  nie	
  im	
  luftleeren	
  Raum	
  
und	
  fängt	
  nie	
  bei	
  Null	
  an,	
  sondern	
  hat	
  immer	
  eine	
  Geschichte	
  –	
  eine	
  Segensgeschichte.	
  
Im	
  Alten	
  Testament	
  ist	
  es	
  eine	
  klare	
  Sache:	
  der	
  Glaube	
  geht	
  weiter	
  von	
  Generation	
  zu	
  
Generation!	
  „An	
  denen	
  die	
  meine	
  Gebote	
  halten	
  bin	
  ich	
  gnädig.	
  Über	
  Tausende	
  von	
  
Generationen	
  werden	
  auch	
  ihre	
  Nachkommen	
  meine	
  Liebe	
  erfahren.“	
  (10	
  Gebote,	
  Ex.	
  
20,6)	
  Das	
  Thema	
  der	
  Generationen	
  hat	
  es	
  sogar	
  in	
  die	
  10	
  Gebote	
  geschafft.	
  Gott	
  scheint	
  
das	
  Miteinander	
  von	
  alt	
  und	
  jung	
  sehr	
  am	
  Herzen	
  zu	
  liegen.	
  Das	
  Gebot	
  die	
  Eltern	
  zu	
  
ehren	
  ist	
  das	
  erste	
  Gebot,	
  das	
  die	
  zwischenmenschlichen	
  Dinge	
  regelt.	
  Erst	
  danach	
  geht	
  
es	
  um	
  Töten,	
  Ehebrechen,	
  Stehlen…	
  Außerdem	
  ist	
  es	
  ist	
  die	
  einzige	
  Anweisung	
  mit	
  einer	
  
Verheißung:	
  „…	
  dann	
  wirst	
  du	
  lange	
  in	
  dem	
  Land	
  leben,	
  das	
  ich,	
  der	
  Herr,	
  dein	
  Gott,	
  dir	
  
gebe.“	
  (Ex	
  20,	
  12).	
  Die	
  ältere	
  Generation	
  hat	
  die	
  besondere	
  Aufgabe:	
  „Der	
  Herr	
  ist	
  unser	
  
Gott.	
  Der	
  Herr	
  allein.	
  Ihr	
  sollt	
  ihn	
  von	
  ganzem	
  Herzen	
  lieben,	
  mit	
  ganzer	
  Hingabe	
  mit	
  all	
  
eurer	
  Kraft.	
  Bewahrt	
  die	
  Worte	
  in	
  eurem	
  Herzen.	
  Prägt	
  sie	
  euren	
  Kindern	
  ein!	
  Redet	
  
immer	
  und	
  überall	
  davon.“	
  (Dtn	
  6,	
  7+20).	
  „Erzählt	
  euren	
  Kindern	
  davon.“	
  (Joel	
  1,3)	
  
	
  	
  
Traditonsbruch[1]	
  
	
  	
  
Es	
  ist	
  rund	
  50	
  Jahre	
  her,	
  dass	
  eine	
  gesellschaftliche	
  Entwicklung	
  sichtbar	
  wurde,	
  die	
  
bereits	
  ein	
  Jahrzehnt	
  vorher,	
  in	
  den	
  frühen	
  fünfziger	
  Jahren,	
  ihren	
  Anfang	
  genommen	
  
hatte	
  und	
  ein	
  Jahrzehnt	
  später,	
  Ende	
  der	
  sechziger	
  Jahre,	
  zur	
  Abkehr	
  von	
  teilweise	
  seit	
  
Jahrhunderten	
  unangefochtenen	
  Wertvorstellungen	
  führen	
  sollte.	
  Die	
  ersten	
  Anzeichen	
  
der	
  neuen	
  Zeit	
  waren	
  Veränderungen	
  in	
  scheinbar	
  harmlosen	
  Details	
  des	
  Alltagslebens.	
  
Die	
  Wohnungen	
  der	
  Menschen	
  wandelten	
  sich.	
  Die	
  Möbel,	
  die	
  trotz	
  aller	
  Änderungen	
  
der	
  Mode	
  in	
  einer	
  Tradition	
  standen,	
  die	
  mindestens	
  bis	
  in	
  das	
  frühe	
  19.	
  Jahrhundert	
  
zurückreichte,	
  machten	
  im	
  Laufe	
  der	
  fünfziger	
  Jahre	
  rasch	
  neuen,	
  vom	
  Bauhaus	
  
inspirierten	
  Formen	
  Platz,	
  die	
  einen	
  Bruch	
  mit	
  dieser	
  Tradition	
  darstellten.	
  Am	
  
auffälligsten	
  war	
  vielleicht	
  der	
  Wandel	
  in	
  der	
  Musik.	
  Das	
  Symbol	
  dafür	
  sind	
  die	
  Beatles,	
  
die	
  bei	
  den	
  Jugendlichen	
  so	
  große	
  Begeisterung	
  und	
  bei	
  den	
  älteren	
  -­‐	
  nicht	
  zuletzt	
  
wegen	
  ihrer	
  langen	
  Haare	
  -­‐	
  so	
  großes	
  Entsetzen	
  auslösten.	
  Heute	
  lässt	
  sich	
  kaum	
  noch	
  
nachempfinden,	
  was	
  an	
  den	
  vier	
  englischen	
  Musikern	
  und	
  ihren	
  Frisuren	
  so	
  schlimm	
  
gewesen	
  sein	
  soll.	
  Es	
  hat	
  den	
  Anschein,	
  als	
  habe	
  die	
  Bevölkerung	
  gespürt,	
  dass	
  sich	
  hier	
  
nicht	
  nur	
  ein	
  Wechsel	
  der	
  Mode,	
  sondern	
  ein	
  Erdbeben	
  ankündigte,	
  das	
  die	
  gewohnten	
  
gesellschaftlichen	
  Normen	
  auf	
  den	
  Kopf	
  stellen	
  konnte.	
  „Nirgends	
  wird	
  an	
  den	
  Weisen	
  
der	
  Musik	
  gerüttelt“,	
  schrieb	
  Platon,	
  „ohne	
  dass	
  die	
  wichtigsten	
  Gesetze	
  des	
  Staates	
  mit	
  
erschüttert	
  werden.“	
  
Der	
  Wertewandel,	
  zumindest	
  seine	
  besonders	
  starke	
  Ausprägung	
  in	
  Deutschland,	
  lässt	
  
sich	
  kaum	
  verstehen,	
  ohne	
  eine	
  politische	
  Dimension	
  zu	
  berücksichtigen	
  -­‐	
  die	
  Rolle	
  
Theodor	
  Wiesengrund	
  Adornos[2].	
  Es	
  war	
  die	
  feste	
  Überzeugung	
  Adornos	
  -­‐	
  die	
  er	
  in	
  der	
  
„Frankfurter	
  Schule“	
  philosophisch	
  verankerte	
  und	
  mit	
  deren	
  Geist	
  die	
  68er	
  
Studentengeneration	
  inspiriert	
  wurde	
  -­‐,	
  dass	
  die	
  Weitergabe	
  von	
  Wertvorstellungen	
  von	
  
den	
  Eltern	
  an	
  die	
  Kinder	
  in	
  Deutschland	
  unterbrochen	
  werden	
  müsste.	
  Nur	
  so,	
  meinte	
  er,	
  



ließe	
  sich	
  eine	
  Wiederholung	
  der	
  Gräuel	
  der	
  nationalsozialistischen	
  Zeit	
  verhindern.	
  
Denn	
  was	
  sich	
  im	
  Dritten	
  Reich	
  zutrug,	
  sah	
  er	
  begründet,	
  verwurzelt	
  im	
  „autoritären	
  
Erziehungsstil“	
  im	
  deutschen	
  Elternhaus,	
  der	
  Kindern	
  das	
  Rückgrat	
  breche	
  und	
  sie	
  zu	
  
willenlosem	
  Gehorsam	
  zwinge.	
  Aus	
  dieser	
  Grundüberzeugung	
  heraus	
  glaubte	
  Adorno,	
  
dass	
  sich	
  die	
  Kinder-­‐Generation	
  von	
  der	
  Eltern-­‐Generation	
  absetzen,	
  dass	
  sie	
  von	
  ihr	
  -­‐	
  
auch	
  durch	
  Schule	
  und	
  Medien	
  angehalten	
  -­‐	
  abgetrennt	
  werden	
  müsste,	
  weil	
  dadurch,	
  
und	
  nur	
  dadurch,	
  die	
  Übertragung	
  von	
  Werten	
  von	
  Eltern	
  auf	
  ihre	
  Kinder	
  gelockert	
  
werden	
  könnte.	
  Es	
  ging	
  um	
  die	
  Schaffung	
  einer	
  neuen,	
  besseren	
  Gesellschaft.	
  Die	
  
Faszination	
  von	
  Utopie,	
  Gerechtigkeitsversprechen,	
  Gleichheit	
  ergriff	
  Menschen	
  und	
  
besonders	
  Intellektuelle	
  in	
  der	
  ganzen	
  Welt.	
  
Es	
  bildete	
  sich	
  nicht	
  nur	
  eine	
  ganz	
  ungewöhnlich	
  starke	
  Generationskluft	
  in	
  
Westdeutschland,	
  es	
  gelang	
  sogar,	
  die	
  Eltern	
  davon	
  zu	
  überzeugen,	
  dass	
  sie	
  in	
  den	
  
wichtigen	
  Fragen	
  der	
  Lebensorientierung	
  ihre	
  Kinder	
  nicht	
  beeinflussen	
  dürften.	
  64	
  
Prozent	
  der	
  Eltern	
  sagten	
  (1986),	
  sie	
  wollten	
  ihren	
  Kindern	
  beibringen,	
  wie	
  sie	
  ihre	
  
Sachen	
  in	
  Ordnung	
  halten,	
  75	
  Prozent	
  wollten	
  ihre	
  Kinder	
  in	
  ihrem	
  Verhalten,	
  ihrem	
  
Benehmen	
  beeinflussen.	
  Ganz	
  oben	
  auf	
  der	
  Prioritätenliste	
  standen	
  auch	
  der	
  Umgang	
  
mit	
  anderen	
  Menschen,	
  Tischmanieren,	
  der	
  Umgang	
  mit	
  Geld.	
  Die	
  Dinge,	
  bei	
  denen	
  die	
  
Eltern	
  ihre	
  Kinder	
  am	
  wenigsten	
  beeinflussen	
  wollten,	
  waren	
  die,	
  die	
  grundsätzliche	
  
Wertorientierungen	
  betrafen:	
  die	
  Einstellung	
  zum	
  Glauben,	
  zur	
  Religion	
  (33	
  Prozent),	
  
die	
  Wahl	
  der	
  Freunde	
  (31	
  Prozent),	
  die	
  Wahl	
  der	
  Lektüre	
  (23	
  Prozent),	
  welche	
  
Vorbilder	
  man	
  sich	
  sucht	
  (23	
  Prozent),	
  Freizeitbeschäftigungen	
  (20	
  Prozent)	
  und	
  
politische	
  Ansichten	
  (19	
  Prozent).	
  
	
  	
  
Tradition	
  zwischen	
  Verrat	
  und	
  Lebenshingabe	
  
	
  	
  
„In	
  der	
  Nacht,	
  da	
  er	
  verraten	
  wurde,	
  nahm	
  er	
  das	
  Brot	
  ...“	
  Mit	
  diesem	
  Einsatz	
  der	
  
Abendmahlsworte	
  folgt	
  das	
  dritte	
  Hochgebet	
  der	
  heutigen	
  römischen	
  Messliturgie	
  der	
  
neutestamentlichen	
  Überlieferung[3].	
  So	
  beginnt	
  schon	
  Paulus,	
  wenn	
  er	
  der	
  
korinthischen	
  Gemeinde	
  ins	
  Gedächtnis	
  ruft:	
  „Denn	
  ich	
  habe	
  vom	
  Herrn	
  empfangen,	
  was	
  
ich	
  euch	
  überliefert	
  habe:	
  In	
  der	
  Nacht,	
  da	
  er	
  verraten	
  wurde,	
  nahm	
  der	
  Herr	
  Jesus	
  
Brot...“	
  (1	
  Kor	
  11,23).	
  Die	
  Evangelien	
  thematisieren	
  diese	
  Verwicklung	
  von	
  Mahl	
  und	
  
Verrat.	
  Diese	
  Verwicklung	
  zeigt	
  sich	
  im	
  Gebrauch	
  des	
  Wortes	
  paradosis	
  bzw.	
  traditio	
  für	
  
die	
  Selbsthingabe	
  Jesu	
  wie	
  auch	
  für	
  den	
  Verrat	
  durch	
  Judas,	
  gerade	
  auch	
  im	
  
Zusammenhang	
  mit	
  dem	
  Herrenmahl[4].	
  Das	
  griechische	
  Verb	
  
„paradidonai“	
  (=überliefern,	
  übergeben,	
  ausliefern)	
  wird	
  im	
  Neuen	
  Testament	
  in	
  
christologisch	
  bedeutsamen	
  Zusammenhängen	
  vor	
  allem	
  zur	
  Bezeichnung	
  von	
  vier	
  
Akten	
  verwandt:	
  (1)	
  die	
  Auslieferung	
  eines	
  Menschen	
  an	
  Gewalt	
  durch	
  einen	
  Menschen.	
  
Hier	
  steht	
  vor	
  allem	
  der	
  Verrat	
  Jesu	
  durch	
  Judas	
  im	
  Vordergrund	
  (Mk	
  3,19;	
  Mt	
  26,46);	
  
(2)	
  die	
  Auslieferung	
  des	
  eigenen	
  Sohnes	
  für	
  uns	
  alle	
  durch	
  Gott	
  (vgl.	
  besonders	
  Röm	
  
4,25;	
  8,32);	
  (3)	
  die	
  Selbsthingabe	
  Christi	
  „für	
  uns“	
  (Eph	
  5,2),	
  „für	
  die	
  Kirche“	
  (Eph	
  5,25),	
  
„für	
  mich“	
  (Gal	
  2,20);	
  (4)	
  die	
  Überlieferung	
  im	
  Sinne	
  von	
  Weitergabe,	
  Tradition	
  (1	
  Kor	
  
11,23).	
  Diese	
  vier	
  Momente	
  gehören	
  von	
  den	
  Ursprüngen	
  christlicher	
  Tradition	
  her	
  
zusammen.	
  Überlieferung	
  ist	
  nur	
  aus	
  dem	
  Zentrum	
  des	
  in	
  die	
  eigene	
  Existenz	
  
eingebrannten	
  Geschehens	
  zu	
  begreifen,	
  das	
  Paulus	
  als	
  „Leib	
  Christi“	
  bezeichnet.	
  Bei	
  
„Leib	
  Christi“	
  wie	
  bei	
  „traditio“	
  kommen	
  nach	
  Paulus	
  das	
  christologische	
  und	
  
ekklesiologische	
  Moment	
  untrennbar	
  zusammen.	
  
	
  	
  
	
   	
  



Erbschaften	
  und	
  Hinterlassenschaften	
  
	
  	
  
Zur	
  Unterscheidung	
  der	
  Geister	
  gehört	
  die	
  Frage	
  der	
  Nachhaltigkeit	
  und	
  der	
  
langfristigen	
  Wirkung:	
  „Er	
  hinterlässt	
  einen	
  Scherbenhaufen.“	
  –	
  So	
  kann	
  man	
  manchmal	
  
über	
  einen	
  Menschen	
  hören,	
  der	
  eine	
  Verantwortung	
  und	
  Aufgabe	
  zurücklässt	
  und	
  
einen	
  Ort	
  verlassen	
  muss.	
  Seine	
  Entscheidungen,	
  seine	
  Arbeit,	
  seine	
  Weise,	
  mit	
  
Menschen	
  umzugehen,	
  haben	
  nicht	
  aufgebaut,	
  nicht	
  zum	
  Wachstum,	
  zum	
  Fortschritt	
  
geführt,	
  sondern	
  zum	
  Chaos.	
  Er	
  hat	
  bisherige	
  Freunde	
  gegeneinander	
  aufgebracht,	
  
Familien	
  gespalten.	
  Beziehungen	
  sind	
  nachhaltig	
  vergiftet,	
  Feindschaften	
  werden	
  sich	
  
vielleicht	
  über	
  Generationen	
  hin	
  halten.	
  Ein	
  in	
  sich	
  zerrissener	
  und	
  gespaltener	
  Mensch	
  
treibt	
  einen	
  Spaltpilz	
  überall	
  dort	
  hinein,	
  wo	
  er	
  lebt.	
  „Er	
  hinterlässt	
  einen	
  Schuldenberg“,	
  
d.h.	
  er	
  hat	
  auf	
  Kosten	
  anderer	
  gelebt,	
  gewirtschaftet,	
  spekuliert.	
  Die	
  Last	
  müssen	
  andere	
  
tragen.	
  Sie	
  verlieren	
  ihren	
  Arbeitsplatz,	
  ihre	
  Sicherheit,	
  ihre	
  soziale	
  Rolle	
  und	
  ihre	
  
gesellschaftliche	
  Identität.	
  Nicht	
  alle	
  Hinterlassenschaften	
  bzw.	
  Erbschaften	
  bergen	
  ein	
  
Vermögen	
  in	
  sich.	
  Manche	
  müssen	
  bei	
  einem	
  großen	
  Minus	
  anfangen.	
  Dann	
  gibt	
  es	
  die	
  
Ideologie	
  der	
  verbrannten	
  Erde,	
  die	
  z.B.	
  von	
  den	
  Nazis	
  auf	
  ihrem	
  Rückzug	
  fatale	
  
Wirklichkeit	
  wurde.	
  Hinter	
  ihnen	
  brannten	
  die	
  Städte	
  und	
  Ortschaften,	
  sie	
  hinterließen	
  
nur	
  noch	
  Ruinen,	
  die	
  Felder	
  waren	
  verwüstet.	
  Wo	
  sie	
  hintraten,	
  sollte	
  lange	
  nichts	
  mehr	
  
le-­‐ben.	
  Wo	
  sie	
  nicht	
  herrschen	
  konnten,	
  sollte	
  kein	
  anderes	
  Leben	
  mehr	
  sein.	
  Wo	
  sie	
  
nicht	
  den	
  Boden	
  ausbeuten	
  konnten,	
  sollte	
  nichts	
  mehr	
  blühen	
  und	
  wachsen.	
  	
  
Es	
  blüht	
  hinter	
  ihm	
  her.	
  –	
  So	
  lautet	
  ein	
  Wort	
  von	
  Hilde	
  Domin.	
  In	
  Jesu	
  Gefolge,	
  in	
  seiner	
  
Hinterlassenschaft,	
  in	
  seiner	
  seine	
  Erbschaft	
  ist	
  Friede,	
  weil	
  er	
  das	
  Karussell	
  der	
  Gewalt,	
  
der	
  Aggression,	
  der	
  Verachtung	
  und	
  des	
  Krieges	
  unterbrochen	
  und	
  Entfeindung	
  und	
  
Versöhnungsbereitschaft	
  gelebt	
  hat.	
  Es	
  blüht	
  hinter	
  Jesus	
  her,	
  weil	
  er	
  einen	
  Raum	
  der	
  
Dankbarkeit	
  hinterlässt,	
  nicht	
  eine	
  Atmosphäre	
  des	
  Neides,	
  des	
  Ressentiments,	
  des	
  Zu-­‐
kurz-­‐gekommen-­‐Seins.	
  Es	
  blüht	
  hinter	
  Jesus,	
  weil	
  er	
  nicht	
  Zynismus	
  oder	
  Verachtung	
  
ausstrahlte,	
  sondern	
  Ehrfurcht	
  vor	
  der	
  Würde	
  gerade	
  auch	
  der	
  anderen	
  und	
  Fremden.	
  
Es	
  blüht	
  hinter	
  ihm	
  her,	
  weil	
  nicht	
  der	
  Totenkopf	
  sein	
  Zeichen,	
  sein	
  Testament	
  war,	
  
sondern	
  die	
  Hoffnung	
  auf	
  gutes	
  Leben	
  und	
  Auferstehung	
  für	
  alle.	
  
Manfred	
  Scheuer,	
  Bischof	
  von	
  Innsbruck	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
[1]	
  Elisabeth	
  Noelle-­‐Neumann,	
  Thomas	
  Petersen,	
  Zeitenwende	
  Der	
  Wertewandel	
  30	
  
Jahre	
  später,	
  in:	
  Aus	
  Politik	
  und	
  Zeitgeschichte	
  B	
  29/2001,	
  15-­‐22.	
  
[2]	
  Theodor	
  W.	
  Adorno,	
  Kulturkritik	
  und	
  Gesellschaft	
  I,	
  in:	
  Gesammelte	
  Schriften	
  Bd.	
  
10/1+2,	
  Darmstadt	
  1998,	
  310-­‐320;	
  Erziehung	
  nach	
  Auschwitz.	
  (1966),	
  Erziehung	
  zur	
  
Mündigkeit,	
  Vorträge	
  und	
  Gespräche	
  mit	
  Hellmuth	
  Becker	
  1959	
  –	
  1969.	
  Hg	
  von	
  Gerd	
  
Kadelbach.	
  Frankfurt	
  am	
  Main	
  1970,	
  92–109.	
  
[3]	
  Nach	
  Alex	
  Stock,	
  Poetische	
  Dogmatik.	
  Christologie.	
  3.	
  Leib	
  und	
  Leben,	
  Paderborn	
  u.a.	
  
1998,	
  134f.	
  
[4]	
  Vgl.	
  dazu	
  Hansjürgen	
  Verweyen,	
  Gottes	
  letztes	
  Wort.	
  Grundriss	
  der	
  
Fundamentaltheologie,	
  Düsseldorf	
  1990,	
  68ff.	
  


