
25 380 177  

SOZIALREFERAT DER DIÖZESE LINZ 
 
Sozialpredigthilfe 177/04  

 

„Ihr könnt nicht beiden dienen, Gott und dem Mammon“ 

Vom gerechten und klugen Umgang mit den Gütern dieser Welt 

Lk 16, 1-15 C 

 
 

 
                   

BESINNUNG 

  
Abwandlung des Vater-unser-Textes aus der Pfarre Pucking 
 
Kapital unser 
das du regierst unsere Welt, 
deine Investition amortisiere sich, 
dein Profit komme, deine Kurse steigen, 
wie in Wall-Street und hin und wieder auch in Wien. 
Unseren täglichen Umsatz gib uns heute 
und verlängere unsere Kredite, 
wie sie auch wir stunden der Dritten Welt – recht ungern. 
Führe uns nicht in den Konkurs, 
lass unser Geld nicht zu nichts werden, 
sichere unsere Zinsen, 
erlöse uns von der Gewerkschaft. 
Denn dein ist die halbe Welt 
und die Macht und der Reichtum 
seit 2 Jahrhunderten 
Mammon 

 
 

PREDIGTVORSCHLAG ZU LK 16, 1 – 15 

 
Du kannst nicht gleichzeitig auf zwei Hochzeiten tanzen, sagt uns ein altes Sprichwort. Leben ist 

immer wieder Entscheidung. Entweder – oder. Lukas bringt in wenigen Versen Ausbeutung, 

Wucherei, Vergeudung, Ungerechtigkeit und Versklavung durch Reichtum und Güter zur Sprache. 

Zugespitzt wird alles in der Feststellung: Ihr könnt nicht Gott dienen und dem Mammon. Das heißt 

positiv: Ihr sollt Gott dienen. Lukas lenkt den Blick auch auf die Pharisäer, die sehr am Geld hingen. 

Kommt uns dieses Hängen am Geld nicht auch bekannt vor? 

Dass wir nicht zwei Herren dienen können ist kein moralischer Appell, der im Ermessen der 

eigenen Beurteilung liegt. Es ist keine Entscheidung, die hier verlangt wird. Als ob ich mich so oder 

so entscheiden könnte und es letztendlich doch schaffe – im Sinne des österreichischen 

Mittelweges – zwei Herren zu dienen. Lukas stellt mit seinem Satz einfach fest: Man kann es nicht, 

es ist unmöglich. Entweder wir glauben an Gott, den Befreier und Schöpfer oder: wir glauben an 

 



Sozialpredigt 177: „Ihr könnt nicht beiden dienen…“ 

 
 

2 

den Mammon, diesen Gott, der versklavt und in ein Leben der Sorge, der Vorsorge und des 

Anhäufens von Eigentum führt. Wohl wissend, dass niemand seinem Leben auch nur eine Elle 

anfügen kann. 

Anhand der Geschichte vom Verwalter der Ungerechtigkeit, der vielfach fälschlich als ungerechter 

Verwalter benannt wird, legt Lukas Spuren, wie es möglich ist, in einer vom Mammon beherrschten 

Welt der Idee des Reiches Gottes zum Durchbruch zu verhelfen. Unter der Androhung des 

Rausschmisses kam der Haushalter zur richtigen Entscheidung und Tat. Der Konflikt zwischen 

dem Herrn und dem Haushalter führte zu einer Verbindung mit den Schuldnern. Dieser Konflikt war 

offensichtlich ziemlich heftig und für den Verwalter existenzbedrohlich. Die Alternativen, die blieben 

waren unter Abhängigkeit und sklavenähnlichen Zuständen zu arbeiten oder zu betteln. Ein Leben 

in Armut also. Beides keine Alternativen, die eines Menschen würdig sind, die jedoch das System 

des Mammon indirekt charakterisieren - ausbeuten oder ausgebeutet werden.  

Hier kommen wir zu einem Hauptproblem des Textes. Worum geht es bei dem Erlass eines Teils 

der Schulden? Von der Schlauheit des Haushalters sollen wir lernen – aber in welche Richtung? 

Vordergründig und in unsrer Logik scheint der Haushalter für uns ein Gauner zu sein, der das 

Vermögen seines Herrn verschleudert. Wie aber kommt der Herr zu seinem Vermögen? Wer 

erwirtschaftet es ihm? Wer muss dafür den Preis zahlen? Ist es nicht Unrecht, Menschen 

planmäßig durch Verschuldung in unentrinnbare Abhängigkeit zu bringen? Armut wird hier als ein 

vorsätzlich herbeigeführter Zustand verstanden, der durch Darlehengeben und Zinsnehmen 

stabilisiert wird und in dem Menschen gehalten werden, um dauerhaft in den Besitz ihrer 

Arbeitskraft und das von ihnen erarbeitete Mehrprodukt zu kommen. Das schwingt mit wenn Lukas 

vom Haushalter der ungerechten Güter erzählt, also dessen, was an sich unrecht bzw. ungerecht 

erworben ist. Mit Geld Gewinne zu machen widerspricht grundlegend dem Zinsverbot des Alten 

Testaments. Denn Geld soll kein leistungsloses Bereicherungs- und Ausbeutungsmittel werden.  

Festzustellen ist, dass der Herr die Klugheit des Haushalters lobt. Die Klugheit bezieht sich auf 

seine Absicht, sich in einem kritischen Moment Freunde zu schaffen und auf sein konkretes Tun 

und Handeln, nämlich Zinsen zu erlassen. 

Was ist passiert? Als Grundaufgabe eines oikonomos – eines Hausverwalters -  lässt sich 

festhalten: Er teilte das Vorhandene, Arbeit, Güter, Aufträge an die zu seinem oikos (Haus) 

gehörenden Menschen auf nach den Grundsätzen der Gerechtigkeit und Gleichheit.  

Ein Verwalter eines Herrn konnte Zinsen nach seinem Gutdünken festsetzen. Eine bestimmte 

Summe ging an den Besitzer, der Rest war Reinverdienst des Haushalters. Nach dieser These 

kann der Haushalter ganz oder teilweise auf seinen Anteil an den Zinsen verzichten. Der Verwalter 

bei Lukas verzichtete auf Beteiligungen, indem er übertriebene Forderungen herabsetzt, mit denen 

er die Schuldner geschädigt hat. Bemerkenswert beim Gleichnis von Lukas ist, dass die erlassenen 

Beträge dem Zinssatz plus Versicherung der jeweiligen Waren entsprechen. Der jährliche Zinssatz 

für Weizen betrug inklusive Versicherung etwa 25 Prozent. 80 Kor Weizen inklusive 25% ergeben 

100 Kor – das entspricht 27500 Kilo, die Herabsetzung von 100 auf 80  entspricht also genau 



Sozialpredigt 177: „Ihr könnt nicht beiden dienen…“ 

 
 

3 

einem Zinsverzicht. Der Verwalter, hält damit den Enteignungsprozess ehemals freier Bauern an. 

Er eröffnet damit Perspektiven weit über eine individuelle Hilfeleistung hinaus. 

So gesehen könnte die Umkehr des Haushalters weg von der Ungerechtigkeit, von der 

ungerechten Vermehrung der Güter hin zur Unterwerfung unter Gottes Gebote gedeutet werden. 

Eine Hinwendung zur Großzügigkeit, zum Verzicht auf Eigennutz im Sinne der Eigenbeteiligung am 

Wuchergewinn. Aus der Sicht der Armen - und sie sind ja bekanntlich die Bevorzugten des 

Evangeliums – ist Geldverleih mit Zinsen und besonders mit Wucherzinsen ein durch und durch 

ungerechtes System. Diese Sichtweise ist auch für uns und unsere Zeit eine große 

Herausforderung.  

Wie dient man mit Hilfe des Mammons der Ungerechtigkeit Gott und nicht dem Mammon - das ist 

die Grundfrage. Lukas beantwortet sie in folgende Richtung: Sich Freunde machen bedeutet den 

Aufbau von neuen Beziehungen. Nicht Abhängigkeit und Ausbeutung sind die Zielrichtung sondern 

Solidarität, Teilen, Lebensmöglichkeiten für alle Beteiligten. Alle sollen zu essen und zu trinken 

haben, und Anteil an den Gütern dieser Erde. Diese Praxis ist der Situation der Ungerechtigkeit 

und der Ausbeutung diametral entgegengesetzt. 

Gott oder Mammon. Die Ausrichtung des Lebens entscheidet sich an dieser Frage.  

Der griechische Ausdruck mamonas hat seine Wurzeln im aramäischen Verb ´mn, was soviel wie 

vertrauen, trauen bedeutet. Mammon ist also etwas worauf man vertraut. Das was zuverlässig ist. 

Mammon meint mehr als Geld, nämlich das ganze Geflecht von ökonomischen, rechtlichen, 

politischen, gesellschaftlichen und religiösen Faktoren. Der Systemgötze Mammon und die 

anderen Götzen sind nicht einfach da sondern werden produziert, gemacht, eingesetzt von 

Menschen mit einem klaren Interesse, andere zu beherrschen. Hier gilt es anzusetzen.  

Denken wir nur an die vielen „neuen“ Kirchtürme in unserer Gesellschaft. Sie sollen Hinweis sein, 

wo die Menschen hinkommen und was sie anbeten sollen. Hoch in den Himmel ragend und des 

Nächtens hell erleuchtet preisen sie die neuesten Märkte und Einkaufstempel an. Weithin sichtbar 

sind sie zu Ziel- und Orientierungspunkten geworden – allerdings nur für die, die Haben, die Kaufen 

und damit Teilhaben können. Der Kapitalismus ist die moderne Kollektivform des Mammonismus. 

Gerade die Verbindung von Gemeinwohl und Eigennutz verschafft der bestehenden Ordnung ihre 

Legitimation und macht eine wirkliche Solidarität über den eigenen Gartenzaun hinaus schwierig. 

Zuerst ich, und wenn dann noch was überbleibt vielleicht die anderen.  

Dagegen gibt es die Idee des Reiches Gottes, die eine andere Logik des Miteinander ins Leben 

ruft. Das Reich Gottes führt aus dem Bereich des Mammon hinaus. Zum Reich Gottes kommt man, 

indem man sich in der Befreiungsbewegung Jesu engagiert, die darauf aus ist, dass alle genug 

zum Leben haben, die Güter dieser Welt gerecht verteilt sind, die Sorge um das Leben eine geteilte 

Sorge aller ist. 

Der Mammon ist und bleibt ungerecht. Er kann eigentlich nur richtig zum Nutzen der Mittellosen 

verwaltet werden. Dazu gehört auch die kritische Prüfung angebotenen Geldes, seien es billige 



Sozialpredigt 177: „Ihr könnt nicht beiden dienen…“ 

 
 

4 

Zinsen, seien es hohe Ausschüttungen. Geld ist kein Selbstzweck. Es ist dazu da, Gutes zu tun, 

nicht sich zu bereichern. 

Was brauche ich wirklich zum Leben? Was will ich wirklich arbeiten? Wie will ich wirklich mit 

anderen Menschen umgehen? Das sind Fragen der anderen Art, der Art, wie sie das Evangelium, 

die frohmachende und lebensbejahende Botschaft stellt. 

Was ist Gott dienen nun eigentlich? Diesen Fragen nachzuspüren. Sein Geschenk des Lebens an 

mich achten, nicht missbrauchen. Und das bin nicht nur ich, sondern alles und alle rund um mich 

herum, Menschen, Sterne am Himmel bis zur Kröte im Teich. Um zwischen mir und meiner 

Umgebung ein lebenswertes Milieu zu schaffen, brauche ich in erster Linie anderes als den 

Mammon Geld und Reichtum: Zuhören, Mitmenschlichkeit, Teilen, Friedfertigkeit, Freude daran 

haben, andere wachsen zu sehen.  

Der Gott, der befreit, ist der Gott, der die Erde geschaffen hat und dafür gesorgt hat, dass die Mittel 

zum  Leben da sind. An uns als VerwalterInnen liegt es, sie gerecht und für alle zum Leben zu 

verteilen. In einer Gesellschaft, wo Eigennutz und Privatvorsorge auf Kosten anderer überwiegen, 

wo das eigene Glück schon Lebensziel genug ist und solidarische Lebenswerte immer mehr 

demontiert werden ist das ein hoher Anspruch an uns. Gott und Mammon. Wir hätten da doch 

gerne den goldenen Mittelweg, der uns unser Leben ohne einschneidende Konsequenzen so 

weiterführen lässt mit ab und zu Almosen für die an den Rand gedrängten Brüder und Schwestern 

in Not. Als Ruhekissen und zur Beruhigung. Andere sind ja noch viel reicher und haben eh noch 

viel mehr. Denen sollte man ...  

„Da wärst ja blöd, wenn du da nicht zuschlägst“, „I spiel eh nur wenn Jackpot ist“, „So ein 

Wahnsinnsangebot kommt nie mehr wieder“,  – so klingen bekannte Phrasen, die die Herrschaft 

des Mammons im Alltag sichtbar machen.  

Mammon, von Montag bis Samstag und Gott am Sonntag.  Es wird Zeit, diese Verhältnisse wieder 

bewusst umzukehren und Gott und den Menschen wieder in die Mitte des Lebens zu rücken.  

 

Fürbitten: 

 Gott des Lebens und der Gerechtigkeit. Hilf uns, dass wir dem Geld in unserem Leben 
einen angemessenen Platz zuweisen und die rechte Verteilung schaffen. 

 Besitz macht abhängig und zerstört die Geschwisterlichkeit. Gib uns den Blick auf 
Wesentliches im Leben, nämlich auf die Menschen, die mit und um uns unterwegs sind. 

 Gib uns die Kraft, dem Mammon in dieser Welt zu widerstehen und deinem Reich zu 
trauen. 

 

Autor: Fritz Käferböck-Stelzer, Betriebsseelsorger in Traun-Nettingsdorf 

 

Anfragen und Rückmeldungen richten Sie bitte an: 
Sozialreferat der Diözese Linz, 4020  Linz, Kapuzinerstraße 84, Tel. (0732) 7610 - 3251  
e-mail: sozialreferat@dioezese-linz.at 
Weitere Sozialpredigten unter: www.diozezese-linz.at/soziales 
 

mailto:sozialreferat@dioezese-linz.at
http://www.diozezese-linz.at/soziales

