
20-2-2022 (7. So. C) Konrad 

 

Es steht leider oft zu viel auf 

dem Spiel, als dass sich Feinde 

lieben. 

Unsere Aufmerksamkeit ist der-

zeit auf die politische Auseinan-

dersetzung zwischen Russland 

und Ukraine gerichtet. Wir den-

ken aber auch an das andauern-

de mühevolle Ringen von Israe-

lis und Palästinenser um ein 

friedvolles Neben- oder sogar 

Miteinander im Hl. Land. 

Wir beobachten die Olympia-

Teilnehmer*innen, wie schwer 

sie sportliche Konkurrenz und 

persönliche Freundschaften ver-

einbaren können. 

Die Corona-Pandemie, insbe-

sondere die Frage der Impf-

Pflicht, hat Gräben in unsere 

Gesellschaft gerissen und man-

che Familien und Freundschaf-

ten entzweit.  

Auch sonst können unter Nach-

barn, Berufskolleg*innen oder 

Gemeindemitgliedern manche 

Verstimmungen und gegenseiti-

ge Abneigungen vorherrschen, 

die dem barmherzigen, großzü-

gigen Stil des heutigen Evange-

liums entgegen stehen. 

Was macht es uns so schwer, 

einzelne Worte oder Handlun-

gen nicht auf die Goldwaage zu 

legen, sondern nach einer Zeit 

des Schmerzes und des Belei-

digtseins auch wieder vergessen 

zu können? 

Was macht es uns so schwer, 

charakterliche Eigenheiten ei-

nes/r anderen mit gütigem Blick 

anzuschauen und auszuhalten ? 

Es hat wohl viel mit uns selber 

und unseren je eigenen Schwä-

chen und vorgespielten Stärken 

zu tun, wenn mir eine andere 

Person als Feind, als Betrüger 

oder als Sünder erscheint. 

Es bedarf sicherlich immer wie-

der der Kritik, der wohlmeinen-

den Unterscheidung der Geister, 

der geschwisterlichen Zurecht-

weisung. 

Die sog. correctio fraterna ist 

ein sehr wichtiger Schatz der 

christlichen Tradition.  

Im Mittelalter lernten die Klos-

ter-brüder einander kritische 

Rückmeldungen zu geben. Das 

mag uns auch heutzutage eine 

spirituelle Grundregel sein, dass 

wir Kritik nicht als Nörgeln, 

sondern eben als wohlmeinende 

Unterscheidung der Geister be-

trachten. 

Jede und jeder von uns trägt 

wohl auch seine seelischen Ver-

letzungen mit sich, aufgrund 

deren er oder sie sich selber un-

bedankt, ausgenützt oder gar 

ausgegrenzt fühlt. 

Aus psychologischer Sicht wis-

sen wir, dass manche Wunden 

jahrzehntelang offenbleiben o-

der Jahre später wieder aufgeris-

sen werden können. 

Dennoch gehört zu einer be-

wusst christlichen Lebenshal-

tung, dass wir uns durch die 

Worte Jesu zur Feindesliebe, zu 

Vergebung und Aussöhnung 

auffordern lassen und statt ei-

nem kleinlichen Tauschhandel 

von Gütern und Anerkennungen 

das großherzige Geben und 

Verzeihen einüben. 

Es geht also darum, niemanden 

vorzuverurteilen, über keinen 

schlecht zu reden bzw. das rich-

tige Maß des Beschenkens und 

Bedankens zu finden. 

Es steht viel auf dem Spiel, ei-

nander anzunehmen, nicht als 

feindselige Konkurrenten oder 

sich ausgrenzende Nutznießer 

zu betrachten, sondern einander 

die Schwächen und Fehler zu 

vergeben, trotz Verärgerungen 

und Missstimmungen aufeinan-

der zuzugehen und jedem und 

jeder einen Platz in einem grö-

ßeren Lebensgefüge wohlwol-

lend zuzugestehen. 

Solche Erfahrungen und Frage-

stellungen kennen wohl viele 

aus der eigenen Familie, aus 

dem Freundeskreis, dem Berufs-

leben und vielleicht auch aus 

dem Umfeld einer christlichen 

Gemeinde. 

Derzeit sorgen wir uns darum, 

ob die politisch Verantwortli-

chen großer Länder durch ihre 

diplomatischen Vermittlungen 

einen Krieg im Osten Europas 

abwenden können. 

Von einem kriegerischen Wett-

streit haben wir auch in der Le-

sung gehört. 

König Saul verfolgt seinen 

Kronprinzen David. Dieser 

könnte ihn in einer nächtlichen 



Geheimaktion töten, tut es aber 

nicht – weil er Saul als Gesalb-

ten Gottes anerkennt und achtet. 

Das Beispiel aus der Geschichte 

Israels verallgemeinert Jesus in 

seiner Rede zur sog. Feindeslie-

be. 

Dabei verpflichtet Jesus die 

Jünger nicht dazu, alle Men-

schen in der gleichen Intensität 

zu lieben. 

Aber die Achtung vor dem an-

deren, mit dem ich auf Kriegs-

fuß stehe, muss so groß sein, 

dass ich ihm oder ihr noch etwas 

Gutes tun oder wünschen kann. 

Unser Leben im großen wie im 

kleinen soll, ja muss wieder 

mehr zu einem Spiel werden, in 

dem ich meine Rolle nicht zu 

ernst nehme, aber mich auch 

nicht auf eine bestimmte Maske 

festlege, sondern alle als ganze 

Personen einen guten Platz zu-

gestehe. 

Wir wollen das Leben als ein 

freies, unbekümmertes Spiel der 

menschlichen Kräfte betreiben, 

im Vertrauen darauf, dass der 

Hl. Geist uns anleitet und be-

gleitet. 

Dabei möge niemand dieses 

Spiel mit zu viel rechthaberi-

schem Ernst oder mit zu hohem 

finanziellen Einsatz zerstören. 

Die Leichtigkeit des Seins, wie 

wir sie ohne die jetzigen 

Corona-Einschränkungen in der 

Faschingszeit feiern könnten, 

gibt uns eine bestimmte Ahnung 

von der Güte und Barmherzig-

keit, die Jesus Christus uns ver-

kündet und die er von uns ein-

fordert. 

Güte und Barmherzigkeit sollen 

Regie führen im Spiel des Le-

bens und nicht eine Ideologie 

oder das Geld. Sie sind das rei-

che, überfließende Maß, mit 

dem jede/r, ja alle Menschen in 

allen Ländern und Religionen 

beschenkt werden können. 

Pokern wir uns also nicht um 

Leben und Tod, sondern lassen 

wir alle an einem guten, sinner-

füllten Leben mitspielen. 


