Predigtbausteine des Bischofs
zur Osterlichen Bufzeit 2011

Fiir die Sonntage der Osterlichen Buf3zeit 2011 hat Bischof Manfred Scheuer wieder
Predigtbausteine geschrieben. Diese verstehen sich als Anregungen, sollen aber auf
die jeweilige Situation und Pfarrgemeinde hin konkretisiert werden. Die Zuordnung
der einzelnen Themen zu den Sonntagen ist verdnderbar. Damit die Prediger
individuell damit weiterarbeiten kénnen (Streichungen, Kiirzungen, Ergdnzungen),
sind die Texte via Internet auf: www.dibk.at abrufbar.

1. Fastensonntag
Schuld, BuBe und Umkehr.
Wir stecken drinnen

,ES war einmal eine Gemeinschaft von Schurken, das heil3t, es waren keine
Schurken, sondern gewdhnliche Menschen. Sie hielten immer zusammen. Wenn
zum Beispiel einer von ihnen jemanden, einen Fremden, aullerhalb ihrer
Gemeinschaft Stehenden, auf etwas schurkenmalige Weise ungllcklich gemacht
hatte - das heif3t wieder nichts SchurkenmaRiges, sondern so wie es gewohnlich, wie
es ublich ist - und er dann vor der Gemeinschaft beichtete, untersuchten sie es,
beurteilten es, legten BuRen auf, verziehen und dergleichen. Es war nicht schlecht
gemeint, die Interessen der einzelnen und der Gemeinschaft wurden streng gewahrt,
und dem Beichtenden wurde das Kompliment gereicht, dessen Grundfarbe er
gezeigt hatte: ,Wie? Darum machst du dir Kummer? Du hast doch das
Selbstverstandliche getan, so gehandelt, wie du musstest. Alles andere ware
unbegreiflich. Du bist nur Gberreizt. Werde doch wieder verstandig.” So hielten sie
immer zusammen, auch nach ihrem Tode gaben sie die Gemeinschaft nicht auf,
sondern stiegen im Reigen zum Himmel. Im Ganzen war es ein Anblick reinster
Kinderunschuld, wie sie flogen. Da aber vor dem Himmel alles in seine Elemente
zerschlagen wird, stlrzten sie ab, wahre Felsblocke® (Franz Kafka,
Hochzeitsvorbereitungen auf dem Lande).

Sinde hat nicht blo3 eine individuelle und personliche Seite, sondern auch eine
soziale, Ubergreifende, gemeinschaftliche Form. Keiner ist eine Insel, jeder steht
schon in einem Zusammenhang, in Verleiblichungen und Strukturen von Gnade und
Sinde. Das Bdse wird erfahren in einer Spannung zwischen der personalen
Verantwortung, die an niemand abgetreten werden kann, und einem umgreifenden
Zusammenhang, der Uber das einzelne Bose hinausgeht und dieses Uberschreitet.

Ausreden und Siindenbocke

Noch nie hat es in der Geschichte der Menschheit eine Kultur gegeben, die so auf
Anschuldigung, Outing, BloRstellung und Vorverurteilung ausgerichtet war, wie die
unsere. Auf den TV Blhnen wird das mediale Bul3- und Gestandniswesen geradezu
zelebriert. Dem ,schuldigen Menschen® steht der ,tragische Mensch® gegenuber,
dem es fern scheint mit eigener Schuld umzugehen. In einem Klima der
Verdrangung, der Verharmlosung und der Wegrationalisierung des Bosen haben wir
einem heimlichen Unschuldswahn zu widerstehen, der sich ausbreitet und mit dem
wir Schuld und Versagen, wenn Uberhaupt, immer nur bei ,den anderen’ suchen, bei
den Feinden und Gegnern, bei der Vergangenheit, bei der Natur, bei Veranlagung
und Milieu. Die Bitte ,befreie uns von unserer Schuld“ hat sich gewandelt zu einem
,Herr, bestatige unsere Unschuld.“ Wir haben eine (Un)-Kultur der Ausreden, eine
Hochkonjunktur der Entschuldigungsarrangements, einen enormen
Sindenbockbedarf. Unser Verhaltnis zu unserer Freiheit scheint zwiespaltig. Die
Erfolge, das Gelingen unseres Tuns und die Siege schlagen wir uns gern selbst zu.



Im Ubrigen aber kultivieren wir eher die Kunst der Verdrangung, der Verleugnung
unserer Zustandigkeit, und wir sind auf der Suche nach immer neuen Ausreden
angesichts der Nachtseite, der Katastrophenseite, angesichts der Ungliucksseite des
Lebens.

Was ist Siinde?

Gott will das gute und geglickte Leben des Menschen. Ein Verstol3 gegen das
menschlich Gute, gegen das eigene Heil, ist auch eine Beleidigung Gottes und
Sinde. Sinde gegen das eigene Wohl. Sinde zersetzt das eigene Leben. Im
Evangelium wird diese Verweigerung als Ausrede (vgl. das Gleichnis vom
Hochzeitsmahl in Mt 22,1-14), auch als Feigheit und Angst angesprochen. Siinde ist
das Vergraben des eigenen Talents in der Erde (Mt 25, 14-30).

Sinde zerstort das Leben zwischen den Menschen, sie zerstdért Gemeinschaft.
Sinde ist Abkapselung, sie errichtet Mauern und stellt Gitter auf. Das Leben wird
zum Kreisen um den eigenen Bauchnabel, zum beharrenden, fixierten, verkrusteten
Monolog. Die Siinde verweist auf die Isolierstation. Zunachst erscheint es schon, die
eigene Macht andere spuren zu lassen, es erscheint verlockend, zu urteilen und zu
verurteilen. Letztlich aber machen solche Haltungen und Verhaltensweisen einsam.
Und schlief3lich ist Sinde das Gottwidrige, Abwendung von Gott und Hinwendung zu
Gotzen. Wenn wir Menschen vergessen, wer Gott ist und was Gott fur uns ist, dann
geraten wir in Teufelskreise. Von der Bibel her ist der Inbegriff der Schuld und der
Sinde die Verweigerung und die Verletzung der Liebe (vgl. Mk 12, 28-32 par; Mt 25,
31-46; 1 Joh).

BuBe und Vergebung

Ein erster Schritt von Umkehr und Bufle ist die Eintbung in Dankbarkeit und
lie-bende Aufmerksamkeit. So hat nicht der drohende moralische Zeigefinger das
erste Wort. Wir sind Gottes gelungene Schdpfung: Gott sah, dass es sehr gut war.
Wir sind nicht Gottes Pfuschwerk. BulRe stellt das eigene Leben unter das Ja Gottes.
In einem zweiten Schritt ist Bul3e die Erkenntnis: Ich bin ein Sinder (1 Jo 3). Bei der
Sinde ist es meistens nicht so, dass ich mich gleich bewusst und frei in einer
schweren Materie vergehe. Siinde ist eher eine innere Kraft, die in kleinen Schritten
langsam, aber sicher voranschreitet, sie ist eine Tendenz, die meint: einmal ist
keinmal. Und doch geht sie mit einer Logik ihren Weg der Zerstérung. Sie ist eine
Neigung, die sich anziehend und be-schwichtigend einschleicht: Das ist doch nicht
so tragisch, das wird doch nicht so schlimm sein. Dann wird die Sinde geduldet:
jeder hat doch einige Fehler. So nach und nach schleicht sich eine Minderwertigkeit
des Lebens ein, so nach und nach geht die Freude verloren, so nach und nach
gehen Freundschaften in Bri-che, so nach und nach wird Gott gleichgultig. Langsam
wird alles eine halbherzige Sache.

Bule schlief3t dann die Reue ein, es geht um das Erkennen der Siinde in ihrer
Tiefenschicht. Es geht um ein Zu-Ende-Flhlen von Haltungen und Verhaltensweisen.
Reue ist das Verkosten der Freude an Gott und das schmerzliche Erkennen des
Kontrastes dazu in meiner Sunde. Dann ist es wichtig, sich davon innerlich zu
distanzieren und Abschied zu nehmen. Es gibt ja durchaus auch ein Verliebtsein in
manches Fehlverhalten, in die eigene Traurigkeit. Die innere Distanzierung erfordert
auch eine Rechenschaft (ber mein Verhalten. Nicht nur die Symptome sind
anzuschauen, sondern auch die Ursachen des Fehlverhaltens. Zeit braucht auch der
Blick auf die Genese, die Geschichte der Probleme. Motive und Absichten sind zu
hinterfragen.



Letztlich zielt der Prozess der BulRe auf ein Fest der Begegnung (Lk 15; Lk 19, 1-10).
Positiv geht es um den Geschmack am Guten, am Reich Gottes, um einen inneren
Spdursinn fur das, was wirklich Leben ist: Wahle das Leben (Dtn 30, 15-20).

Vom Verzeihen und von der Vergebung

Begangenes Unrecht, Verleiblichung des Bodsen, Schuld sind nicht einfach durch
eigene Strategien und Aufarbeitung aus der Welt zu schaffen. Die vorletzte Bitte des
Vater Unser: ,Vergib, wie wir vergeben haben® ist die einzige, die mit einer
Forderung verbunden ist, namlich dass wir auch selber vergeben. Die Vergebung
macht das Geschehene nicht ungeschehen, aber es kann das Gute wieder zulassen
und kann nach dem Fest der Verséhnung zu vertiefter Gemeinschaft fuhren. Letztlich
kann Gott allein Stindenvergebung voll-bringen. Sein machtiges Wort hebt die Stinde
und das Bdse auf und schafft eine Neuschdpfung.

2. Fastensonntag
Leiden und Verklarung

,Vieles kann ich ertragen. Die meisten beschwerlichen Dinge duld ich mit ruhigem
Mut, wie es ein Gott mir gebeut. Wenige sind mir jedoch wie Gift und Schlange
zuwider, Viere: Rauch des Tabaks, Wanzen und Knoblauch und Kreuz.“ So Johann
Wolfgang Goethe in den ,Venezianischen Epigrammen®. Und in seinem ,Faust® singt
der ,Chor der Engel: ,Christ ist erstanden! Selig der Liebende, der die betribende,
heilsam und Ubende Prifung bestanden.“ Faust erwidert: ,,Was sucht ihr, machtig
und gelind, Ihr Himmelsténe, mich am Staube? Klingt dort umher, wo weiche
Menschen sind. Die Botschaft hor ich wohl, allein mir fehlt der Glaube; das Wunder
ist des Glaubens liebstes Kind. Zu jenen Spharen wag ich nicht zu streben,
O tonet fort, ihr siRen Himmelslieder! Die Trane quillt, die Erde hat mich wieder!*
Viele gegenwartige Zeitgenossen kdénnen wie Goethe weder mit der Botschaft von
Leiden und Kreuz noch mit der Osterbotschaft von der Auferstehung etwas
anfangen. Das Evangelium des 2. Sonntags der dsterlichen Bulzeit stellt gerade
diese beiden Botschaften ins Zentrum. Sind sie ein Verrat an der Erde, oder sind sie
letztlich Predigten des Todes und vermiesen sie die Lebensfreude? Wenn wir Leid,
Kreuz und Tod ausblenden, dann sind wir nicht wirklich dem Leben naher und mehr
an der Freude dran. Es ware Verrat an konkreten Menschen und Vergesslichkeit,
Gleichgultigkeit gegenltber Krankheit und Not.

Offene Augen

Es gibt viele blinde Flecken in der Gesellschaft, blind gegentber dem Kleinen und
Schwachen, gegenuber Leiden und Krankheit, gegentiber dem Schmerz und dem
Dunklen. Fur viele Bereiche des Dunklen und des Schmerzes gibt es Beruhigungs-
und Betadubungsmittel. Nachrichten und Lebensinhalte werden allesamt auf
Unterhaltungsergiebigkeit getestet. Die Botschaft der Heiligen Schrift lautet:
Aufwachen, die Augen o6ffnen! Jesus sagt uns nicht: Macht die Augen zu, im
Gegenteil! Es gibt eine unbedingte Wahrnehmungspflicht fir fremdes Leid. Wir héren
die Passion und nehmen das Kreuz wahr: weil wir wahrnehmen und anerkennen,
was bei anderen und bei uns da ist, weil unsere Wahrnehmung sich nicht auf das
schone, angenehme Leben reduziert, weil wir der Vergesslichkeit und Verdrangung
gegenuber Menschen, die uns nicht passen, widerstehen wollen. Diese
Wahrnehmung ist aber mit einer ,erdenschweren Hoffnung“ verbunden. Denn das
Gegenteil des Leidens ist nicht einfach das Gluck, der Gegensatz zur Klage nicht der
Jubel und der Dank. Es ist die Abstumpfung, die dem Leben am fernsten ist.



Taborstunden

Jesus wird auf dem Tabor verklart. Dabei wird ein Ausblick auf die Auferstehung und
auf den Himmel eroffnet. Es wird aber auch vom Ende, d.h. von Leiden und vom
Kreuz gesprochen. Und nach dieser Erfahrung der Hoffnung, kommt der Abstieg in
die Niederungen des Alltags. Auch wir machen Erfahrungen der Verklarung: Es gibt
Sternstunden des Lebens, die wir nie vergessen. Das kann der Blick auf eine Blume
sein, das Erleben der Natur, ein gutes Buch, eine beriihrende Symphonie oder die
innere Schonheit von Menschen. Das sind Taborstunden, Erfahrungen des Gllicks,
der Lebensfreude, der intensiven Beziehung, die zu uns gehoéren. Solche
Erinnerungen sind Anker der Hoffnung; sie geben Zuversicht auch in dunklen
Stunden und lassen nicht verzweifeln. In solchen Erfahrungen erschlie3t sich der
Sinn der Lebensgeschichte.

Zum Glauben gehort beides: die Fahigkeit zur Freude und zum Glick wie auch die
Bereitschaft zum Leiden. Jesus vermiest die Freude und das Gluck nicht. Der Glaube
ist aber kein Trick, um dem Leiden und dem Tod zu entkommen. Wahre Liebe kann
den anderen ,gut leiden“. Wer an einer Sache oder an einem Menschen nicht auch
gelitten hat, kennt und liebt sie oder ihn nicht. Wir brauchen nicht eigenmachtig um
eines asketischen Ideals willen Leiden und Kreuz suchen und ergreifen. Wohl aber
kann kein Christ vollig achtlos an der Leidensteilnahme vortibergehen und sich der
Solidaritdt mit den Leidenden verweigern. Die Nachfolge Jesu mutet auch die
Erfahrung des Sterbens und sogar der Gottverlassenheit zu. Das Evangelium von
der Verklarung tragt einen Zugang zum Leiden, zum Geheimnis der auch im Unglick
durchgehaltenen Liebe. Wir horen im Evangelium die Melodie des Leidens und die
Botschaft von der Hoffnung, von der Auferstehung und Vollendung. Seltsamerweise
klingt dieses Zusammenspiel nicht falsch und schrag. Unertraglich wirde es nur
klingen, wenn die Melodie der Lebensfreude mit dem Larm der Abstumpfung, der
Oberflachlichkeit, des Zynismus und der Resignation zusammenspielen muisste.

Freude und Hoffnung, Trauer und Angst

,Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der
Armen und Bedrangten aller Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst
der Junger Christi. Und es gibt nichts wahrhaft Menschliches, das nicht in ihren
Herzen seinen Widerhall fande. ... Darum erfahrt diese Gemeinschaft sich mit der
Menschheit und ihrer Geschichte wirklich engstens verbunden® (Pastoralkonstitution
1). Sinn der Osterlichen BuRzeit kann es sein, Menschen in ,Freude und Hoffnung,
Trauer und Angst‘ beizustehen, sie zu begleiten und in eine je groflere Fllle des
Lebens zu fiuhren (GS 1). Christen sind, von der Verklarung Jesu her, Diener der
Freude und der Hoffnung. Wir sind nicht berufen, Agenten der Resignation oder
Unheilspropheten zu sein, sondern Anwalte der Hoffnung. ,Gott hat uns nicht einen
Geist der Verzagtheit gegeben, sondern den Geist der Kraft, der Liebe und der
Besonnenheit* (2 Tim 1,7).

3. Fastensonntag
Feindschaft und Versohnung

,Ene mene mu und weg bist du!“ Nicht wenige erleben heute ein Klima das gepragt
ist von Konkurrenz und Neid, in dem geradezu systematisch schikaniert wird. In den
Internet-Gemeinschaften aufert sich Datenmissbrauch zunehmend im Mobbing.
Mobbing ist eine Form offener oder subtiler Gewalt gegen Personen Uber einen
langeren Zeitraum mit dem Ziel der sozialen Ausgrenzung. Immer wieder wird von
Fallen berichtet, die selbst Kinder in Depressionen oder gar in den Suizid treiben.
,Ich mach dich fertig!“ oder ,Ich stell dich kalt!”



Einmal ging eine Frau zum heiligen Philipp Neri und beichtete Uber einige Menschen
getratscht zu haben. Der Heilige erteilte ihr die Absolution, gab ihr allerdings eine
merkwuUrdige BulRe auf. Er sagte ihr, sie solle nach Hause gehen und mit einem
Huhn zu ihm zurtickkehren. Auf dem Weg moge sie das Tier rupfen. Als sie wieder
vor ihm stand, sagte er zu ihr: ,Jetzt geh heim, und sammle alle Federn wieder auf,
die du auf deinem Weg hierher fallengelassen hast.“ Die Frau erwiderte, dass dies
doch unmoglich sei: In der Zwischenzeit seien die Federn gewiss vom Wind verweht
worden. Genau darauf hatte der hl. Philipp Neri gewartet: ,Siehst du, so wie es
unmoglich ist, die einmal vom Wind verwehten Federn einzusammeln, so ist es auch
unmoglich, Tratsch und Diffamierung wieder zuriickzunehmen, sind sie erst einmal
dem Mund entflohen.”

Nicht wenige sehen andere unter dem Vorzeichen der Bedrohung, der Rivalitat und
der Feindschaft. Rivalitat richtet Grenzen auf zwischen Menschen, Rassen und
Nationen und erzeugt Feindbilder. Durch Rivalitat und Konkurrenz geht heute mehr
und mehr die Fahigkeit verloren, echte Beziehungen einzugehen und sich einem
Miteinander zu 6ffnen. Eine groRe Gefahr fir das gemeinsame Miteinander ist der
Neid. Der Neid ist die Traurigkeit Uber das Gut, Uber das Glick eines anderen. Wenn
es einem anderen gut geht, so geht es mir schlecht. Wenn der andere gesund ist, so
werde ich krank. Wenn der andere gewinnt, bin ich Verlierer. Es gibt das Schielen
und Vergleichen, es gibt die Konkurrenz und eben den Neid, die Beziehungen
nachhaltig vergiften.

Krankungen

An der Wurzel von Aggression, Gewalt und Misshandlung stehen haufig auf Seiten
der Tater - wenn auch nicht zwangslaufig - eigene Erfahrungen von Gewalt,
Missbrauch und Unterdriickung. Die Unfahigkeit der Verséhnung mit sich selbst,
Unversohntheit gegentber Erfahrungen des Unrechts, des Zukurzgekommenseins,
Ressentiments gegen die eigene Herkunft, verkehrte Bindungen und nicht
ausgereifte Beziehungen setzen sich wie Gift fest, das in allen Entscheidungen und
Handlungen des Lebens wirkt. Krankungen werden nicht selten zum Nahrboden der
Destruktivitat, der Verweigerung.

In der Osterlichen BulRzeit stellt sich uns die Frage, was Unrecht, Verwundungen,
Demiutigungen, Krankungen, eigene und fremde Schuld mit uns anstellen.
Fluchtmechanismen wie die Suche nach Sindenbdcken, die Verdrangung ins
Unbewusste, Aggression oder das Schlucken sind keine wirkliche Erlésung und
Befreiung. Wenn Ungerechtigkeiten mit Hass bekampft werden, wird das Unrecht
mehr. Wer sich selbst und anderen nicht verzeihen kann, wird vom Groll dominiert.
Dann greift Vergiftung um sich. Manche sammeln sich ein Vorratslager an Vorwurfen
gegen andere an.

,Rabbi Sussja lehrte: Gott sprach zu Abraham: ,Geh aus deinem Land, aus deinem
Geburtsort, aus dem Haus deines Vaters in das Land, das ich dir zeigen werde.” Gott
spricht zum Menschen: Zuvorderst geh aus deinem Land - aus der Trubung, die du
dir selber angetan hast. Sodann aus deinem Geburtsort - aus der Tribung, die deine
Mutter dir angetan hat. Danach aus deinem Vaterhaus - aus der Trubung, die dein
Vater dir angetan hat. Nun erst vermagst du in das Land zu gehen, das ich dir zeigen
werde.“ (Martin Buber, Die Erzahlungen der Chassidim)

Abriistung des Denkens

In der Osterlichen Bulzeit sind wir aufgerufen, Versdhnung zu leben und Frieden zu
stiften, im Kleinen und im Grof3en. Dabei geht es zunachst um eine Abristung des
Denkens. Da sollen eigene Verfolgungsangste und Hassgeflihle aufgearbeitet,
Feindbilder abgebaut und Vorurteile hinterfragt werden. Von daher ist es wichtig,



wohl mit den eigenen Grenzen zu leben, mit diesen aber dynamisch umzugehen und
so leibliche, biologische und nationale bzw. ethnische Grenzen zu Uberschreiten.
Dann stellt sich die Frage, wo die Wurzeln von Konflikten und Gehassigkeiten liegen.
An der Wurzel von Terror und Barbarei stand in der Vergangenheit nicht selten die
Anmallung absoluter Macht Uber Leben und Tod, stand die Verachtung des
Menschen, die Verachtung von Behinderten und Zigeunern, die Verachtung von
politischen Gegnern, die Verachtung von Traditionen, die Verachtung der ,Anderen’.
Verachtung signalisiert: Du bist fur mich UberflUssig, reiner Abfall und Mill, den es zu
verwerten und dann zu entsorgen gilt, eine Null, ein Kostenfaktor, den wir uns nicht
mehr leisten wollen.

Den Kreislauf der Gewalt iiberwinden

Jesus durchbricht aus der Einwurzelung in Gott die unheilvolle Kette von Gewalt und
Gegengewalt. Am Kreuz, dem Gipfel der Feindesliebe, der Bereitschaft zu
Vergebung und Verséhnung, ist Jesus bereit, die Aggressionen der anderen auf sich
zu ziehen und diese an sich auslaufen zu lassen. So Uberwindet er das Bése durch
das Gute (R6m 12,21). In ihm zeigt sich auch der Unterschied zwischen dem wahren
und dem falschen Gott: ,Der falsche Gott verwandelt das Leiden in Gewaltsamkeit.
Der wahre Gott verwandelt die Gewaltsamkeit in Leiden. “Es ware schlimmster
Gotzendienst, mit Gewalt andere zu beseitigen oder zu téten, um Leiden zu
uberwinden. Um der ,gottlichen Liebe nachzufolgen, darf man niemals Gewalt
ausutben®. (Simone Weil)

So geht es um die Frage, was den Kreislauf des Bdsen vorantreibt, was die Spirale
der Gewalt in die Hohe treibt und worin wirklich Heilung liegt. Papst Johannes Paul Il.
schreibt in einer Botschaft zum Weltfriedenstag: ,Um das Gut des Friedens zu
erlangen, muss vollen Bewusstseins festgehalten werden, dass Gewalt ein
inakzeptables Ubel ist und niemals Probleme 16st. Gewalt ist eine Liige, denn sie
verstoRt gegen die Wahrheit unseres Glaubens, gegen die Wahrheit unserer
Menschlichkeit. Gewalt zerstort das, was sie zu verteidigen vorgibt: die Wirde, das
Leben, die Freiheit der Menschen. Unerlasslich ist daher die Forderung einer echten
Erziehungsarbeit zur Schulung des Gewissens, die alle, vor allem die jungen
Generationen, zum Guten heranbilden soll, indem sie fir den Weitblick eines
unverkirzten und solidarischen Humanismus 6ffnet, den die Kirche befirwortet und
wilnscht. Auf dieser Grundlage ist es mdglich, eine soziale, wirtschaftliche und
politische Ordnung ins Leben zu rufen, die der Wirde, der Freiheit und den
Grundrechten jedes Menschen Rechnung tragt‘. Der einzige Weg um aus dem
Teufelskreis des Bdsen durch das Bése herauszukommen, liegt in der Annahme des
Apostelwortes: ,Lass dich nicht vom Bosen besiegen, sondern besiege das Bose
durch das Gute* (R6m 12,21).

Eine Spiritualitat der Gewaltlosigkeit setzt auf den Dialog als Grundpfeiler in der
Konfliktbewaltigung. In einem richtigen Dialog ist es zunachst wichtig, Achtung vor
der Person des Gegners und seinen Werten zu zeigen und seine Wahrheit
aufzugreifen. Offene Kommunikation setzt die Bereitschaft, vom anderen etwas zu
lernen voraus und bedeutet auch, eigene Mitschuld am Konflikt einzugestehen. Der
Dialog steht schlieRlich unter dem Ethos der Wahrheitssuche, d.h. das Unrecht muss
beim Namen genannt, dargestellt und analysiert werden. Dafir ist es wichtig, eine
innere Distanz zu den eigenen Interessen, von Selbstbehauptung und Aggression zu
haben. So ist Selbstdisziplin, die Reinigung und Konzentration der eigenen geistigen
Krafte (z.B. durch Gebet und Fasten) eine Voraussetzung flr eine gewaltfreie
Konfliktregelung. Soll der Dialog gelingen, braucht es konstruktive Vorschlage, die
dem Gegner eine Umkehr ohne Gesichtsverlust, ohne das Gefiihl der Demutigung
und der Niederlage ermdglichen. Gewaltloser Dialog als Ort der Konfliktregelung
braucht unter den Umstanden der harten Realitdt auch die Bereitschaft zum



Prestigeverlust, berufliche und finanzielle Nachteile einzustecken, die Bereitschaft,
fur das Evangelium Schlage einzustecken, auch Misserfolge, Enttduschungen und
Leiden zu ertragen. um so tatig oder auch erleidend die Situation zu entgiften, zu
entfeinden und umzuwandein.

Saulen des Friedens

Papst Johannes XXIIl. sah in seiner Enzyklika ,Pacem in terris“ vier
Voraussetzungen des Friedens: Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe und Freiheit. Die
Wahrheit wird die Grundlage des Friedens sein, wenn jeder aul’er seinen Rechten
auch seine Pflichten gegenuber den anderen ehrlich anerkennt. Die Gerechtigkeit
wird den Frieden aufbauen, wenn jeder die Rechte der Anderen konkret respektiert
und sich bemuht, seine Pflichten gegenuber den Anderen voll zu erfillen. Der Weg
zum Frieden, so der Konzilspapst, muss Uber die Verteidigung und Forderung der
menschlichen Grundrechte flhren. Die Sicherung des Friedens ist nicht ohne den
Schutz der Menschenrechte und der Menschenpflichten moéglich. Es ist aber nicht
nur das Recht des einzelnen. Johannes XXIIl. verweist auch und gerade auf das
Gemeinwohl, und zwar auf internationaler, universaler Ebene. Die Liebe wird der
Sauerteig des Friedens sein, wenn die Menschen die No6te und Bedurfnisse der
anderen als ihre eigenen empfinden und ihren Besitz, angefangen bei den geistigen
Werten, mit den anderen teilen. Die Freiheit schlie3lich wird den Frieden nahren und
Frichte tragen lassen, wenn die Einzelnen bei der Wahl der Mittel zu seiner
Erreichung der Vernunft folgen und mutig die Verantwortung fir das eigene Handeln
ubernehmen.

Versohnen und Freundschaft leben

Bule meint, von der Stuinde (Gutes unterlassen, Bdses tun) abzulassen und sich Gott
erneut zuzuwenden (Umkehr). Nicht umsonst heil3t das Sakrament der Bulie auch
,Sakrament der Verséhnung. In der dsterlichen Bufizeit geht es um die Verséhnung
mit sich selbst, um die Verséhnung mit den anderen, mit der Gemeinschaft und mit
der Kirche und um die Verséhnung mit Gott. BuRe konkretisiert sich in Gebeten und
Fasten, Besuch von Gottesdiensten und Werken der Nachstenliebe. Fastenzeit als
Besinnung auf das Wesentliche kann eine Zeit sein, in der wir uns Zeit nehmen und
in der wir Zeit haben, Zeit fur Kinder, fir Kranke und Pflegebedurftige, Zeit fir die
Familie und fir Freunde, Zeit fur schwierige Menschen, Zeit fir Gott. Von der
Heiligen Schrift her bedeutet ,Lieben” nicht zuletzt ,Zeit haben®. Nur wer sich fur den
und die anderen Zeit nimmt, kann sich auf sie einlassen, sie lieben. So vermittelt es
zumindest das Gleichnis vom barmherzigen Samariter (Lk 10,25-37).

4. Fastensonntag
Krankheit und Heilung
Hauptsache gesund!?

,Hauptsache gesund! — vertraut ist dieser Satz als Refrain und Schlusspunkt
alltaglicher Plauderei. Vor allem Gesundheit — lautet der gute Wunsch zu jedem
Anlass und fur Jubilare jeden Alters. Gesundheit steht, wen wundert dies, ganz oben
auf der Rangliste der personlichen Guiter, wenn Demoskopen nach personlichen
Wiunschen und Hoffnungen fir die Zukunft fragen. Naturlich lassen wir uns unser
Gesundsein auch etwas kosten, und das beschrankt sich keineswegs auf die
Krankenversicherungsbeitrdge. Mit dem Versprechen, Gesundheit zu erhalten oder
wiederherzustellen, ist viel Geld zu verdienen. Gesundheit ist ein riesiger
Wachstumsmarkt.



Was ist das Uberhaupt, Gesundheit? Ist es das statistisch Normale? Die
Weltgesundheitsorganisation WHO definiert Gesundheit ein kdrperliches, seelisches
und soziales Wohlbefinden — wer aber ist dann noch gesund? Da ist das Bonmot
eines Internisten ehrlicher, wenn er meint, gesund sei eine Person, die nicht
ausreichend untersucht wurde. Friedrich Nietzsche schrieb: ,Gesund ist dasjenige
MalRl an Krankheit, das es mir noch erlaubt, meinen wesentlichen Beschaftigungen
nachzugehen.”

Gleichzeitig verschiebt sich diese Erwartungshaltung aber immer starker auf die
Gesellschaft als Ganze. Gesundheit wird zu einem erwerbbaren Produkt, zur Ware,
zu einem verfugbaren Gut, zur verwalteten Lebensressource, auf die ein Anspruch
besteht, der von den daflr bereitgestellten Spezialisten zu erfillen ist. Im Ganzen
wird der moderne Mensch jedoch kranker, weil sich seine Einstellung zum Kranksein
verandert und wir heute ein krankes Verhaltnis zur Gesundheit haben. Recht
verstanden meint Gesundheit nicht nur die Abwesenheit von kérperlichen und
seelischen Stérungen, sondern die Fahigkeit, die eigenen Lebensaufgaben auch
unter Belastungen und Einschrankungen erfiillen zu kénnen.

Gesundheit ist nicht mit dem bloRen Funktionieren des Organismus deckungsgleich,
Gesundheit meint vor allen Dingen Beziehung: Gemeinschaft mit Gott in der
Gemeinschaft der Menschen, Erfahrung des Geliebtseins und aktives Liebenkdnnen,
empfangender und schopferischer Austausch mit der Welt. Das Leben ist bedroht
durch den Tod, der dementsprechend Absinken in Beziehungslosigkeit,
Versteinerung des Herzens und radikale Ohnmacht bedeutet. Gerade in der
schweren Krankheit wird diese Bedrohtheit des Lebens erfahren, nicht in irgendeiner
Krankheit, sondern in jener, die den Leidenden mit seiner Hinfalligkeit konfrontiert,
die seine schopferischen Fahigkeiten lahmt, ihm die Freunde fremd macht, seine
Kraft zum lebendigen Austausch mit den anderen schwéacht, die ihn so sehr betrifft,
dass er sich als Ganzer in Frage gestellt sieht. Krankheit ist eine ,Erschitterung des
gesamtmenschlichen Befindens®. Nicht selten reagieren Menschen mit Angst,
Hoffnungslosigkeit und Verzweiflung, oder auch mit Ungeduld und Aufruhr.
Gesundheit zu vergdtzen macht noch mehr krank. Es geht um ein gesundes
Verhaltnis zur Krankheit. Ein gesundes Verhaltnis zur Krankheit zeigt sich darin, dass
diese als Bestandteil des eigenen Lebens zugelassen wird. Der Kampf gegen die
Krankheit und der Wille zum Gesundwerden sind naturliche Tendenzen im
Menschen, die den Heilungsprozess verstarken. Ernsthafte Krankheiten muissen
dagegen in die eigene Lebensflihrung integriert werden. Sie flhren zu einem
Weiterleben unter veranderten Bedingungen und kénnen als eine Grenzsituation
erlebt werden, die uns dazu mahnt, das eigene Leben unter ein neues Vorzeichen zu
stellen.

Begegnung mit dem heilenden Jesus

In der 6sterlichen Bul3zeit sind wir eingeladen, mit unseren Schwachen und Grenzen,
mit unseren Wunden und Krankheiten, dem heilenden und auch leidenden und
verherrlichten Herrn zu begegnen, um so aufgerichtet zu werden. Die biblische
Botschaft ist von der Uberzeugung getragen: Von Gottes wohlwollender Zuwendung
geht Heilung aus. Das zeigt sich nicht nur in den wunderbaren Heilungen, sondern
auch in der Kunst des Arztes. Gott ,heilt die Leiden seines Volkes und verbindet
seine Wunden® (Jes 30,26), seine Weisung ist wie heilende Arznei: ,Ich bin Jahwe,
dein Arzt* (Ex 15,26). Jesu Heilszeichen sind eine machtvolle Kundgabe des in
seiner Botschaft anbrechenden Reiches Gottes. Die zahlreichen Krankenheilungen
Jesu sind Zeichen und Realisierungen der nahe gekommenen Gottesherrschaft. Die
Verkiindigung des Himmelreiches und die Heilung der Kranken werden fast stereotyp
in einem Atemzug genannt. Oft ist in den biblischen Erzahlungen davon die Rede,
dass Jesus die Leidenden korperlich berthrt. So werden Zuwendung und Hilfe, wird



die nahe gekommene Gottesherrschaft leibhaftig erfahren. Die Berlhrung ist mehr
als blofke Heilmethode, sie ist, wie die Heilung selbst, gleichzeitig Zeichenhandlung,
Realsymbol der Heil schaffenden Nahe Gottes. Die Wunder Jesu fihren die
Geheilten zum Glauben, in dem sich die personale Gottesbegegnung ereignet.

Das Leben ordnen

In der dsterlichen Buf3zeit geht es einmal darum, das Leben zu ordnen mit den ganz
gewohnlichen und alltaglichen Dingen und Bereichen wie Essen, Trinken,
Schlafgewohnheiten, Arbeit, Mulze und Gebet. Gefragt sind nicht eine Ubertriebene
Askese, sondern das rechte Mal}, das gute Gleichgewicht, die Ordnung, die von
Freiheit und Liebe gepragt ist. Es geht auch um die Ordnung der Gedanken, der
Worte und Werke. Man kann z. B. nicht ungestraft standig negativen Gedanken und
Geflihlen anhangen. Zur Ordnung des Lebens gehoéren in diesem Kontext auch die
Bildung von ethischen Werten und Uberzeugungen sowie die Arbeit an der Sprache.
In einer oberflachlichen und verachtlichen Sprache, bei einer Verwahrlosung des
Denkens, bei einer totalen Vergleichgultigung aller Werte und Unwerte, wird das
Bose unvermeidlich.

Sich vom Leibgewissen filhren lassen

Es gibt Menschen, die genau spuren: Jedes mal, wenn ich auf meinen Leib und
seine Sprache nicht geachtet habe, ist etwas schief gegangen! Eigentlich habe ich
gespurt, dass ich jetzt zu viel Alkohol trinke, - und dann kam der Unfall. Eigentlich
habe ich gespurt, wie mide ich bin, und dann bin ich doch noch zwei Stunden am
Fernseher sitzen geblieben - und der ganze nachste Tag war eine Plage fur mich
und fur andere...

Unsere Alltagssprache zeigt, dass der Leib auch auf seelisch-geistige Vorgange
reagiert: Jemand hat eine Wut im Bauch; ein Klof} steckt im Hals; es schlagt einem
ein Streit auf den Magen; es lastet Verantwortung auf den Schultern eines
Menschen; er tragt schwer an etwas, ist gebeugt; es sitzt die Angst im Nacken; es
zittern vor Angst die Knie usw. Was krankt, macht krank. Sicher ist, dass der
menschliche Leib etwas auszuleiden hat, was ihm der Wille des Menschen zufugt.
Damit ist aber der Leib eine Art Warnsystem. Er kann einen darauf aufmerksam
machen, dass einiges im ei-genen Leben nicht stimmt; dass der Geist schon einige
rote Ampeln Uberfahren hat. Die dsterliche Bul3zeit kann eine Zeit der Einlbung in
die gute Aufmerksamkeit flr den Leib sein: Ich achte auf die Signale des Leibes und
suche ein gutes Mal} an Bewegung und Ruhe.

Tu deinem Leib Gutes

Gott ist ein Freund des Lebens, heil3t es im alttestamentlichen Buch der Weisheit
(11,29). Und das gilt auch gerade fir den Leib. Gott ist ein Liebhaber des Leibes und
der Leib ist der Angelpunkt des Heils: ,Tu deinem Leib Gutes, damit deine Seele Lust
gewinnt, in ihm zu wohnen® (Teresa von Avila). Heilige empfehlen fir Stunden der
Niedergeschlagenheit, der Krankheit und der Trostlosigkeit recht handfeste Rezepte:
Manchmal lassen sich Schmerz und Traurigkeit durch Schlaf und Bader lindern. Was
ein Bad und ein Gesundheitsschlaf erreichen kdnnen, ist auf anderer Ebene
manchmal einfach korperliche Bewegung. Auch die Wirkung der frischen Luft, von
Helligkeit, Sonne und Warme sollen genutzt werden. Ein altes Heilmittel um ein
betriibtes Gemit aufzuhellen, um sich von eingefressenen Gribeleien abzulenken,
ist die Musik. Trosten kénnen Blcher. Vom Trost der Freundschaft weil schon das
Buch Jesus Sirach: ,Das Leben ist geborgen bei einem treuen Freund® (6, 5-17) .



5. Fastensonntag
Unrecht und Gerechtigkeit
Sehnsucht nach Gerechtigkeit

Es hat einmal einen Bauern gegeben. Tagtaglich ging er in die Stadt um dem Backer
die Butter zu bringen und fur sich und seine Familie das Brot zu holen. Immer und
immer wieder brachte er flnf Kilo Butter und holte sich auch finf Kilo Brot ab.
Irgendwann wurde der Backer misstrauisch, so legte er die Butter auf die Waage.
Das Ergebnis war so, wie er vermutet hatte. Es waren nur viereinhalb Kilo. So stellte
er den Bauer zu Rede. Doch dieser reagierte auf eine Art und Weise, dass es dem
Backer erst recht ungemutlich wurde. ,Wissen Sie, ich habe zu Hause keine
Gewichte. Deswegen wiege ich immer auf die gleiche Art und Weise. Ich lege auf
eine Schale ihr Brot und auf die andere meine Butter und achte, dass es ein
Gleichgewicht gibt. Seit diesem Tag bemiuhte sich der ,misstrauische” Backer auch
in seiner Praxis um Recht und Gerechtigkeit. Er betrog nicht mehr, wenn er seine
Ware abgewog.

Gegenwartig gibt es einen lauten Schrei nach Gerechtigkeit und eine hohe
Sensibilitat fir Ungerechtigkeit. Kriegswirren, Asylanten, Arbeitslose, Behinderte,
Zweidrittelgesellschaft, Verletzung der Menschenrechte, die Abhangigkeit der
,dritten” und ,vierten® Welt von den reichen Landern des Nordens, Diskriminierung
der Frau, Probleme der Landwirtschaft, Gerechtigkeit fur die Familien und fir die
Kinder, Steuergerechtigkeit, Privilegienwirtschaft, Arbeitszeit, Lohnabschllsse,
humane Arbeitsbedingungen, okologische Ungerechtigkeit gegenuber den nachsten
Generationen sind nicht blo3 Schlagworte, sondern mit vielen menschlichen
Schicksalen verbunden. Gerechtigkeit fur alle wird gefordert. Viel schwieriger als die
Anklage des Unrechts ist jedoch die positive Realisierung von Gerechtigkeit. Das
Aufdecken von Unrecht und die Kritik an menschenverachtenden Handlungen,
Strukturen und Systemen, verirrt sich nicht selten in einem Labyrinth, weil mit dem
postmodernen Insistieren auf dem Gewicht der Heterogenitat des Individuellen jede
konkrete Realisierung von Gerechtigkeit ad absurdum gefihrt wird. Kommunikation
und Kooperation im Hinblick auf Gerechtigkeit missen in einer Sackgasse enden,
wenn es nur noch parteiische Standpunkte gibt und damit Lésungen von Unrecht eo
ipso neues Unrecht bringen. Der Preis dieser Skepsis ist die Auflésung jeder
belangvollen Form von Gerechtigkeit. Die Frage nach Recht und Unrecht wird in der
Folge ahnlich der Frage nach dem Wetter eine Position des Geschmacks. Die
Unterscheidung zwischen Humanitat und Barbarei, zwischen sittlichen Prinzipien und
verbrecherischen Grundsatzen liegt dann auf der Ebene der bloRen Emotion oder
des Durchsetzungsvermogens. Die Selbstbeschrankung des Denkens, das sich
skeptisch weigert Entscheidungen zu treffen und nach Gerechtigkeit zu suchen, wird
insgeheim zur Komplizin des (Un)rechtes des Starkeren.

Wahle das Leben!

Der Hunger und Durst nach Gerechtigkeit ist getragen von einer Option fir das
Leben: ,Leben und Tod lege ich dir vor. Wahle das Leben!* (vgl. Dtn 30,18ff). Nicht
der Hunger und Durst nach Gerechtigkeit und nach Leben ist auszurotten, sondern
die langsame Gewdhnung, die Apathie, die innere Erstarrung und Abstumpfung
gegenuber den Opfern. Der Todestrieb, der Zynismus der Vernichtung und die
Krankheit zum Tode haben viele Gesichter. Der Hunger nach Gerechtigkeit treibt
dazu Gott als Freund des Lebens (Weish 11,26) zu bezeugen. Die Bezeugung der
Recht schaffenden und rechtfertigenden Gerechtigkeit Gottes birgt die Solidaritat mit
den Geringsten in sich. Ohne Gerechtigkeit fur die Armen gibt es keine universale
Gerechtigkeit. Die Solidarisierung fuhrt teilweise zum stellvertretenden Ausleiden der
negativen Konsequenzen von Schuld und Unrecht, wo eine aktive Veranderung des



Unrechts nicht mdglich ist (vgl. Jes 53,5). Diese Solidarisierung kann positiv mit der
Mihe verbunden sein, dort Wirde zu vermitteln, wo Menschenrechte mit Fulen
getreten werden und Menschen zur 6konomischen Funktion reduziert werden. Der
Hunger nach Gerechtigkeit sucht nach Strukturen der Kommunikation und des
Dialogs, wo jetzt nur Gleichgultigkeit oder ein Gegeneinander herrscht. Er sucht
Beziehungen, wo Ghettos errichtet werden. Die Gerechtigkeit Jesu lebt von der
Offenheit auf die Liebe hin. In der am Kreuz zugespitzten Feindesliebe zeigt er die
Bereitschaft zur Verséhnung, sagt er Vergebung zu.

Der Glaube an Gott ist nicht neutral gegenliber den Unrechtsverhaltnissen. Gerade
im Alten Testament schlieRt die Anerkennung der Gerechtigkeit Gottes die
prophetische Anklage von Unrecht und Elend mit ein (Amos, Hosea,
Deuteronomium). So fuhrt der Glaube an den gerechten Gott in den Einsatz fir eine
Zivilisation der Liebe, des Friedens, der Gerechtigkeit und der Bewahrung der
Schopfung. In Erfahrungen der Befreiung und der Gerechtigkeit, die den Armen
Recht schafft, werden Gotteserfahrungen gemacht. Soziale Gerechtigkeit ist aber
wiederum nicht alles, sie muss umfangen bleiben von Liebe und Barmherzigkeit.
,Gerechtigkeit ohne Barmherzigkeit ist Grausamkeit, Barmherzigkeit ohne
Gerechtigkeit ist die Mutter der Auflésung. Daher missen beide verbunden werden”
(Thomas von Aquin). Gerechtigkeit ohne freie Gnade wird zum rigorosen
Fanatismus, zum Terror und zur Gewaltherrschaft. Die kontur- und profillose Rede
von Barmherzigkeit ohne Gerechtigkeit hingegen sanktioniert bestehende
versklavende Unrechtsverhaltnisse und verrat die Liebe.

Otto Neururer

Es ist Anfang Marz 1939. In einem Kleinbus werden einige Haftlinge von Innsbruck
nach Dachau gebracht. Unter ihnen ist auch der Pfarrer von Goétzens, Otto Neururer.
Kurz vor Minchen muss der Bus wegen eines Verkehrsunfalls anhalten. Alle steigen
aus um zu schauen. Doch einer handelt anders: Pfarrer Neururer geht auf die
Verletzten zu und will ihnen helfen. Die Antwort I&sst nicht lange auf sich warten: ,Du
Saupfaff!“ schreit einer. Und sie zwingen Pfarrer Neururer zur Ruckkehr in den Bus.
Woran sind Christen zu erkennen? Schauen wir zu oder treten wir aus der Reihe? Ist
das Gegenteil von Gerechtigkeit nicht vielmehr die Gleichgultigkeit als die
Ungerechtigkeit? Gerechtigkeit kann es nur dann geben, wenn sie nicht nur
gefordert, sondern von jedem einzelnen in seinem Lebensumfeld auch verwirklicht
wird. Erfahrungen von Recht und Unrecht schreiben sich tief in die Seele ein. Wem
kann ich heute ,gerecht werden“? Uns Christen ist es in besonderer Weise
aufgetragen, uns fir Recht und Gerechtigkeit einzusetzen und so ,lebenswerten
Raum® zu gestalten, in dem sich alle Menschen in Frieden und Gerechtigkeit
entfalten koénnen. Die Fastenzeit kann uns daran wieder neu erinnern, soziale
Probleme zu sehen, Unrecht klar zu benennen und ein solidarisches Miteinander zu
fordern. Es ist die Solidaritat in Schwachheit, Gebrochenheit und Verwundbarkeit, die
uns zur Mitte fGhrt.

Der Psalmist betet: ,Erweise uns Herr, deine Huld, und gewahre uns dein Heil.
Frieden verkindet der Herr seinem Volk. Sein Heil ist denen nahe, die ihn furchten.
Es begegnen einander Huld und Treue; Gerechtigkeit und Frieden kissen sich.
Treue sprosst aus der Erde hervor; Gerechtigkeit blickt vom Himmel hernieder.

Auch spendet der Herr dann Segen, und unser Land gibt seinen Ertrag.
Gerechtigkeit geht vor ihm her und Heil folgt der Spur seiner Schritte.

(Aus Psalm 85)

+ Manfred Scheuer
Bischof von Innsbruck



