Als Pilger unterwegs
HI. Ignatius von Loyola, 31. Juli 2014

Wie geht’s?

Wie geht’s? Das ist eine alltagliche Frage, die wir einander stellen. Es geht gut, recht
gut, halbwegs gut, ausgezeichnet oder einfach schlecht. Besser als es manchen lieb
ist! Danke mir auch! Es geht gar nichts mehr. Ich stehe an. Mit dem ,Gehen® dricken
wir den Gang des Lebens mit Gelingen, mit Scheitern, mit Hohen und Tiefen, mit den
Wegen, Umwegen, Irrwegen und Abwegen aus. Das Leben ist nicht die gerade einer
Autobahn. Es gehoren Sackgassen oder auch Labyrinthe dazu. Das Gehen wird zum
Bild der inneren Befindlichkeit und auch zum Symbol unserer Beziehungen:
Menschen gehen aneinander vorbei oder wieder aufeinander zu. Ahnlich ist es mit
dem ,Fahren®: unsere Beziehung zur Welt geht Uber die ,Erfahrung®. Begriffe ohne
sinnliche Erfahrung bleiben leer, heil3t es in der Kritik der reinen Vernunft von
Immanuel Kant.

Das korperliche aulere Gehen und das innere Ergehen gehdren zusammen. ,Gehen
Sie spazieren: Die Zeit, die Sie dafur verwenden, geht dem Gebet nicht verloren!”,
schreibt Teresa von Avila an ihren Erzbischof Don Teutonio de Braganza, der
wahrend einer langen Reisezeit seine innere Lauheit beklagt. Viele Depressive
leiden unter Bewegungsmangel. Zur inneren Zufriedenheit, so Ulrich Niemann,
gehort auch die Einubung in bleibend korperliche Beweglichkeit. Wer nicht geht, geht
auf Dauer korperlich, psychisch und auch geistlich zugrunde. Gehen ist durchaus
modern, das aullere Gehen und auch der innere Weg. Das Gehen und Reisen wirkt
Personlichkeit bildend, Gemeinschaft stiftend, Freundschaft stiftend. Es hat
therapeutische Wirkung und ist der Nahrboden fur kreative Gedanken: ,Verlieren Sie
vor allem nicht die Lust dazu zu gehen! Ich laufe mir jeden Tag das tagliche
Wohlbefinden an, und entlaufe so jeder Krankheit; ich habe mir meine besten
Gedanken angelaufen, und ich kenne keinen Gedanken, der so schwer ware, dass
man ihn nicht beim Gehen loswirde.“ (Soren Kierkegaard) Auch ,Beweglichkeit® ist
kdrperlich und geistig zu verstehen. Immanuels Kants Schrift ,Uber Padagogik® zielt
darauf ab, ganz im Sinne des Aufklarungsideals, Menschen zur geistigen
Beweglichkeit zu fiihren. Das gilt fiir einen Uberblick zu verschiedenen Denkweisen
uber die Fahigkeit zur Kritik bis hin zur Selbstkritik: diese ist die ,Beweglichkeit des
eigenen Denkens, das sich selbst immer wieder der Moglichkeit aussetzt, falsch zu
liegen®.

Vagabunden und Pilger

Liebe Urlauber, Wanderer, Sportler, Erholung suchende, Vagabunden und Pilger.
Viele sind in diesen Sommertagen unterwegs, auch als Wanderer und Pilger, auf
dem Jakobsweg, zu den grofen und kleinen Wallfahrtsorten. Wie das Gehen und
Reisen ist das Pilgern modern. Der ,Pilger” (Pélerin) steht buchstablich und im
ubertragenen Sinn fur eine in Bewegung geratene Religiositat, die jemanden geistig
und korperlich standig unterwegs sein lasst, eben auf der Suche nach der fur die
betreffende Person bestimmenden Form von Spiritualitat. Das ist eine Religiositat,
die eng mit der eigenen Biographie verbunden ist und weitgehend selbst konstruiert
werden will. Sie kann aber auch zu einer nach aul3en erkennbaren religidsen
Identitat fuhren, wenn die betreffende Person auf eine schon gegebene religidse



Gemeinschaft und ihre Tradition (,Glaubenssequenz®) trifft und sich ihr zugehorig
fuhlt — in welcher Intensitat auch immer. Prominente christliche Beispiele fur diese
Religiositat sind Taizé, die Weltjugendtage, das Pilgern zu beruhmten
Wallfahrtsorten, in Deutschland die Kirchentage, Feiern zum Heiligen Jahr ...[1]

Ignatius, Bericht des Pilgers[2]

Im ,Bericht des Pilgers® schildert Ignatius von Loyola (1491-1556), dessen Fest wir
am 31. Juli feiern, die aul3erlich und innerlich bewegteste Zeit seines Lebens:
Kriegsverletzung und Krankenlager, Bekehrung und neue geistliche Erfahrung,
Pilgerfahrt nach Rom und ins Heilige Land, Beginn seines Studiums, mehrere
Inquisitionsprozesse und wochenlange Untersuchungshaften, die Jahre an der
Pariser Universitat, wo er Gefahrten findet, mit denen er spater in Rom den
Jesuitenorden grunden wird. Der Bericht ist steht unter dem Blickwinkel der Fuhrung
Gottes am Beispiel des ,Pilgers® Ignatius. Darum spricht man auch von der
Pédagogik Gottes (vgl. BP 7; 14; 27). Der Bericht des Pilgers berichtet von der
,Blindheit” der Seele Ignatius', aber auch von seinem gleichzeitigen Verlangen, Gott
zu dienen (BP 14). Zur Pilgerexistenz gehoren die aulleren Stationen und die
inneren Vollzuge: die Lebensbeichte auf dem Berg Montserrat, ein extremes
BuRerleben in Manresa (BP 19), wo er es taglich bringt auf ,sieben Stunden Gebet
auf den Knien® (BP 23). Manresa ist fur ihn auch eine Zeit schwerer innerer Kampfe,
schwerer Versuchungen und innerer Skrupel, die ihn an den Rand des Selbstmordes
bringen (BP 20-27a). Geistliche Zweifel (BP 20,2) wirken als Aufforderung zu
Mutlosigkeit und Resignation, die Ignatius zunachst mit seinem Willen
niederzuzwingen versucht. Haufig wiederkehrende Traurigkeit und Trostlosigkeit
pragen sein Gefuhlsleben. Seine Gefuhle des Trostes und der Ermutigung auch und
gerade bezuglich des Gebets sind vergangen. Lustlosigkeit, Demotivation und Leere
beherrschen ihn. Danach folgt die Beschreibung einer Zeit innerer Klarung,
Erleuchtung und Trostung (BP 27b-34), die pragend fur sein ganzes weiteres Leben
wird. Die drei darin ineinander verschrankten Themen sind die Auflésung
ubertriebener Strenge, die neue innere Gotteserfahrung und das apostolische Leben.
Ignatius hat es spater als ein Von-Gott-selbst-Unterwiesenwerden bezeichnet (BP
27), wie er zu einer neuen befreienden und erlosenden Gesamtschau des Glaubens
gefuhrt worden ist. Der in seiner gesamten Schopfung machtige Gott schenkt durch
die Menschwerdung seines Sohnes Gemeinschaft mit sich. Man muss also nicht
mehr Gottes Gnade erst muhsam erringen, sondern sie ist Ausgangspunkt von allem.
Die funf Gnadenerfahrungen von Manresa (BP 28 ff.): Trinitat (BP 28), Schopfung
(BP 29,1-2), Eucharistie (BP 29,3-5), Menschheit Jesu Christi (BP 29,6), Erleuchtung
am Cardoneer an der Kirche St. Paul (BP 30). Diese Erfahrung wird zentral fur sein
gesamtes spateres Leben. Der genaue Inhalt der Erleuchtung bleibt unklar. Er
berichtet lediglich von ,einer groRen Klarheit des Verstandes® (BP 30, 3f).

Ignatius von Loyola verlasst 1523 Manresa, um als Bettler eine Pilgerfahrt nach
Jerusalem durchzufuhren. BP 35,4: Suche nach drei Tugenden: Glaube, Hoffnung,
Liebe. Ihigo will ganz auf Gott vertrauen, gerade auch in aul3erlichen Dingen. Darum
nimmt er keinerlei Geld mit. Der ganze Jerusalem-Bericht ist ein Beweisstuck dafur,
dass er 1. auf Gott vertraut hat und dabei blieb und dass er 2. von Gott nicht
enttauscht, sondern gefuhrt wurde (vgl. Armutsexperiment). Ziele, die Ignatius mit
seiner Wallfahrt verbindet, sind das ,Bei-Jesus-sein® durch personliche Andacht an
den biblischen Orten (Inkarnationsrealismus). Er will aber auch den Seelen helfen.
Der Begriff wird an dieser Stelle erstmals verwendet. In Jerusalem sind die



Widerstande so grof3, dass Ignatius zur Einsicht kommt, dass er nicht dort bleiben
soll. ,Seit der genannte Pilger eingesehen hatte, dass es Gottes Wille war, dass er
nicht in Jerusalem sei, dachte er standig bei sich nach: Was tun? Und am Schluss
neigte er mehr dazu, eine Zeit zu studieren, um den Seelen helfen zu kdnnen; und er
entschloss sich [1524], nach Barcelona zu gehen® (BP 50), um Latein zu lernen.
Dann geht er 1526 an die Universitat von Alcala und wechselt von dort nach
Salamanca. Von 1528 bis 1534 finden wir ihn an der Universitat von Paris. Ignatius
entwickelt sich vom charismatischen Pilger zum ausgebildeten Theologen, vom
bettelnden Wanderer und Narr Gottes zum Mann der Kirche. Der innere Weg
(Umkehr, den Seelen helfen, Exerzitien, Armut, Jerusalem, Gemeinschaft,
Alternative zu Jerusalem wird der Papst) und der auf3ere Weg finden in La Storta
zusammen. Ignatius war auf der Suche nach dem, was er machen solle (innerlich)
und lebt als Pilger auf der Suche nach seinem Ort fur die Nachfolge Jesu Christi
(auBerlich). Gottes Wort: ,Ich werde euch in Rom gnadig sein“/ ,Ich werde mit euch
sein®. Vision: Ignatius sieht Christus mit dem Kreuz auf der Schulter und den ewigen
Vater neben ihm. Gott Vater zu Jesus: ,Ich will, dass du diesen als meinen Diener
annimmest!“ Jesus zu Ignatius: ,Ich will, dass du uns dienst!” Im Bericht des Pilgers
stellt Gott Vater den Ignatius neben Jesus.

Pilger

Wer sich zu einer Pilgerreise aufmacht, nimmt einmal Abschied von den Feldern der
Gewohnheit, von verkehrten Bindungen und von allem, was besetzt und vielleicht
sogar besessen macht. Pilgern ist ein Weg, um die eigenen inneren und korperlichen
Grenzen zu Uberschreiten, Andere und Anderes kennen zu lernen, Andere zu lieben,
sogar die, die mir Feind sind, meinen eigenen Egoismus zugunsten der
Gemeinschaft zurickzustellen und es trotzdem als Gewinn zu erleben. Pilgern ist ein
Weg der Reinigung und der Lauterung von Einbildungen, Lasten und Sdchten, die
mich auf Wege in die Unzufriedenheit verfuhren. Viele erfahren: eine Pilgerfahrt
macht freier, nicht in einem Horuckverfahren, sondern in einem langeren Prozess der
Heilung und Vers6hnung. Und Pilgern zeigt: weniger ist oft mehr. ich bin gesattigt mit
dem, was ich wirklich brauche. Viele Menschen haben pilgernd erfahren, wie wenig
ein Mensch materiell zum Glick braucht und wie reich die Begegnung mit der
wundervollen Natur und fremden Anderen macht. ,Sinn gewinnen fur die Schonheit
dessen, was ich nicht beruhre und nicht benutze.“[3] Pilgernde erleben
Gastfreundschaft, begegnen anderer Lebenskultur und Freundlichkeit. Pilgernde
uberschreiten Grenzen, innere wie auf3ere, und staunen uber besondere Momente,
die sie mit Gott oder dem Himmel in Beziehung setzen. Pilgernde verwandeln sich,
wir sprechen von Transformation und die Gesichter der Pilger sind Menschen, die
unterwegs anders geworden sind. Viele haben beim Pilgern erfahren, die Prioritaten
neu zu setzen und das eigene Leben zu ordnen.

An die Grenzen menschlicher Existenz

Naturlich gibt es inzwischen viele Pilger, die sich selbst als ,sakular” verstehen. Auf
den aulReren und inneren Pilgerwegen unserer Lander ist bei manchen auch die
Sehnsucht gewachsen, Jesus je mehr zu erkennen, um ihn inniger zu lieben und
nachzufolgen (Ignatius von Loyola). In den Exerzitien des Ignatius hat die
Pilgerexistenz mit Ent-auf3erung, mit Kenose im inneren und im auReren Leben zu



tun. Er spricht von der dritten Weise der Demut: ,DIE DRITTE ist ganz vollkommene
Demdutigung: wenn ich namlich, die erste und zweite Weise einschliel3end, und
sofern Lobpreis und Verherrlichung der Gottlichen Majestat gleich bleibt, um Christus
Unserem Herrn je mehr nachzufolgen und ihm der Tat nach ahnlicher zu werden, je
mehr mit dem armen Christus Armut winsche und erwahle als Reichtum, je mehr mit
dem schmacherfullten Christus Schmach als Ehrenerweise, und je mehr darnach
verlange, als ein Tor und Narr angesehen zu werden um Christi willen, der zuerst als
ein solcher angesehen wurde, denn fur weise und klug in dieser Welt.“[4]

Pilgern in diesem Sinn fuhrt nicht so sehr zu den grol3en Wallfahrtsorten der Welt,
auch nicht nur nach Jerusalem oder Rom. Der Jesuit Jorge Bergoglio, Papst
Franziskus, unterstreicht mit Nachdruck, dass sich die Kirche an die Grenzen
menschlicher Existenz vorwagen musse. Aus sich selbst herausgehen, ,nicht nur an
die geographischen Rander, sondern an die Grenzen der menschlichen Existenz: die
des Mysteriums der Sunde, des Schmerzes, der Ungerechtigkeit, der Ignoranz, der
fehlenden religidsen Praxis, des Denkens und jeglichen Elends®. Eine egozentrische
Kirche ,beansprucht Jesus fur ihr Eigenleben und lasst ihn nicht nach auf3en treten®.
,Mir ist eine ,verbeulte’ Kirche, die verletzt und beschmutzt ist, weil sie auf die
Stral’en hinaus gegangen ist, lieber als eine Kirche, die aufgrund ihrer
Verschlossenheit und ihrer Bequemlichkeit, sich an die Sicherheiten zu klammern
krank ist.“ (Papst Franziskus)[5] Und bei seiner Ansprache an die Bischofe Brasiliens
am 27. Juli 2013: ,Aparecida ist an ein Ort der Wegkreuzung, ein Kreuzungspunkt
des kolonialen Brasilien. Gott erscheint an den Wegkreuzungen. Die Kirche in
Brasilien darf diese in sie von Anfang an eingeschriebene Berufung nicht vergessen:
fahig zu sein zur Systole und zur Diastole, zum Einsammeln und zum Verbreiten. Es
braucht eine Kirche, die keine Angst hat, in die Nacht dieser Menschen hinein zu
gehen. Es braucht eine Kirche, die fahig ist, ihnen auf inren Wegen zu begegnen. Es
braucht eine Kirche, die sich in ihr Gesprach einzuschalten vermag.“[6]

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck

[1] Daniele Hervieu-Léger, Pilger und Konvertiten, Warzburg 2004, 112-114.

[2] Ignatius von Loyola, Bericht des Pilgers, ubers. und hrsg. v. Michael Sievernich,
Wiesbaden: Marixverlag 2006; Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers,
Ubersetzt und erlautert von Burkhart Schneider (mit einem kurzen Vorwort von Karl
Rahner S.J.) Herder Freiburg *1977.

[3] Zukunft der Schopfung - Zukunft der Menschheit. Erklarung der

Deutschen Bischofskonferenz zu Fragen der Umwelt und der Energieversorgung,
Bonn 1980, 16.

[4] Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen, tibersetzt und hg. von Peter Knauer.
Wirzburg 1998; Ignatius von Loyola, Die Exerzitien, Ubertragen von Hans Urs von
Balthasar, Einsiedeln 1993, Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen. Urtext mit
Erklarungen der zwanzig Anweisungen von Adolf Haas; Kleine Bibliothek spiritueller
Weisheit. Herder, Freiburg/ Basel/ Wien 1999, Nr.167.

[5] Ansprache bei der Chrisam-Messe am Grundonnerstag, 28. Marz 2013.

[6] Ansprache bei der Begegnung mit den Brasilianischen Bischofen im Bischofshaus
in Rio de Janeiro am 27.Juli 2014.



