
Als Pilger unterwegs 
Hl. Ignatius von Loyola, 31. Juli 2014 
  
  
Wie geht’s? 
  
Wie geht’s? Das ist eine alltägliche Frage, die wir einander stellen. Es geht gut, recht 
gut, halbwegs gut, ausgezeichnet oder einfach schlecht. Besser als es manchen lieb 
ist! Danke mir auch! Es geht gar nichts mehr. Ich stehe an. Mit dem „Gehen“ drücken 
wir den Gang des Lebens mit Gelingen, mit Scheitern, mit Höhen und Tiefen, mit den 
Wegen, Umwegen, Irrwegen und Abwegen aus. Das Leben ist nicht die gerade einer 
Autobahn. Es gehören Sackgassen oder auch Labyrinthe dazu. Das Gehen wird zum 
Bild der inneren Befindlichkeit und auch zum Symbol unserer Beziehungen: 
Menschen gehen aneinander vorbei oder wieder aufeinander zu. Ähnlich ist es mit 
dem „Fahren“: unsere Beziehung zur Welt geht über die „Erfahrung“. Begriffe ohne 
sinnliche Erfahrung bleiben leer, heißt es in der Kritik der reinen Vernunft von 
Immanuel Kant. 
Das körperliche äußere Gehen und das innere Ergehen gehören zusammen. „Gehen 
Sie spazieren: Die Zeit, die Sie dafür verwenden, geht dem Gebet nicht verloren!“, 
schreibt Teresa von Avila an ihren Erzbischof Don Teutonio de Braganza, der 
während einer langen Reisezeit seine innere Lauheit beklagt. Viele Depressive 
leiden unter Bewegungsmangel. Zur inneren Zufriedenheit, so Ulrich Niemann, 
gehört auch die Einübung in bleibend körperliche Beweglichkeit. Wer nicht geht, geht 
auf Dauer körperlich, psychisch und auch geistlich zugrunde. Gehen ist durchaus 
modern, das äußere Gehen und auch der innere Weg. Das Gehen und Reisen wirkt 
Persönlichkeit bildend, Gemeinschaft stiftend, Freundschaft stiftend. Es hat 
therapeutische Wirkung und ist der Nährboden für kreative Gedanken: „Verlieren Sie 
vor allem nicht die Lust dazu zu gehen! Ich laufe mir jeden Tag das tägliche 
Wohlbefinden an, und entlaufe so jeder Krankheit; ich habe mir meine besten 
Gedanken angelaufen, und ich kenne keinen Gedanken, der so schwer wäre, dass 
man ihn nicht beim Gehen loswürde.“ (Sören Kierkegaard) Auch „Beweglichkeit“ ist 
körperlich und geistig zu verstehen. Immanuels Kants Schrift „Über Pädagogik“ zielt 
darauf ab, ganz im Sinne des Aufklärungsideals, Menschen zur geistigen 
Beweglichkeit zu führen. Das gilt für einen Überblick zu verschiedenen Denkweisen 
über die Fähigkeit zur Kritik bis hin zur Selbstkritik: diese ist die „Beweglichkeit des 
eigenen Denkens, das sich selbst immer wieder der Möglichkeit aussetzt, falsch zu 
liegen“. 
  
  
Vagabunden und Pilger 
  
Liebe Urlauber, Wanderer, Sportler, Erholung suchende, Vagabunden und Pilger. 
Viele sind in diesen Sommertagen unterwegs, auch als Wanderer und Pilger, auf 
dem Jakobsweg, zu den großen und kleinen Wallfahrtsorten. Wie das Gehen und 
Reisen ist das Pilgern modern. Der „Pilger“ (Pèlerin) steht buchstäblich und im 
übertragenen Sinn für eine in Bewegung geratene Religiosität, die jemanden geistig 
und körperlich ständig unterwegs sein lässt, eben auf der Suche nach der für die 
betreffende Person bestimmenden Form von Spiritualität. Das ist eine Religiosität, 
die eng mit der eigenen Biographie verbunden ist und weitgehend selbst konstruiert 
werden will. Sie kann aber auch zu einer nach außen erkennbaren religiösen 
Identität führen, wenn die betreffende Person auf eine schon gegebene religiöse 



Gemeinschaft und ihre Tradition („Glaubenssequenz“) trifft und sich ihr zugehörig 
fühlt – in welcher Intensität auch immer. Prominente christliche Beispiele für diese 
Religiosität sind Taizé, die Weltjugendtage, das Pilgern zu berühmten 
Wallfahrtsorten, in Deutschland die Kirchentage, Feiern zum Heiligen Jahr …[1] 
  
  
Ignatius, Bericht des Pilgers[2] 
  
Im „Bericht des Pilgers“ schildert Ignatius von Loyola (1491-1556), dessen Fest wir 
am 31. Juli feiern, die äußerlich und innerlich bewegteste Zeit seines Lebens: 
Kriegsverletzung und Krankenlager, Bekehrung und neue geistliche Erfahrung, 
Pilgerfahrt nach Rom und ins Heilige Land, Beginn seines Studiums, mehrere 
Inquisitionsprozesse und wochenlange Untersuchungshaften, die Jahre an der 
Pariser Universität, wo er Gefährten findet, mit denen er später in Rom den 
Jesuitenorden gründen wird. Der Bericht ist steht unter dem Blickwinkel der Führung 
Gottes am Beispiel des „Pilgers“ Ignatius. Darum spricht man auch von der 
Pädagogik Gottes (vgl. BP 7; 14; 27). Der Bericht des Pilgers berichtet von der 
„Blindheit“ der Seele Ignatius', aber auch von seinem gleichzeitigen Verlangen, Gott 
zu dienen (BP 14). Zur Pilgerexistenz gehören die äußeren Stationen und die 
inneren Vollzüge: die Lebensbeichte auf dem Berg Montserrat, ein extremes 
Büßerleben in Manresa (BP 19), wo er es täglich bringt auf „sieben Stunden Gebet 
auf den Knien“ (BP 23). Manresa ist für ihn auch eine Zeit schwerer innerer Kämpfe, 
schwerer Versuchungen und innerer Skrupel, die ihn an den Rand des Selbstmordes 
bringen (BP 20-27a). Geistliche Zweifel (BP 20,2) wirken als Aufforderung zu 
Mutlosigkeit und Resignation, die Ignatius zunächst mit seinem Willen 
niederzuzwingen versucht. Häufig wiederkehrende Traurigkeit und Trostlosigkeit 
prägen sein Gefühlsleben. Seine Gefühle des Trostes und der Ermutigung auch und 
gerade bezüglich des Gebets sind vergangen. Lustlosigkeit, Demotivation und Leere 
beherrschen ihn. Danach folgt die Beschreibung einer Zeit innerer Klärung, 
Erleuchtung und Tröstung (BP 27b-34), die prägend für sein ganzes weiteres Leben 
wird. Die drei darin ineinander verschränkten Themen sind die Auflösung 
übertriebener Strenge, die neue innere Gotteserfahrung und das apostolische Leben. 
Ignatius hat es später als ein Von-Gott-selbst-Unterwiesenwerden bezeichnet (BP 
27), wie er zu einer neuen befreienden und erlösenden Gesamtschau des Glaubens 
geführt worden ist. Der in seiner gesamten Schöpfung mächtige Gott schenkt durch 
die Menschwerdung seines Sohnes Gemeinschaft mit sich. Man muss also nicht 
mehr Gottes Gnade erst mühsam erringen, sondern sie ist Ausgangspunkt von allem. 
Die fünf Gnadenerfahrungen von Manresa (BP 28 ff.): Trinität (BP 28), Schöpfung 
(BP 29,1-2), Eucharistie (BP 29,3-5), Menschheit Jesu Christi (BP 29,6), Erleuchtung 
am Cardoneer an der Kirche St. Paul (BP 30). Diese Erfahrung wird zentral für sein 
gesamtes späteres Leben. Der genaue Inhalt der Erleuchtung bleibt unklar. Er 
berichtet lediglich von „einer großen Klarheit des Verstandes“ (BP 30, 3f). 
Ignatius von Loyola verlässt 1523 Manresa, um als Bettler eine Pilgerfahrt nach 
Jerusalem durchzuführen. BP 35,4: Suche nach drei Tugenden: Glaube, Hoffnung, 
Liebe. Iñigo will ganz auf Gott vertrauen, gerade auch in äußerlichen Dingen. Darum 
nimmt er keinerlei Geld mit. Der ganze Jerusalem-Bericht ist ein Beweisstück dafür, 
dass er 1. auf Gott vertraut hat und dabei blieb und dass er 2. von Gott nicht 
enttäuscht, sondern geführt wurde (vgl. Armutsexperiment). Ziele, die Ignatius mit 
seiner Wallfahrt verbindet, sind das „Bei-Jesus-sein“ durch persönliche Andacht an 
den biblischen Orten (Inkarnationsrealismus). Er will aber auch den Seelen helfen. 
Der Begriff wird an dieser Stelle erstmals verwendet. In Jerusalem sind die 



Widerstände so groß, dass Ignatius zur Einsicht kommt, dass er nicht dort bleiben 
soll. „Seit der genannte Pilger eingesehen hatte, dass es Gottes Wille war, dass er 
nicht in Jerusalem sei, dachte er ständig bei sich nach: Was tun? Und am Schluss 
neigte er mehr dazu, eine Zeit zu studieren, um den Seelen helfen zu können; und er 
entschloss sich [1524], nach Barcelona zu gehen“ (BP 50), um Latein zu lernen. 
Dann geht er 1526 an die Universität von Alcalá und wechselt von dort nach 
Salamanca. Von 1528 bis 1534 finden wir ihn an der Universität von Paris. Ignatius 
entwickelt sich vom charismatischen Pilger zum ausgebildeten Theologen, vom 
bettelnden Wanderer und Narr Gottes zum Mann der Kirche. Der innere Weg 
(Umkehr, den Seelen helfen, Exerzitien, Armut, Jerusalem, Gemeinschaft, 
Alternative zu Jerusalem wird der Papst) und der äußere Weg finden in La Storta 
zusammen. Ignatius war auf der Suche nach dem, was er machen solle (innerlich) 
und lebt als Pilger auf der Suche nach seinem Ort für die Nachfolge Jesu Christi 
(äußerlich). Gottes Wort: „Ich werde euch in Rom gnädig sein“ / „Ich werde mit euch 
sein“. Vision: Ignatius sieht Christus mit dem Kreuz auf der Schulter und den ewigen 
Vater neben ihm. Gott Vater zu Jesus: „Ich will, dass du diesen als meinen Diener 
annimmst!“ Jesus zu Ignatius: „Ich will, dass du uns dienst!“ Im Bericht des Pilgers 
stellt Gott Vater den Ignatius neben Jesus. 
  
  
Pilger 
  
Wer sich zu einer Pilgerreise aufmacht, nimmt einmal Abschied von den Feldern der 
Gewohnheit, von verkehrten Bindungen und von allem, was besetzt und vielleicht 
sogar besessen macht. Pilgern ist ein Weg, um die eigenen inneren und körperlichen 
Grenzen zu überschreiten, Andere und Anderes kennen zu lernen, Andere zu lieben, 
sogar die, die mir Feind sind, meinen eigenen Egoismus zugunsten der 
Gemeinschaft zurückzustellen und es trotzdem als Gewinn zu erleben. Pilgern ist ein 
Weg der Reinigung und der Läuterung von Einbildungen, Lasten und Süchten, die 
mich auf Wege in die Unzufriedenheit verführen. Viele erfahren: eine Pilgerfahrt 
macht freier, nicht in einem Horuckverfahren, sondern in einem längeren Prozess der 
Heilung und Versöhnung. Und Pilgern zeigt: weniger ist oft mehr. ich bin gesättigt mit 
dem, was ich wirklich brauche. Viele Menschen haben pilgernd erfahren, wie wenig 
ein Mensch materiell zum Glück braucht und wie reich die Begegnung mit der 
wundervollen Natur und fremden Anderen macht. „Sinn gewinnen für die Schönheit 
dessen, was ich nicht berühre und nicht benutze.“[3] Pilgernde erleben 
Gastfreundschaft, begegnen anderer Lebenskultur und Freundlichkeit. Pilgernde 
überschreiten Grenzen, innere wie äußere, und staunen über besondere Momente, 
die sie mit Gott oder dem Himmel in Beziehung setzen. Pilgernde verwandeln sich, 
wir sprechen von Transformation und die Gesichter der Pilger sind Menschen, die 
unterwegs anders geworden sind. Viele haben beim Pilgern erfahren, die Prioritäten 
neu zu setzen und das eigene Leben zu ordnen. 
  
  
An die Grenzen menschlicher Existenz 
  
Natürlich gibt es inzwischen viele Pilger, die sich selbst als „säkular“ verstehen. Auf 
den äußeren und inneren Pilgerwegen unserer Länder ist bei manchen auch die 
Sehnsucht gewachsen, Jesus je mehr zu erkennen, um ihn inniger zu lieben und 
nachzufolgen (Ignatius von Loyola). In den Exerzitien des Ignatius hat die 
Pilgerexistenz mit Ent-äußerung, mit Kenose im inneren und im äußeren Leben zu 



tun. Er spricht von der dritten Weise der Demut: „DIE DRITTE ist ganz vollkommene 
Demütigung: wenn ich nämlich, die erste und zweite Weise einschließend, und 
sofern Lobpreis und Verherrlichung der Göttlichen Majestät gleich bleibt, um Christus 
Unserem Herrn je mehr nachzufolgen und ihm der Tat nach ähnlicher zu werden, je 
mehr mit dem armen Christus Armut wünsche und erwähle als Reichtum, je mehr mit 
dem schmacherfüllten Christus Schmach als Ehrenerweise, und je mehr darnach 
verlange, als ein Tor und Narr angesehen zu werden um Christi willen, der zuerst als 
ein solcher angesehen wurde, denn für weise und klug in dieser Welt.“[4] 
Pilgern in diesem Sinn führt nicht so sehr zu den großen Wallfahrtsorten der Welt, 
auch nicht nur nach Jerusalem oder Rom. Der Jesuit Jorge Bergoglio, Papst 
Franziskus, unterstreicht mit Nachdruck, dass sich die Kirche an die Grenzen 
menschlicher Existenz vorwagen müsse. Aus sich selbst herausgehen, „nicht nur an 
die geographischen Ränder, sondern an die Grenzen der menschlichen Existenz: die 
des Mysteriums der Sünde, des Schmerzes, der Ungerechtigkeit, der Ignoranz, der 
fehlenden religiösen Praxis, des Denkens und jeglichen Elends“. Eine egozentrische 
Kirche „beansprucht Jesus für ihr Eigenleben und lässt ihn nicht nach außen treten“. 
„Mir ist eine ‚verbeulte’ Kirche, die verletzt und beschmutzt ist, weil sie auf die 
Straßen hinaus gegangen ist, lieber als eine Kirche, die aufgrund ihrer 
Verschlossenheit und ihrer Bequemlichkeit, sich an die Sicherheiten zu klammern 
krank ist.“ (Papst Franziskus)[5] Und bei seiner Ansprache an die Bischöfe Brasiliens 
am 27. Juli 2013: „Aparecida ist an ein Ort der Wegkreuzung, ein Kreuzungspunkt 
des kolonialen Brasilien. Gott erscheint an den Wegkreuzungen. Die Kirche in 
Brasilien darf diese in sie von Anfang an eingeschriebene Berufung nicht vergessen: 
fähig zu sein zur Systole und zur Diastole, zum Einsammeln und zum Verbreiten. Es 
braucht eine Kirche, die keine Angst hat, in die Nacht dieser Menschen hinein zu 
gehen. Es braucht eine Kirche, die fähig ist, ihnen auf ihren Wegen zu begegnen. Es 
braucht eine Kirche, die sich in ihr Gespräch einzuschalten vermag.“[6] 
  
Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 
 
 
 
[1] Daniele Hervieu-Léger, Pilger und Konvertiten, Würzburg 2004, 112–114. 
[2] Ignatius von Loyola, Bericht des Pilgers, übers. und hrsg. v. Michael Sievernich, 
Wiesbaden: Marixverlag 2006; Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers, 
übersetzt und erläutert von Burkhart Schneider (mit einem kurzen Vorwort von Karl 
Rahner S.J.) Herder Freiburg 41977. 
  
[3] Zukunft der Schöpfung - Zukunft der Menschheit. Erklärung der 
Deutschen  Bischofskonferenz zu Fragen der Umwelt und der Energieversorgung, 
Bonn 1980, 16. 
[4] Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen, übersetzt und hg. von Peter Knauer. 
Würzburg 1998; Ignatius von Loyola, Die Exerzitien, übertragen von Hans Urs von 
Balthasar, Einsiedeln 1993, Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen. Urtext mit 
Erklärungen der zwanzig Anweisungen von Adolf Haas; Kleine Bibliothek spiritueller 
Weisheit. Herder, Freiburg/ Basel/ Wien 1999, Nr.167. 
[5] Ansprache bei der Chrisam-Messe am Gründonnerstag, 28. März 2013. 
[6] Ansprache bei der Begegnung mit den Brasilianischen Bischöfen im Bischofshaus 
in Rio de Janeiro am 27.Juli 2014. 


