Gedachtnis der Toten

Wiederbeisetzung der sterblichen Uberreste aus dem ehemaligen Friedhof des
Psychiatrischen Krankenhauses auf dem Stadtischem Friedhof in Hall in Tirol
28.Juni 2014

Der Toten zu gedenken, ist ein Liebesdienst sowohl der Angehorigen wie auch der
christlichen Gemeinde, letztlich eine Menschenpflicht. Wesentlich fiir das christliche
Totengedenken ist das flirbittende Gebet fiir die Verstorbenen. Es macht deutlich, dass
das ewige Leben Geschenk durch Gott ist, dass es nicht unsere eigene Macht, sondern die
schopferische Macht Gottes ist, der Auferstehung der Toten wirkt. Zu einer Kultur des
Trauerns und des Todes gehort das Wachhalten der Frage nach den Toten und ihrem
Geschick. Das ist mehr als im bekannten Satz von Immanuel Kant zum Ausdruck kommt:
,Wer im Gedachtnis seiner Lieben lebt, der ist nicht tot, der ist nur fern; tot ist nur, wer
vergessen wird.“ Christen erinnern sich der Toten, nicht damit sie leben, sondern weil sie
leben. Sie hoffen auf Leben und Gemeinschaft mit den Verstorbenen iiber den Tod
hinaus. - Das Gedachtnis der Toten sollte zu keiner Instrumentalisierung fiithren. Es ware
fatal, wenn die Toten im Besitz der Lebenden fiir neue Machtkdmpfe herhalten miissen.
In der ,memoria passionis“ geht es um die Verweigerung, sich damit abzufinden, dass
die Toten in alle Ewigkeit tot bleiben, die Besiegten besiegt und die Durchgekommenen
und Erfolgreichen in alle Ewigkeit oben bleiben. In der Erinnerung von Leid, Schmerz
und Trauer geht es um ein solidarisches Antiwissen, das aus der Hoffnung auf den
solidarischen und mit leidenden Gott kommt, der den Besiegten, Verlorenen und Toten
Friede, Heil, Versohnung und Gerechtigkeit schenken kann.[1]

Wert und Wiirde des Lebens

Was es heifst Lebensrecht und Lebenswert z. B. von Behinderten oder psychisch
Kranken nach Produktivitdt und 6konomischem Nutzen einzuschatzen, das zeigt in
damonischer Weise die so genannte ,Hartheimer Statistik“. In Hartheim in
Oberdosterreich wurden in der NS Zeit etwa 30 000 Menschen ermordet. Der US-Offizier
Charles H. Dameron, Offizier aus der Sonderkommission der US-Army, fand am 21. Juni
1945 in einem Stahlbehalter die so genannte ,Hartheimer Statistik“ fand. Die
,Hartheimer Statistik“ errechnete die ,,Unkosten®, die entstanden waren, wenn die 70
273 in den Euthanasieanstalten Deutschlands getoteten Menschen noch am Leben sein
wirden. 10 Jahres Aufwand fiir 70273 Getotete: 885 439 800,00 RM (heute etwa 3,5
Milliarden Euro).

In der Psychiatrie in Hall hat in der Zeit des Nationalsozialismus keine systematische
Euthanasie statt gefunden. Wohl aber war die miserable Krankenversorgung ideologisch
begriindet. In der zweiten Kriegshalfte ist die Sterblichkeit in der Anstalt in Hall laut
Bertrand Perz stark angestiegen. Hat sie 1938 noch 4,4 Prozent betragen, ist sie von 7,3
Prozent im Jahr 1943 iiber 13 Prozent im Jahr 1944 auf 21 Prozent im Jahr 1945
angestiegen. Dieser Anstieg ist auf die schlechten Bedingungen wie mangelnde
Erndahrung, medizinische Unterversorgung, Kilte und Raumnot sowie eine generelle
pflegerische Unterversorgung zurtiickzufiihren. Die ,eklatante Unterversorgung” sei nur
zum Teil kriegsbedingt gewesen, zum Teil sei sie auf die ,ideologisch begriindete
bewusste Benachteiligung” von psychiatrischen Patienten wahrend der NS-Zeit
zurlckzufiihren. ,Die Moglichkeit ihres Todes wurde dabei in Kauf

genommen.” (Bertrand Perz).

Es liegt nicht in unserer Verfiigung zu sagen: Du bist lebenswiirdig, Du bist es nicht, Du
hast ein Recht zu leben, du nicht, Du bist lebenswert, du nicht. Es ist nicht unsere



Grof3ziigigkeit, unser Wohlwollen oder unsere Anerkennung, durch die Leben in seiner
Heiligkeit und Unantastbarkeit begriindet und gestiftet wird. Nicht durch uns wird
Leben heilig, sondern durch den, der es schenkt, durch Gott. Der umfassende Schutz des
Lebens ist eine Grundhaltung der Bibel und damit der Christen. Nicht selten wurden und
werden Ausnahmen gemacht. Bis in die Gegenwart werden Todesstrafe und
Praventivkriege gerechtfertigt. Sie fiihren zu unsaglichen Leiden durch die Tétung von
Tausenden und Abertausenden, vor allem auch von Kindern. Die gesellschaftliche
Aufmerksamkeit konzentriert sich bei uns auf Konflikte um den Beginn und das Ende
des Lebenszyklus, in die das irdische Menschenleben eingespannt ist. Die Fragen am
Lebensanfang und Lebensende wie Embryonenforschung, Praimplantationsdiagnose,
Abtreibung und Euthanasie stehen in intensiver Wechselwirkung mit dem Problem des
Umgangs mitten im Leben: Zugang zu medizinischer Behandlung und Leistung, soziale
Lebensbedingungen, Bildung als wichtige Grundlage fiir Lebenschancen, Vorsorge im
Alter, Sicherheit, Frieden. Was um die Lebensrander gesellschaftlich besprochen wird,
ist ein Signal flir das, was uns kiinftig auch in der Lebensmitte betreffen kann. Der
Grundsatz der Menschenwiirde wird meist nicht bestritten. Und doch sind Umfang und
Reichweite umstritten. Die Wiirde des Menschen wird praktisch oft auf schreckliche
Weise verletzt, aber auch in der Theorie negiert. Im deutschen Sprachraum geben
Buchtitel wie ,Die Wiirde des Menschen ist antastbar” (F.]. Wetz), ebenso wie kritische
Zeitungsartikel mit dem Titel ,Die Wiirde des Menschen war unantastbar” Zeugnis.

,Da sprach der Herr zu Kain: Wo ist dein Bruder Abel? Kain entgegnete: Ich weif3 es
nicht. Bin ich denn der Hiiter meines Bruders? (Gen 4,9)“ - Die Botschaft der Heiligen
Schrift mutet uns zu, dass wir einander aufgetragen sind, einander Patron sind,
fiireinander sorgen, Verantwortung tragen, einander Hiiter und Hirten sind. Das
Evangelium traut uns zu, dass wir Freunde und Anwilte des Lebens sind. Die positive
Haltung gegeniiber der Bedrohung und Gefahrdung der Menschenwiirde ist der Segen.
Bei Dietrich Bonhoeffer sind die Gedanken iiber den Segen aufs engste mit seiner
ei-genen Lebenssituation verkniipft, mit der Beteiligung am Widerstand gegen Hitler
und mit der Haft: ,Die Antwort des Gerechten auf die Leiden, die ihm die Welt zufiigt,
heifdt: segnen. ... Segnen, d.h. die Hand auf etwas legen und sagen: du gehorst trotz allem
Gott. ... Wer aber selbst gesegnet wurde, der kann nicht mehr anders als diesen Segen
weitergeben, ja er muss dort, wo er ist, ein Segen sein. Nur aus dem Unmaoglichen kann
die Welt erneuert werden; dieses Unmogliche ist der Segen Gottes.“[2]

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck

Literatur

Bertrand Perz u.a. (Hrsg.), Schlussbericht zur Untersuchung der Vorgange um den
Anstaltsfriedhof des Psychiatrischen Krankenhauses in Hall in Tirol in den Jahren 1942
bis 1945, Universitatsverlag Wagner, Innsbruck 2014.

Manfred Scheuer (Hg.): Ge-Denken. Mauthausen/Gusen - Hartheim - St. Radegund,
Edition Kirchen-Zeit-Geschichte: Linz 2002.

[1] Vgl. Ottmar John, Fortschrittskritik und Erinnerung. Walter Benjamin, ein Zeuge der
Gefahr, in: Edmund Arens/Ottmar John/Peter Rottlinder, Erinnerung - Befreiung -
Solidaritat. Benjamin, Marcuse, Habermas und die politische Theologie, Diisseldorf 1991,
13-80.

[2] Dietrich Bonhoeffer, Gesammelte Schriften 4, 595f.



