
Gedächtnis	
  der	
  Toten	
  
Wiederbeisetzung	
  der	
  sterblichen	
  Überreste	
  aus	
  dem	
  ehemaligen	
  Friedhof	
  des	
  
Psychiatrischen	
  Krankenhauses	
  auf	
  dem	
  Städtischem	
  Friedhof	
  in	
  Hall	
  in	
  Tirol	
  
28.	
  Juni	
  2014	
  
	
  	
  
Der	
  Toten	
  zu	
  gedenken,	
  ist	
  ein	
  Liebesdienst	
  sowohl	
  der	
  Angehörigen	
  wie	
  auch	
  der	
  
christlichen	
  Gemeinde,	
  letztlich	
  eine	
  Menschenpflicht.	
  Wesentlich	
  für	
  das	
  christliche	
  
Totengedenken	
  ist	
  das	
  fürbittende	
  Gebet	
  für	
  die	
  Verstorbenen.	
  Es	
  macht	
  deutlich,	
  dass	
  
das	
  ewige	
  Leben	
  Geschenk	
  durch	
  Gott	
  ist,	
  dass	
  es	
  nicht	
  unsere	
  eigene	
  Macht,	
  sondern	
  die	
  
schöpferische	
  Macht	
  Gottes	
  ist,	
  der	
  Auferstehung	
  der	
  Toten	
  wirkt.	
  Zu	
  einer	
  Kultur	
  des	
  
Trauerns	
  und	
  des	
  Todes	
  gehört	
  das	
  Wachhalten	
  der	
  Frage	
  nach	
  den	
  Toten	
  und	
  ihrem	
  
Geschick.	
  Das	
  ist	
  mehr	
  als	
  im	
  bekannten	
  Satz	
  von	
  Immanuel	
  Kant	
  zum	
  Ausdruck	
  kommt:	
  
„Wer	
  im	
  Gedächtnis	
  seiner	
  Lieben	
  lebt,	
  der	
  ist	
  nicht	
  tot,	
  der	
  ist	
  nur	
  fern;	
  tot	
  ist	
  nur,	
  wer	
  
vergessen	
  wird.“	
  Christen	
  erinnern	
  sich	
  der	
  Toten,	
  nicht	
  damit	
  sie	
  leben,	
  sondern	
  weil	
  sie	
  
leben.	
  Sie	
  hoffen	
  auf	
  Leben	
  und	
  Gemeinschaft	
  mit	
  den	
  Verstorbenen	
  über	
  den	
  Tod	
  
hinaus.	
  -­‐	
  Das	
  Gedächtnis	
  der	
  Toten	
  sollte	
  zu	
  keiner	
  Instrumentalisierung	
  führen.	
  Es	
  wäre	
  
fatal,	
  wenn	
  die	
  Toten	
  im	
  Besitz	
  der	
  Lebenden	
  für	
  neue	
  Machtkämpfe	
  herhalten	
  müssen.	
  
In	
  der	
  „memoria	
  passionis“	
  geht	
  es	
  um	
  die	
  Verweigerung,	
  sich	
  damit	
  abzufinden,	
  dass	
  
die	
  Toten	
  in	
  alle	
  Ewigkeit	
  tot	
  bleiben,	
  die	
  Besiegten	
  besiegt	
  und	
  die	
  Durchgekommenen	
  
und	
  Erfolgreichen	
  in	
  alle	
  Ewigkeit	
  oben	
  bleiben.	
  In	
  der	
  Erinnerung	
  von	
  Leid,	
  Schmerz	
  
und	
  Trauer	
  geht	
  es	
  um	
  ein	
  solidarisches	
  Antiwissen,	
  das	
  aus	
  der	
  Hoffnung	
  auf	
  den	
  
solidarischen	
  und	
  mit	
  leidenden	
  Gott	
  kommt,	
  der	
  den	
  Besiegten,	
  Verlorenen	
  und	
  Toten	
  
Friede,	
  Heil,	
  Versöhnung	
  und	
  Gerechtigkeit	
  schenken	
  kann.[1]	
  
	
  	
  
Wert	
  und	
  Würde	
  des	
  Lebens	
  
	
  	
  
Was	
  es	
  heißt	
  Lebensrecht	
  und	
  Lebenswert	
  z.	
  B.	
  von	
  Behinderten	
  oder	
  psychisch	
  
Kranken	
  nach	
  Produktivität	
  und	
  ökonomischem	
  Nutzen	
  einzuschätzen,	
  das	
  zeigt	
  in	
  
dämonischer	
  Weise	
  die	
  so	
  genannte	
  „Hartheimer	
  Statistik“.	
  In	
  Hartheim	
  in	
  
Oberösterreich	
  wurden	
  in	
  der	
  NS	
  Zeit	
  etwa	
  30	
  000	
  Menschen	
  ermordet.	
  Der	
  US-­‐Offizier	
  
Charles	
  H.	
  Dameron,	
  Offizier	
  aus	
  der	
  Sonderkommission	
  der	
  US-­‐Army,	
  fand	
  am	
  21.	
  Juni	
  
1945	
  in	
  einem	
  Stahlbehälter	
  die	
  so	
  genannte	
  „Hartheimer	
  Statistik“	
  fand.	
  Die	
  
„Hartheimer	
  Statistik“	
  errechnete	
  die	
  „Unkosten“,	
  die	
  entstanden	
  wären,	
  wenn	
  die	
  70	
  
273	
  in	
  den	
  Euthanasieanstalten	
  Deutschlands	
  getöteten	
  Menschen	
  noch	
  am	
  Leben	
  sein	
  
würden.	
  10	
  Jahres	
  Aufwand	
  für	
  70273	
  Getötete:	
  885	
  439	
  800,00	
  RM	
  (heute	
  etwa	
  3,5	
  
Milliarden	
  Euro).	
  
In	
  der	
  Psychiatrie	
  in	
  Hall	
  hat	
  in	
  der	
  Zeit	
  des	
  Nationalsozialismus	
  keine	
  systematische	
  
Euthanasie	
  statt	
  gefunden.	
  Wohl	
  aber	
  war	
  die	
  miserable	
  Krankenversorgung	
  ideologisch	
  
begründet.	
  In	
  der	
  zweiten	
  Kriegshälfte	
  ist	
  die	
  Sterblichkeit	
  in	
  der	
  Anstalt	
  in	
  Hall	
  laut	
  
Bertrand	
  Perz	
  stark	
  angestiegen.	
  Hat	
  sie	
  1938	
  noch	
  4,4	
  Prozent	
  betragen,	
  ist	
  sie	
  von	
  7,3	
  
Prozent	
  im	
  Jahr	
  1943	
  über	
  13	
  Prozent	
  im	
  Jahr	
  1944	
  auf	
  21	
  Prozent	
  im	
  Jahr	
  1945	
  
angestiegen.	
  Dieser	
  Anstieg	
  ist	
  auf	
  die	
  schlechten	
  Bedingungen	
  wie	
  mangelnde	
  
Ernährung,	
  medizinische	
  Unterversorgung,	
  Kälte	
  und	
  Raumnot	
  sowie	
  eine	
  generelle	
  
pflegerische	
  Unterversorgung	
  zurückzuführen.	
  Die	
  „eklatante	
  Unterversorgung“	
  sei	
  nur	
  
zum	
  Teil	
  kriegsbedingt	
  gewesen,	
  zum	
  Teil	
  sei	
  sie	
  auf	
  die	
  „ideologisch	
  begründete	
  
bewusste	
  Benachteiligung“	
  von	
  psychiatrischen	
  Patienten	
  während	
  der	
  NS-­‐Zeit	
  
zurückzuführen.	
  „Die	
  Möglichkeit	
  ihres	
  Todes	
  wurde	
  dabei	
  in	
  Kauf	
  
genommen.“	
  (Bertrand	
  Perz).	
  
Es	
  liegt	
  nicht	
  in	
  unserer	
  Verfügung	
  zu	
  sagen:	
  Du	
  bist	
  lebenswürdig,	
  Du	
  bist	
  es	
  nicht,	
  Du	
  
hast	
  ein	
  Recht	
  zu	
  leben,	
  du	
  nicht,	
  Du	
  bist	
  lebenswert,	
  du	
  nicht.	
  Es	
  ist	
  nicht	
  unsere	
  



Großzügigkeit,	
  unser	
  Wohlwollen	
  oder	
  unsere	
  Anerkennung,	
  durch	
  die	
  Leben	
  in	
  seiner	
  
Heiligkeit	
  und	
  Unantastbarkeit	
  begründet	
  und	
  gestiftet	
  wird.	
  Nicht	
  durch	
  uns	
  wird	
  
Leben	
  heilig,	
  sondern	
  durch	
  den,	
  der	
  es	
  schenkt,	
  durch	
  Gott.	
  Der	
  umfassende	
  Schutz	
  des	
  
Lebens	
  ist	
  eine	
  Grundhaltung	
  der	
  Bibel	
  und	
  damit	
  der	
  Christen.	
  Nicht	
  selten	
  wurden	
  und	
  
werden	
  Ausnahmen	
  gemacht.	
  Bis	
  in	
  die	
  Gegenwart	
  werden	
  Todesstrafe	
  und	
  
Präventivkriege	
  gerechtfertigt.	
  Sie	
  führen	
  zu	
  unsäglichen	
  Leiden	
  durch	
  die	
  Tötung	
  von	
  
Tausenden	
  und	
  Abertausenden,	
  vor	
  allem	
  auch	
  von	
  Kindern.	
  Die	
  gesellschaftliche	
  
Aufmerksamkeit	
  konzentriert	
  sich	
  bei	
  uns	
  auf	
  Konflikte	
  um	
  den	
  Beginn	
  und	
  das	
  Ende	
  
des	
  Lebenszyklus,	
  in	
  die	
  das	
  irdische	
  Menschenleben	
  eingespannt	
  ist.	
  Die	
  Fragen	
  am	
  
Lebensanfang	
  und	
  Lebensende	
  wie	
  Embryonenforschung,	
  Präimplantationsdiagnose,	
  
Abtreibung	
  und	
  Euthanasie	
  stehen	
  in	
  intensiver	
  Wechselwirkung	
  mit	
  dem	
  Problem	
  des	
  
Umgangs	
  mitten	
  im	
  Leben:	
  Zugang	
  zu	
  medizinischer	
  Behandlung	
  und	
  Leistung,	
  soziale	
  
Lebensbedingungen,	
  Bildung	
  als	
  wichtige	
  Grundlage	
  für	
  Lebenschancen,	
  Vorsorge	
  im	
  
Alter,	
  Sicherheit,	
  Frieden.	
  Was	
  um	
  die	
  Lebensränder	
  gesellschaftlich	
  besprochen	
  wird,	
  
ist	
  ein	
  Signal	
  für	
  das,	
  was	
  uns	
  künftig	
  auch	
  in	
  der	
  Lebensmitte	
  betreffen	
  kann.	
  Der	
  
Grundsatz	
  der	
  Menschenwürde	
  wird	
  meist	
  nicht	
  bestritten.	
  Und	
  doch	
  sind	
  Umfang	
  und	
  
Reichweite	
  umstritten.	
  Die	
  Würde	
  des	
  Menschen	
  wird	
  praktisch	
  oft	
  auf	
  schreckliche	
  
Weise	
  verletzt,	
  aber	
  auch	
  in	
  der	
  Theorie	
  negiert.	
  Im	
  deutschen	
  Sprachraum	
  geben	
  
Buchtitel	
  wie	
  „Die	
  Würde	
  des	
  Menschen	
  ist	
  antastbar“	
  (F.J.	
  Wetz),	
  ebenso	
  wie	
  kritische	
  
Zeitungsartikel	
  mit	
  dem	
  Titel	
  „Die	
  Würde	
  des	
  Menschen	
  war	
  unantastbar“	
  Zeugnis.	
  
„Da	
  sprach	
  der	
  Herr	
  zu	
  Kain:	
  Wo	
  ist	
  dein	
  Bruder	
  Abel?	
  Kain	
  entgegnete:	
  Ich	
  weiß	
  es	
  
nicht.	
  Bin	
  ich	
  denn	
  der	
  Hüter	
  meines	
  Bruders?	
  (Gen	
  4,9)“	
  –	
  Die	
  Botschaft	
  der	
  Heiligen	
  
Schrift	
  mutet	
  uns	
  zu,	
  dass	
  wir	
  einander	
  aufgetragen	
  sind,	
  einander	
  Patron	
  sind,	
  
füreinander	
  sorgen,	
  Verantwortung	
  tragen,	
  einander	
  Hüter	
  und	
  Hirten	
  sind.	
  Das	
  
Evangelium	
  traut	
  uns	
  zu,	
  dass	
  wir	
  Freunde	
  und	
  Anwälte	
  des	
  Lebens	
  sind.	
  Die	
  positive	
  
Haltung	
  gegenüber	
  der	
  Bedrohung	
  und	
  Gefährdung	
  der	
  Menschenwürde	
  ist	
  der	
  Segen.	
  
Bei	
  Dietrich	
  Bonhoeffer	
  sind	
  die	
  Gedanken	
  über	
  den	
  Segen	
  aufs	
  engste	
  mit	
  seiner	
  
ei-­‐genen	
  Lebenssituation	
  verknüpft,	
  mit	
  der	
  Beteiligung	
  am	
  Widerstand	
  gegen	
  Hitler	
  
und	
  mit	
  der	
  Haft:	
  „Die	
  Antwort	
  des	
  Gerechten	
  auf	
  die	
  Leiden,	
  die	
  ihm	
  die	
  Welt	
  zufügt,	
  
heißt:	
  segnen.	
  …	
  Segnen,	
  d.h.	
  die	
  Hand	
  auf	
  etwas	
  legen	
  und	
  sagen:	
  du	
  gehörst	
  trotz	
  allem	
  
Gott.	
  …	
  Wer	
  aber	
  selbst	
  gesegnet	
  wurde,	
  der	
  kann	
  nicht	
  mehr	
  anders	
  als	
  diesen	
  Segen	
  
weitergeben,	
  ja	
  er	
  muss	
  dort,	
  wo	
  er	
  ist,	
  ein	
  Segen	
  sein.	
  Nur	
  aus	
  dem	
  Unmöglichen	
  kann	
  
die	
  Welt	
  erneuert	
  werden;	
  dieses	
  Unmögliche	
  ist	
  der	
  Segen	
  Gottes.“[2]	
  
	
  	
  
Manfred	
  Scheuer,	
  Bischof	
  von	
  Innsbruck	
  
	
  	
  
Literatur	
  
Bertrand	
  Perz	
  u.a.	
  (Hrsg.),	
  Schlussbericht	
  zur	
  Untersuchung	
  der	
  Vorgänge	
  um	
  den	
  
Anstaltsfriedhof	
  des	
  Psychiatrischen	
  Krankenhauses	
  in	
  Hall	
  in	
  Tirol	
  in	
  den	
  Jahren	
  1942	
  
bis	
  1945,	
  Universitätsverlag	
  Wagner,	
  Innsbruck	
  2014.	
  
Manfred	
  Scheuer	
  (Hg.):	
  Ge-­‐Denken.	
  Mauthausen/Gusen	
  –	
  Hartheim	
  –	
  St.	
  Radegund,	
  
Edition	
  Kirchen-­‐Zeit-­‐Geschichte:	
  Linz	
  2002.	
  
	
  
	
  
[1]	
  Vgl.	
  Ottmar	
  John,	
  Fortschrittskritik	
  und	
  Erinnerung.	
  Walter	
  Benjamin,	
  ein	
  Zeuge	
  der	
  
Gefahr,	
  in:	
  Edmund	
  Arens/Ottmar	
  John/Peter	
  Rottländer,	
  Erinnerung	
  –	
  Befreiung	
  -­‐	
  
Solidarität.	
  Benjamin,	
  Marcuse,	
  Habermas	
  und	
  die	
  politische	
  Theologie,	
  Düsseldorf	
  1991,	
  
13-­‐80.	
  
[2]	
  Dietrich	
  Bonhoeffer,	
  Gesammelte	
  Schriften	
  4,	
  595f.	
  


