Von der Beweglichkeit des Glaubens

Predigt von Bischof Manfred Scheuer beim Gottesdienst am Dies academicus, 29. April 2014

Unter dem Altar der Canisius-Kirche in der niederlandischen Stadt Nijmegen liegen Schuhe
des Innsbrucker Didzesanpatrons Petrus Canisius. Mit diesen Latschen hat er fast ganz
Europa durchwandert (Christian Bauer im Moment).

Wie geht’s? Das ist eine alltdgliche Frage, die wir einander stellen. Es geht gut, recht gut,
halbwegs gut, ausgezeichnet oder einfach schlecht. Es geht gar nichts mehr. Ich stehe an.
Mit dem ,Gehen® dricken wir den Gang des Lebens mit Gelingen, mit Scheitern, mit Héhen
und Tiefen, mit den Wegen, Umwegen, Irrwegen und Abwegen aus. Das Gehen wird zum
Bild der inneren Befindlichkeit und auch zum Symbol unserer Beziehungen: Menschen
gehen aneinander vorbei oder wieder aufeinander zu. Ahnlich ist es mit dem ,Fahren®:
unsere Beziehung zur Welt geht Uber die ,Erfahrung®. Begriffe ohne sinnliche Erfahrung
bleiben leer, heil3t es in der Kritik der reinen Vernunft von Immanuel Kant.

,unserer Natur ist in der Bewegung, vollige Ruhe ist der Tod.”“ (Blaise Pascal) Wir kbnnen
Denken als ein Bemuhen darum verstehen, Bewegungsfahigkeit einzuliben. Immanuels
Kants Schrift ,Uber Padagogik* zielt darauf ab, ganz im Sinne des Aufklarungsideals,
Menschen zur geistigen Beweglichkeit zu fiihren. Das gilt fiir einen Uberblick zu
verschiedenen Denkweisen Uber die Fahigkeit zur Kritik bis hin zur Selbstkritik: diese ist die
.Beweglichkeit des eigenen Denkens, das sich selbst immer wieder der Mdglichkeit aussetzt,
falsch zu liegen®.

Gehen ist durchaus modern, das duRere Gehen und auch der innere Weg. Das Gehen und
Reisen wirkt Personlichkeit bildend, Gemeinschaft stiftend, Freundschaft stiftend. ,Verlieren
Sie vor allem nicht die Lust dazu zu gehen! Ich laufe mir jeden Tag das tagliche
Wohlbefinden an, und entlaufe so jeder Krankheit; ich habe mir meine besten Gedanken
angelaufen, und ich kenne keinen Gedanken, der so schwer wéare, dass man ihn nicht beim
Gehen loswirde. (Séren Kierkegaard)

Geistige und geistliche Persénlichkeit:"! die Frage nach Gott steht im Mittelpunkt des
Nachdenkens. Sie ist von Gott, der alle Wirklichkeit bestimmt, angerihrt, ergriffen, ja
fasziniert. Dabei ist der Theologe ein Existenzdenker. Theologie darf kein angelerntes
Beiwerk sein, das an einem abgleitet wie Regen an einer wetterfesten Kleidung. Es waére
fatal, wenn wichtige Lebensbereiche tabuisiert und ausgeklammert werden: z. B. Leid,
Schuld, Krankheit, Tod ... Es geht um eine geistige und geistliche Sensibilitat, um die
Teilnahme am Lebensdrama anderer, um das selbstlose Sich-Hineindenken. Eine

theologische Personlichkeit sollte vorleben, dass er von der Gnade und vom Trost Gottes



lebt. Wir brauchen das Bewusstsein, auf der Hohe seiner Zeit zu leben, von unseren
Zeitgenossen respektierte Gesprachspartner zu sein.

In den letzten Jahren war oft von Zukunftsfahigkeit die Rede: vom Wirtschaftsstandort Tirol,
auch von den theologischen Fakultaten, von der Wissenschaft. Wissenschaft schafft
Aufschwung, ermdglicht Zukunft. Das war durchaus auch im Hinblick auf die Finanz- und
Wirtschaftskrise gemeint, aber nicht nur. Der Siegeszug der Freiheit in der Geschichte habe
Bildungsquellen. Die Entwicklung von Gerechtigkeit 1auft nur tber Wissenschaft und Bildung.
Und die Entwicklung des Wohlstands braucht alle kreativen und solidarischen
Anstrengungen inclusive jene der Wissenschaft. Okologische Herausforderungen wie
Klimawandel, Wasserknappheit oder Nachhaltigkeit werden ein hohes Mal an technischer,
kultureller und ethischer Kompetenz brauchen.

Es lasst sich nun nicht strategisch planen, dass von Seiten der akademischen Theologie der
groflie Stimmungsumschwung in der Kirche kommen wird. Aber Theologie kann zumindest
Zukunft offen halten dort, wo sie verschlossen erscheint oder wo es heif3t: no future. Ich
md&chte den Theologen die Aufgabe des Nach-Denkens, des Mit-Denkens und des Vor-
Denkens zuschreiben. Theologische Reflexion ist ein sekundarer Akt gegentiber dem
Glaubensvollzug und der Glaubenspraxis. Das gilt in besonderer Weise fiir theologische
Ansatze, die sich an der Politischen Theologie und an der Theologie der Befreiung
orientieren (,Primat der Praxis), das gilt aber auch im Hinblick auf die liturgische Praxis und
auf die Gebetspraxis (,lex orandi —lex credendi®). Theologen sind gute Zeitgenossen (vgl. GS
1: Freude und Hoffnung). Sie denken mit, sind Wegbegleiter und kénnen zur guten
Unterscheidung der Geister und zu einer Urteilskraft verhelfen. Und schliel3lich waren und
sind sie auch in der Gegenwart kreative ,Vor-Denker, die eine neue Gestalt des Glaubens,
der Sprache und der Kirche schépferisch entwerfen.

50 Jahre Didzese Innsbruck mochte ich verbinden mit einem Dank an die Theologische
Fakultat fir das Vordenken fur die Ortskirche, das Mitdenken mit uns und Nachdenken tber
die kirchliche Praxis bei uns. Wenn ich sage ,unsere Fakultat®, dann nicht im Sinne des
Possessiven, der Macht oder des Besitzes, sondern im Sinne der Gabe und auch der
Herausforderung. Natirlich sind wir nicht die einzigen ,interlocutores der Theologie hier in

Innsbruck, die in ihrer Geschichte fast immer weltkirchliche Bedeutung hatte.

[1] Vgl. dazu: Karl Rahner, Zur Reform des Theologiestudiums (QD 41), Freiburg — Basel —
Wien 1969; Klaus Dem-mer, Zumutung aus dem Ewigen, Gedanken zum priesterlichen
Zolibat, Freiburg i. B. 1991, 54-57.



