Osterreichischer Cartellverband
Vollversammlung 2013
Festgottesdienst in Hall in Tirol
Bischof Manfred Scheuer, v/o Canisius
11. Mai 2013

Euro-patria

Wen meinen wir, wenn wir ,,Wir“ sagen?

,Wir“ sind jetzt 875 Jahre hier. Gemeint ist im Jahre 2013 mit dem ,Wir" die
Ordensgemeinschaft der Benediktiner in St. Georgenberg-Fiecht und auch in Wilten.
Das Wir umfasst die Generationen uber Jahrhunderte hinweg, es schlief3t viele ein,
die man nicht einmal mit dem Namen kennt. Das ,Wir“ ist eine Solidargemeinschaft
in schweren Phasen der Geschichte, eine Schicksalsgemeinschaft und auch eine
Gebetsgemeinschaft. — Wann sagen wir ,Wir“ und wen meinen ,wir“ damit?

~Wir“ Tiroler legen schon seit 1511, seit dem Landlibell von Kaiser Maximilian,
grolen Wert auf unsere Selbstandigkeit und Freiheit. So habe ich es vor einiger Zeit
bei einer FUhrung in Innsbruck gehort. Es gibt es schon, dieses ,Wir® Gefuhl der
Tiroler, vielleicht etwas weniger das ,Wir“ der Osterreicher. Zum Wir gehort eine
gewisse Sympathie, eine Zusammengehorigkeit, das Gefuhl der Heimat und auch
des Selbstwertes und der Freiheit. Vielleicht auch das Gehabe: ,Mir san Mir“ — ,Wir
sind Wir®, fruher in Abgrenzung gegenuber den Bayern und Franzosen, dann
gegenuber den Wienern oder den ltalienern, gegenuber Brussel und Europa.

Wann und zu welchen Gemeinschaften sagen wir ,Wir“? Wann habe ich das letzte
Mal gesagt: ,Wir“ Europaer, oder: ,Wir in Europa®“, oder: Meine Heimat ist Europa?
Euro-patria? Oder sind wir nicht einmal auf den Gedanken gekommen, dass wir eine
Sympathie- und Schicksalsgemeinschaft, eine Solidargemeinschaft mit den Griechen,
den Islandern, den Franzosen und Spaniern, den Polen und Ruméanen sind? In Euro-
Patria sind das ja nicht Fremde oder Auslander. Vermutlich gibt es eine starkere
Zusammengehorigkeit mit den Deutschen als mit den Portugiesen oder auch mit den
Bulgaren.

Wir sind Europa?

Ist Europa durch die Europaische Union in den Herzen der Menschen angekommen?
Gehort es zur ldentitat von Menschen: Ich bin ein Europaer? Oder ware es absurd,
Europa als Vaterland oder gar als Heimat zu betrachten. Ist Europa ein Tummelplatz
von Lobbyisten und geht es bei der europaischen Politik um ein Ringen, wer mehr
oder etwas weniger vom 6konomischen Kuchen bekommt? ,Politik wirde fur uns
also heifden: Streben nach Machtanteilen oder nach Beeinflussung der



Machtverteilung, sei es zwischen Staaten, sei es innerhalb eines Staates zwischen
den Menschengruppen, die er umschliel3t.“[1] - ,Wer Politik treibt, erstrebt Macht.“[2]
Ist europaische Politik nur ein ,Streben nach Machtanteilen® (Max Weber)?

Hat Europa die Macht des Friedens und der Solidaritat in den Herzen der
Menschen? Gibt es eine europaische ldentitat, ein Wir-Gefuhl mit dem Bewusstsein
einer gemeinsamen Verantwortung? Macht und Ohnmacht in Europa, das ist
verbunden mit positiven und negativen Erfahrungen: mit der Versdhnung nach dem
Krieg, mit Frieden, mit der Uberwindung von Grenzen, mit wirtschaftlichem und
sozialem Fortschritt, aber auch mit barokratischen Apparaten, denen gegenuber viele
das Gefuhl der Ohnmacht und des Ausgeliefertsein empfinden. Wer fahrt Gber wen
draber? Wer dominiert und wer wird ignoriert? Macht haben ja nicht nur Personen,
sondern vermeintlich oder real auch Institutionen, die Burokratie, die 6ffentliche
Meinung, Stimmungen und Atmospharen, die gar nicht mehr an konkreten Personen
festgemacht werden kdnnen.

Macht und Ohnmacht, Vertrautsein mit Europa und Entfremdung gegenuber Europa:
Das stellt auch die Frage nach den dominanten Ideen, nach den herrschenden
Meinungen in den Feuilletons, nach der Hoheit Uber die Stammtische, nach der
Macht der Uberschriften, das stellt die Frage nach ,Leit‘kulturen, nach den
gemeinsamen Grundlagen einer Gesellschaft und Europas oder auch der Moglichkeit
einer multikulturellen Gesellschaft. Was soll untergehen, was wird der Vergangenheit
zugerechnet? Was wird systematisch ausgeblendet oder auf Zeit bzw. auf Dauer
einfach vergessen? Es gibt die Hegemonie von Ideen, eine Kolonisierung des
Bewusstseins[3], so, dass die Seelen verhext werden, das Miteinander langfristig
vergiftet, dass auf Sinn verzichtet wird.[4]

Macht und Ohnmacht, diese Frage ist zu stellen an das Geflge von Politik,
Wissenschaft, Medien, Ethik, Okonomie. Es geht um die Reichweite von Theorien,
um Anspruche von Leitwissenschaften. Wem wird die Definitionsgewalt GUber den
Beginn und das Ende des Lebens zugeschrieben oder wer reil3t sie an sich? Kénnen
wir der Naturwissenschaft die Entscheidung daruber, was der Mensch ist, welches
Leben lebenswert ist und welches nicht, Uberlassen? Die Versuchung, den rechten
Menschen zu konstruieren, die Versuchung, mit Menschen zu experimentieren, die
Versuchung Menschen als Mull anzusehen und zu beseitigen, ist kein Hirngespinst
fortschrittsfeindlicher Moralisten. Gibt es von der Evolution her eine Gerechtigkeit fur
die Opfer der Geschichte, eine Gerechtigkeit fur die Toten? Welche Regeln braucht
der Markt, damit die Wirtschaft dem Menschen dient, damit der Mensch nicht auf
einen Produktionsfaktor reduziert wird? Es ist die Aufgabe der Politik, 6konomische
und auch wissenschaftliche Macht (Francis Bacon: Wissen ist Macht) unter das Mafl}
des Rechtes und der Gerechtigkeit zu stellen und so ihren sinnvollen Gebrauch zu
ordnen. Nicht das Unrecht des Starkeren, sondern die Starke des Rechts muss
gelten. Macht in der Ordnung und im Dienst des Rechtes ist der Gegenpol zur
Gewalt, unter der wir rechtlose und rechtswidrige Macht verstehen.[5]

Macht, Machtverteilung in Europa, das ist verbunden mit der Frage von Einheit und
Vielfalt. Wie ist die europaische Einigung und Einheit zu schaffen? Das ist nur zu
erreichen, wenn wir die Vielfalt bewusst zulassen. Einheit Europas und
Einigungsprozesse sind von dem der katholischen Soziallehre entspringenden



Subsidiaritatsprinzip[6] zu deuten und zu I6sen. Die europaische Verfassung sucht
eine dem Subsidiaritatsprinzip entsprechende Kompetenzverteilung zwischen der EU
und ihren Mitgliedsstaaten. Es gibt Bereiche, die nicht ungestraft zentralisiert werden
kénnen. Es ware auf Dauer aber auch fatal, wenn z.B. Okologie bloR der Beliebigkeit
der einzelnen Staaten Uberlassen wurde. Es ist eine europaische Aufgabe, eine
grenzuberschreitende Umweltpolitik zu gestalten, auch Bildung und Forschung
brauchen ein gemeinsames Planen.

Ware Europa nur das Feld der Lobbys mit dem Durchsetzen von nationalen,
politischen und 6konomischen Eigeninteressen, wirde es sich schnell wieder in den
alten nationalen Konflikten wieder finden und das Friedensprojekt, zu dem es keine
Alternative gibt, verabschieden. Die Friedenssicherung als eine dauernde Aufgabe,
die gemeinsame Anstrengungen verlangt. Auch Arbeitsplatze und wirtschaftlicher
Wohlstand sind nicht automatisch gesichert. Das wissen wir inzwischen nur zu gut.
Europaische Gesetze sollen vor ihrer Verabschiedung auf ihre Sozialvertraglichkeit
hin getestet werden.

Architektur Europas

»In Europa mussen die fundamentalen Fragen eine Antwort erhalten: Wer sind wir?
Woher kommen wir? Wohin gehen wir? Es geht nicht nur um Fragen der Technik
und der Wirtschaft. FUr welche Ziele und Ideale steht Europa? Was macht Europa
aus? Weswegen brauchen wir dringend Europa?“[7] (Jacques Le Goff) Was macht
Europa als Idee eigentlich aus? Dazu gehdéren griechische Philosophie und
romisches Recht, der judisch-christliche Gottesglaube wie Humanismus und
Aufklarung, die Werte der freiheitlichen Verfassungstradition wie die europaische
Kultur, Musik und Literatur. — Sind nicht in den letzten Jahren gegenteilige Krafte
starker geworden? Die Heterogeneitat der Postmoderne steht in unauflésbarer
Spannung zu den ,grofden gemeinsamen Erzahlungen® Europas, Athen (Vernunft)
wird gegen Jerusalem (Judisch-christliche Offenbarung) ausgespielt, die Wirtschaft
spaltet sich von der Ethik und von der Kultur ab, Politik als ,Streben nach
Machtanteilen® 16st sich vom Recht und von der Gerechtigkeit, Demokratie scheint
nur noch in einem radikalen Laizismus madglich zu sein.

José Casanova, der gegenwartig international wohl bedeutendste und bekannteste
Religionssoziologe, sieht einen globalen Prozess der Sakularisierung als eine
strukturell verschrankte Konstellation der modernen kosmischen, sozialen,
moralischen und sakularen Ordnungen. Alle drei Ordnungen sind als vollkommen
immanente sakulare Ordnungen ohne Transzendenz zu verstehen, die ,etsi Deus
non daretur’ funktionieren.“[8] José Casanova sieht nun nicht die Religionen als ein
Problem fur Europa, sondern die Annahme, dass nur sakulare Gesellschaften
demokratische Gesellschaften sein konnen. Die sakular gewordene freiheitliche
Gesellschaft ist trotz aller grof3en Leistungen von ihrer Wurzel her bedroht. Ein rein
emanzipatorisches Freiheitsverstandnis schneidet sich in der Logik der eigenen
Entwicklung von den Wurzeln ab, aus denen es einmal grol3 geworden ist. Letztlich
treibt ein rein emanzipatorisches Freiheitsverstandnis ins Bodenlose des Nihilismus



hinein. Eine Erosion der unsere freiheitliche Ordnung tragenden Werte und Ziele ist
heute denn auch uniibersehbar. So ist die Gesellschaft um ihres eigenen Uberlebens
willen auf von ihr unabhangige Instanzen angewiesen, die fur den Sinn der Freiheit
einstehen und zum Einsatz fur die Freiheit aller ermutigen. Der Staat und das Land
leben von Voraussetzungen, ,die er selbst nicht garantieren kann.“ Weil er nicht
vollkommen ist, ist ,er zu seiner eigenen Fundierung und Erhaltung auf andere Krafte
angewiesen.” (E. W. Bockenforde)[9] Religion ist zwar nicht nétig fur die Begrindung
von moralischem Handeln, aber fur die Frage nach der Sinnhaftigkeit guten
Handelns angesichts der faktischen Geschichte stellt sich die Frage nach Gott
unbedingt. Fur die Suche nach Orientierung ist das Potential der religiosen Tradition
unaufgebbar.

Fur die humane Zukunft unserer Lander, fir eine humane Zukunft Europas ist es
wichtig, dass die Gesellschaft offen fur die Transzendenz bleibt und damit auch der
Wirklichkeit Gottes Raum gibt. Der fruhere tschechische Prasident (und Agnostiker)
Vaclav Havel betont eindringlich die Bedeutung der Transzendenz fur das politische
Zusammenleben. Das Haus Europa kann er sich nur vorstellen, wenn dessen
Architektur ausdrucklich offen bleibt flr die Transzendenz.[10]

Jurgen Habermas schreibt 1985 in der ,Neuen Unubersichtlichkeit’: ,Die einfachen
Wahrheiten des common sense und die geschichtlichen Kontinuitaten kdnnen freilich
nicht allein die Burde der erhofften geistig-moralischen Erneuerung tragen. Am
wichtigsten ist der Appell an die bindenden Krafte der Religion. Tatsachlich hat die
Aufklarung eines nicht vermocht: das Bedurfnis nach Trost sei es zu stillen oder zum
Vergessen zu bringen.“[11] Begriffe wie Moralitat und Sittlichkeit, Person und
Individualitat, Freiheit und Emanzipation kdnnen wir Europaer, so Habermas 1988,
nicht ernstlich verstehen, ,ohne uns die Substanz des heilsgeschichtlichen Denkens
judisch-christlicher Herkunft anzueignen.“[12] Der Gesellschaft ginge
Entscheidendes verloren im Prozess der Sakularisierung: Worte fur das monstrose
Bose, Hoffnung auf Wiedergutmachung. Er sprach von einer ,spurbaren Leere®. Er,
der sich wie Max Weber fur ,religios unmusikalisch® halt, forderte nun nicht gleich die
Ruckkehr zur Religion. Aber er forderte, auf die religidsen Stimmen in der
Gesellschaft zu horen, damit aus schon fast Vergessenem, aber doch implizit
Vermissten sich rettende Formulierungen einstellten. Habermas erinnerte daran,
dass Glaube nicht notwendig zum Furchten ist, sondern zur Selbstkontrolle einer
diesseitig-demokratischen Burgerschaft hilfreich, wenn nicht unentbehrlich. Dabei
hatte er die Bioethik im Blick und gab zu verstehen, dass in religidsen
Uberlieferungen wie dem Motiv der Gottebenbildlichkeit des Menschen Einsichten
liegen, die auch eine weltliche Gesellschaft nur zu ihrem Schaden vernachlassigen
kann.[13] Gott relativiert menschliche Macht von Menschen Uber andere. Das ist
gerade angesichts der Katastrophen des 20. Jh. und der damit verbundenen
Barbareien von groRer Bedeutung.

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck



[1] Max Weber, Politik als Beruf, Minchen und Leipzig 1919, 4.

[2] Max Weber, Politik als Beruf. Minchen und Leipzig 1919, 5.

[3] Jurgen Habermas spricht hier von der Kolonisierung der Lebenswelt durch
systemische Intervention. Besondere Bedeutung kommt hier dem Recht zu, das - als
kulturelle Institution - einerseits die Medien Macht und Geld lebensweltlich verankern
kann, auf der anderen Seite - als systemisch verfasster Handlungszusammenhang -
auf nicht-kommunikative Art in die Lebenswelt interveniert. (Jurgen Habermas,
Theorie des kommunikativen Handeln Bd.2: Zur Kritik der funktionalistischen
Vernunft, Frankfurt a. M. 1981, 522ff.)

[4] Zum Verzicht auf Sinn durch das neuzeitliche Verstandnis von Wissenschaft und
zur Verhexung des Bewusstseins vgl. Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik
der Aufklarung. Philosophische Fragmente, Frankfurt a. M. 1971, 9.28.

[5] Vgl. dazu: Joseph Kardinal Ratzinger, Werte in Zeiten des Umbruchs. Die
Herausforderungen der Zukunft bestehen, Freiburg i. B. 2005, 29f.

[6] Vgl. dazu Alois Baumgartner/Walter Korff, Sozialprinzipien, in: Handbuch der
Wirtschaftsethik, Bd. 1, Goéttingen 1999, 227-237.

[7] Jacques Le Goff, Die Geburt Europas im Mittelalter. Aus dem Franzdsischen von
Grete Osterwald. Miinchen 32004.

[8] José Casanova, Europas Angst vor der Religion. Berliner Reden zur
Religionspolitik, hg. von Rolf Schieder, Berlin 2009, 98f.

[9] Ernst-Wolfgang Bockenforde, Staat — Gesellschaft — Kirche, in: Christlicher
Glaube in moderner Gesellschaft XV, 5-120, hier 67.

[10] Vaclav Havel, Moral in Zeiten der Globalisierung, Reinbek bei Hamburg 1998.
[11] Jurgen Habermas, Die Neue Unubersichtlichkeit, Frankfurt a. M. 1985, 52.

[12] Jurgen Habermas, Nachmetaphysisches Denken, Frankfurt a. M. 1988, 23.

[13] Jurgen Habermas, Glauben und Wissen, in: FAZ Nr. 239, 15.10.2001, 9.



