
Österreichischer Cartellverband 
Vollversammlung 2013 
Festgottesdienst in Hall in Tirol 
Bischof Manfred Scheuer, v/o Canisius 
11. Mai 2013 
  

  
Euro-patria 
  
  
Wen meinen wir, wenn wir „Wir“ sagen? 
  
„Wir“ sind jetzt 875 Jahre hier. Gemeint ist im Jahre 2013 mit dem „Wir“ die 
Ordensgemeinschaft der Benediktiner in St. Georgenberg-Fiecht und auch in Wilten. 
Das Wir umfasst die Generationen über Jahrhunderte hinweg, es schließt viele ein, 
die man nicht einmal mit dem Namen kennt. Das „Wir“ ist eine Solidargemeinschaft 
in schweren Phasen der Geschichte, eine Schicksalsgemeinschaft und auch eine 
Gebetsgemeinschaft. – Wann sagen wir „Wir“ und wen meinen „wir“ damit? 
„Wir“ Tiroler legen schon seit 1511, seit dem Landlibell von Kaiser Maximilian, 
großen Wert auf unsere Selbständigkeit und Freiheit. So habe ich es vor einiger Zeit 
bei einer Führung in Innsbruck gehört. Es gibt es schon, dieses „Wir“ Gefühl der 
Tiroler, vielleicht etwas weniger das „Wir“ der Österreicher. Zum Wir gehört eine 
gewisse Sympathie, eine Zusammengehörigkeit, das Gefühl der Heimat und auch 
des Selbstwertes und der Freiheit. Vielleicht auch das Gehabe: „Mir san Mir“ – „Wir 
sind Wir“, früher in Abgrenzung gegenüber den Bayern und Franzosen, dann 
gegenüber den Wienern oder den Italienern, gegenüber Brüssel und Europa. 
Wann und zu welchen Gemeinschaften sagen wir „Wir“? Wann habe ich das letzte 
Mal gesagt: „Wir“ Europäer, oder: „Wir in Europa“, oder: Meine Heimat ist Europa? 
Euro-patria? Oder sind wir nicht einmal auf den Gedanken gekommen, dass wir eine 
Sympathie- und Schicksalsgemeinschaft, eine Solidargemeinschaft mit den Griechen, 
den Isländern, den Franzosen und Spaniern, den Polen und Rumänen sind? In Euro-
Patria sind das ja nicht Fremde oder Ausländer. Vermutlich gibt es eine stärkere 
Zusammengehörigkeit mit den Deutschen als mit den Portugiesen oder auch mit den 
Bulgaren. 
  
  
Wir sind Europa? 
  
Ist Europa durch die Europäische Union in den Herzen der Menschen angekommen? 
Gehört es zur Identität von Menschen: Ich bin ein Europäer? Oder wäre es absurd, 
Europa als Vaterland oder gar als Heimat zu betrachten. Ist Europa ein Tummelplatz 
von Lobbyisten und geht es bei der europäischen Politik um ein Ringen, wer mehr 
oder etwas weniger vom ökonomischen Kuchen bekommt? „Politik würde für uns 
also heißen: Streben nach Machtanteilen oder nach Beeinflussung der 



Machtverteilung, sei es zwischen Staaten, sei es innerhalb eines Staates zwischen 
den Menschengruppen, die er umschließt.“[1] - „Wer Politik treibt, erstrebt Macht.“[2] 
Ist europäische Politik nur ein „Streben nach Machtanteilen“ (Max Weber)? 
Hat Europa die Macht des Friedens und der Solidarität in den Herzen der 
Menschen? Gibt es eine europäische Identität, ein Wir-Gefühl mit dem Bewusstsein 
einer gemeinsamen Verantwortung? Macht und Ohnmacht in Europa, das ist 
verbunden mit positiven und negativen Erfahrungen: mit der Versöhnung nach dem 
Krieg, mit Frieden, mit der Überwindung von Grenzen, mit wirtschaftlichem und 
sozialem Fortschritt, aber auch mit bürokratischen Apparaten, denen gegenüber viele 
das Gefühl der Ohnmacht und des Ausgeliefertsein empfinden. Wer fährt über wen 
drüber? Wer dominiert und wer wird ignoriert? Macht haben ja nicht nur Personen, 
sondern vermeintlich oder real auch Institutionen, die Bürokratie, die öffentliche 
Meinung, Stimmungen und Atmosphären, die gar nicht mehr an konkreten Personen 
festgemacht werden können. 
Macht und Ohnmacht, Vertrautsein mit Europa und Entfremdung gegenüber Europa: 
Das stellt auch die Frage nach den dominanten Ideen, nach den herrschenden 
Meinungen in den Feuilletons, nach der Hoheit über die Stammtische, nach der 
Macht der Überschriften, das stellt die Frage nach „Leit“kulturen, nach den 
gemeinsamen Grundlagen einer Gesellschaft und Europas oder auch der Möglichkeit 
einer multikulturellen Gesellschaft. Was soll untergehen, was wird der Vergangenheit 
zugerechnet? Was wird systematisch ausgeblendet oder auf Zeit bzw. auf Dauer 
einfach vergessen? Es gibt die Hegemonie von Ideen, eine Kolonisierung des 
Bewusstseins[3], so, dass die Seelen verhext werden, das Miteinander langfristig 
vergiftet, dass auf Sinn verzichtet wird.[4] 
Macht und Ohnmacht, diese Frage ist zu stellen an das Gefüge von Politik, 
Wissenschaft, Medien, Ethik, Ökonomie. Es geht um die Reichweite von Theorien, 
um Ansprüche von Leitwissenschaften. Wem wird die Definitionsgewalt über den 
Beginn und das Ende des Lebens zugeschrieben oder wer reißt sie an sich? Können 
wir der Naturwissenschaft die Entscheidung darüber, was der Mensch ist, welches 
Leben lebenswert ist und welches nicht, überlassen? Die Versuchung, den rechten 
Menschen zu konstruieren, die Versuchung, mit Menschen zu experimentieren, die 
Versuchung Menschen als Müll anzusehen und zu beseitigen, ist kein Hirngespinst 
fortschrittsfeindlicher Moralisten. Gibt es von der Evolution her eine Gerechtigkeit für 
die Opfer der Geschichte, eine Gerechtigkeit für die Toten? Welche Regeln braucht 
der Markt, damit die Wirtschaft dem Menschen dient, damit der Mensch nicht auf 
einen Produktionsfaktor reduziert wird? Es ist die Aufgabe der Politik, ökonomische 
und auch wissenschaftliche Macht (Francis Bacon: Wissen ist Macht) unter das Maß 
des Rechtes und der Gerechtigkeit zu stellen und so ihren sinnvollen Gebrauch zu 
ordnen. Nicht das Unrecht des Stärkeren, sondern die Stärke des Rechts muss 
gelten. Macht in der Ordnung und im Dienst des Rechtes ist der Gegenpol zur 
Gewalt, unter der wir rechtlose und rechtswidrige Macht verstehen.[5] 
Macht, Machtverteilung in Europa, das ist verbunden mit der Frage von Einheit und 
Vielfalt. Wie ist die europäische Einigung und Einheit zu schaffen? Das ist nur zu 
erreichen, wenn wir die Vielfalt bewusst zulassen. Einheit Europas und 
Einigungsprozesse sind von dem der katholischen Soziallehre entspringenden 



Subsidiaritätsprinzip[6] zu deuten und zu lösen. Die europäische Verfassung sucht 
eine dem Subsidiaritätsprinzip entsprechende Kompetenzverteilung zwischen der EU 
und ihren Mitgliedsstaaten. Es gibt Bereiche, die nicht ungestraft zentralisiert werden 
können. Es wäre auf Dauer aber auch fatal, wenn z.B. Ökologie bloß der Beliebigkeit 
der einzelnen Staaten überlassen würde. Es ist eine europäische Aufgabe, eine 
grenzüberschreitende Umweltpolitik zu gestalten, auch Bildung und Forschung 
brauchen ein gemeinsames Planen. 
Wäre Europa nur das Feld der Lobbys mit dem Durchsetzen von nationalen, 
politischen und ökonomischen Eigeninteressen, würde es sich schnell wieder in den 
alten nationalen Konflikten wieder finden und das Friedensprojekt, zu dem es keine 
Alternative gibt, verabschieden. Die Friedenssicherung als eine dauernde Aufgabe, 
die gemeinsame Anstrengungen verlangt. Auch Arbeitsplätze und wirtschaftlicher 
Wohlstand sind nicht automatisch gesichert. Das wissen wir inzwischen nur zu gut. 
Europäische Gesetze sollen vor ihrer Verabschiedung auf ihre Sozialverträglichkeit 
hin getestet werden. 
  
  
Architektur Europas 
  
„In Europa müssen die fundamentalen Fragen eine Antwort erhalten: Wer sind wir? 
Woher kommen wir? Wohin gehen wir? Es geht nicht nur um Fragen der Technik 
und der Wirtschaft. Für welche Ziele und Ideale steht Europa? Was macht Europa 
aus? Weswegen brauchen wir dringend Europa?“[7] (Jacques Le Goff) Was macht 
Europa als Idee eigentlich aus? Dazu gehören griechische Philosophie und 
römisches Recht, der jüdisch-christliche Gottesglaube wie Humanismus und 
Aufklärung, die Werte der freiheitlichen Verfassungstradition wie die europäische 
Kultur, Musik und Literatur. – Sind nicht in den letzten Jahren gegenteilige Kräfte 
stärker geworden? Die Heterogeneität der Postmoderne steht in unauflösbarer 
Spannung zu den „großen gemeinsamen Erzählungen“ Europas, Athen (Vernunft) 
wird gegen Jerusalem (Jüdisch-christliche Offenbarung) ausgespielt, die Wirtschaft 
spaltet sich von der Ethik und von der Kultur ab, Politik als „Streben nach 
Machtanteilen“ löst sich vom Recht und von der Gerechtigkeit, Demokratie scheint 
nur noch in einem radikalen Laizismus möglich zu sein. 
Josè Casanova, der gegenwärtig international wohl bedeutendste und bekannteste 
Religionssoziologe, sieht einen globalen Prozess der Säkularisierung als eine 
strukturell verschränkte Konstellation der modernen kosmischen, sozialen, 
moralischen und säkularen Ordnungen. Alle drei Ordnungen sind als vollkommen 
immanente säkulare Ordnungen ohne Transzendenz zu verstehen, die ‚etsi Deus 
non daretur’ funktionieren.“[8] José Casanova sieht nun nicht die Religionen als ein 
Problem für Europa, sondern die Annahme, dass nur säkulare Gesellschaften 
demokratische Gesellschaften sein können. Die säkular gewordene freiheitliche 
Gesellschaft ist trotz aller großen Leistungen von ihrer Wurzel her bedroht. Ein rein 
emanzipatorisches Freiheitsverständnis schneidet sich in der Logik der eigenen 
Entwicklung von den Wurzeln ab, aus denen es einmal groß geworden ist. Letztlich 
treibt ein rein emanzipatorisches Freiheitsverständnis ins Bodenlose des Nihilismus 



hinein. Eine Erosion der unsere freiheitliche Ordnung tragenden Werte und Ziele ist 
heute denn auch unübersehbar. So ist die Gesellschaft um ihres eigenen Überlebens 
willen auf von ihr unabhängige Instanzen angewiesen, die für den Sinn der Freiheit 
einstehen und zum Einsatz für die Freiheit aller ermutigen. Der Staat und das Land 
leben von Voraussetzungen, „die er selbst nicht garantieren kann.“ Weil er nicht 
vollkommen ist, ist „er zu seiner eigenen Fundierung und Erhaltung auf andere Kräfte 
angewiesen.“ (E. W. Böckenförde)[9] Religion ist zwar nicht nötig für die Begründung 
von moralischem Handeln, aber für die Frage nach der Sinnhaftigkeit guten 
Handelns angesichts der faktischen Geschichte stellt sich die Frage nach Gott 
unbedingt. Für die Suche nach Orientierung ist das Potential der religiösen Tradition 
unaufgebbar. 
Für die humane Zukunft unserer Länder, für eine humane Zukunft Europas ist es 
wichtig, dass die Gesellschaft offen für die Transzendenz bleibt und damit auch der 
Wirklichkeit Gottes Raum gibt. Der frühere tschechische Präsident (und Agnostiker) 
Václav Havel betont eindringlich die Bedeutung der Transzendenz für das politische 
Zusammenleben. Das Haus Europa kann er sich nur vorstellen, wenn dessen 
Architektur ausdrücklich offen bleibt für die Transzendenz.[10] 
Jürgen Habermas schreibt 1985 in der ‚Neuen Unübersichtlichkeit’: „Die einfachen 
Wahrheiten des common sense und die geschichtlichen Kontinuitäten können freilich 
nicht allein die Bürde der erhofften geistig-moralischen Erneuerung tragen. Am 
wichtigsten ist der Appell an die bindenden Kräfte der Religion. Tatsächlich hat die 
Aufklärung eines nicht vermocht: das Bedürfnis nach Trost sei es zu stillen oder zum 
Vergessen zu bringen.“[11] Begriffe wie Moralität und Sittlichkeit, Person und 
Individualität, Freiheit und Emanzipation können wir Europäer, so Habermas 1988, 
nicht ernstlich verstehen, „ohne uns die Substanz des heilsgeschichtlichen Denkens 
jüdisch-christlicher Herkunft anzueignen.“[12] Der Gesellschaft ginge 
Entscheidendes verloren im Prozess der Säkularisierung: Worte für das monströse 
Böse, Hoffnung auf Wiedergutmachung. Er sprach von einer „spürbaren Leere“. Er, 
der sich wie Max Weber für „religiös unmusikalisch“ hält, forderte nun nicht gleich die 
Rückkehr zur Religion. Aber er forderte, auf die religiösen Stimmen in der 
Gesellschaft zu hören, damit aus schon fast Vergessenem, aber doch implizit 
Vermissten sich rettende Formulierungen einstellten. Habermas erinnerte daran, 
dass Glaube nicht notwendig zum Fürchten ist, sondern zur Selbstkontrolle einer 
diesseitig-demokratischen Bürgerschaft hilfreich, wenn nicht unentbehrlich. Dabei 
hatte er die Bioethik im Blick und gab zu verstehen, dass in religiösen 
Überlieferungen wie dem Motiv der Gottebenbildlichkeit des Menschen Einsichten 
liegen, die auch eine weltliche Gesellschaft nur zu ihrem Schaden vernachlässigen 
kann.[13] Gott relativiert menschliche Macht von Menschen über andere. Das ist 
gerade angesichts der Katastrophen des 20. Jh. und der damit verbundenen 
Barbareien von großer Bedeutung. 
 
Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 
 
 
 



[1] Max Weber, Politik als Beruf, München und Leipzig 1919, 4. 
[2] Max Weber, Politik als Beruf. München und Leipzig 1919, 5. 
[3] Jürgen Habermas spricht hier von der Kolonisierung der Lebenswelt durch 
systemische Intervention. Besondere Bedeutung kommt hier dem Recht zu, das - als 
kulturelle Institution - einerseits die Medien Macht und Geld lebensweltlich verankern 
kann, auf der anderen Seite - als systemisch verfasster Handlungszusammenhang - 
auf nicht-kommunikative Art in die Lebenswelt interveniert. (Jürgen Habermas, 
Theorie des kommunikativen Handeln Bd.2: Zur Kritik der funktionalistischen 
Vernunft, Frankfurt a. M. 1981, 522ff.) 
[4] Zum Verzicht auf Sinn durch das neuzeitliche Verständnis von Wissenschaft und 
zur Verhexung des Bewusstseins vgl. Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik 
der Aufklärung. Philosophische Fragmente, Frankfurt a. M. 1971, 9.28. 
[5] Vgl. dazu: Joseph Kardinal Ratzinger, Werte in Zeiten des Umbruchs. Die 
Herausforderungen der Zukunft bestehen, Freiburg i. B. 2005, 29f. 
[6] Vgl. dazu Alois Baumgartner/Walter Korff, Sozialprinzipien, in: Handbuch der 
Wirtschaftsethik, Bd. 1, Göttingen 1999, 227-237. 
[7] Jacques Le Goff, Die Geburt Europas im Mittelalter. Aus dem Französischen von 
Grete Osterwald. München 32004. 
[8] José Casanova, Europas Angst vor der Religion. Berliner Reden zur 
Religionspolitik, hg. von Rolf Schieder, Berlin 2009, 98f. 
[9] Ernst-Wolfgang Böckenförde, Staat – Gesellschaft – Kirche, in: Christlicher 
Glaube in moderner Gesellschaft XV, 5-120, hier 67. 
[10] Václav Havel, Moral in Zeiten der Globalisierung, Reinbek bei Hamburg 1998. 
[11] Jürgen Habermas, Die Neue Unübersichtlichkeit, Frankfurt a. M. 1985, 52. 
[12] Jürgen Habermas, Nachmetaphysisches Denken, Frankfurt a. M. 1988, 23. 
[13] Jürgen Habermas, Glauben und Wissen, in: FAZ Nr. 239, 15.10.2001, 9. 


