
ALTES TESTAMENT 14 
LINZER FERNKURSE 

 
Weisheit als Lebensbewältigung 
Feste in Israel 
 
 

1. Weise Menschen in Israel 2 
1.1 König Salomo 2 
1.2 Der ideale Weise 5 
1.3 Weisheitliches Gut bei den Propheten 9 

2. Das Buch Kohelet 10 
2.1 Name und Verfasser des Buches 10 
2.2 Gattungen und Aufbau des Buches 11 
2.3 Thematik des Buches 12 
2.4 Auslegung einiger Stellen 12 
2.5 Das theologische Anliegen des Buches Kohelet 15 

3. Das Buch Jesus Sirach 16 
3.1 Sirach und seine Zeit 17 
3.2 Der Aufbau des Buches 17 
3.3  Die Weisheit im Denken Sirachs 18 
3.4 Probleme der späteren Weisheit 19 

4. Das Buch der Weisheit 21 
4.1 Der Einfluss der hellenistischen Kultur 21 
4.2 Aufbau und Inhalt des Weisheitsbuches 22 
4.3 Der Glaube an das ewige Leben 23 

5. Feste im Judentum 24 
5.1 Der Sabbat 26 
5.2 Das Paschafest 26 
5.3 Das Wochenfest 27 
5.4 Das Laubhüttenfest 28 
5.5 Neujahrstag und Versöhnungstag 28 
5.6 Der 9. Av 29 
5.7 Das Chanukkafest 29 
5.8 Das Purimfest 29 

 

 
 Verfasserin: Dr. Roswitha Unfried; Mitarbeit von Mag. Dr. Eva Drechsler 
 Herausgeber: Dr. Franz Kogler 
  � 0732/7610-3232; Fax DW 3239, 
  e-mail: fernkurse@dioezese-linz.at 
 9. Auflage: 2002 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 2 

1. Weise Menschen in Israel 
Die Weisheitsliteratur war vom Beginn an bemüht, das profane Leben zu regeln, um 
es so gut wie möglich bewältigen zu können. In dieser Aussendung wird an einigen 
Gestalten und Büchern aufgezeigt, wie der weise Mensch lebt bzw. leben sollte. Die 
hervorragenden Gestalten sind König Salomo, Josef, Kohelet und der Weisheitsleh-
rer Jesus Sirach. 

1.1 König Salomo 
Der Pentateuch wird in der Tradition dem Mose zugeschrieben, die Psalmen dem 
David. Von der Weisheitsliteratur wird gesagt, dass sie von Salomo stamme. Davon 
zeugen die Überschriften in Spr 1,1; 10,1; 25,1; Koh 1,1 und die Vorstellung des Ver-
fassers in Koh 1,12. Auch das Hohelied gilt als von Salomo verfasst, ebenso das 
deuterokanonische Buch der Weisheit (vor allem Kapitel 6-9).  

Im Laufe der Zeit wurde Salomo immer mehr zum Autor der Weisheitsliteratur. 
Seit Beginn der historisch-kritischen Forschung wird zu Recht die Autorenschaft nicht 
nur des Mose und des David, sondern auch des Salomo in Frage gestellt. Heute 
sieht man in Mose, David und Salomo Gönner, also Schirm- und Schutzherren der 
entsprechenden Literatur. Sie sind auf eine dreifache Weise mit den Büchern, die 
ihnen zugeschrieben werden, verbunden:  
• Sie sind eine Art Schutzherr der Geistesströmungen, in denen diese Bücher ent-

standen sind. 
• Sie waren sicherlich selbst in der betreffenden Literatur als Autoren tätig und ste-

hen am Beginn der entsprechenden mündlichen Formulierung und Überlieferung. 
• Es ist sehr gut möglich, dass Salomo den Auftrag gegeben hat, verschiedenes 

Überlieferungsgut zu sammeln und besonders weisheitliche Spruchweisheit des 
Volkes aufzuschreiben. 

War Salomo ein Weiser? Diese Frage beantwortet die Salomoerzählung. Nach der 
Thronfolgeerzählung (2 Sam 10 - 1 Kön 2) beschreiben 1 Kön 3-11 die Regierungs-
zeit Salomos als eine Friedenszeit, in der sich Israel gut entfalten konnte, als golde-
nes Zeitalter für das JHWH-Volk.  

1.1.1 Aufbau und Themen 
1 Kön Inhalt Sitz im Leben 
3,1-15 Traum und Gotteserfahrung im Heiligtum von Gibeon Kult 
3,16-28 Salomos Weisheit im Urteilsspruch Volk 
4,1-20 Die gute Verwaltung als Fundament für Wohlergehen Archiv 
5,1-32 Salomos Größe: Wohlstand - Weisheit - Bautätigkeit Königshof 
6,1-7,51 Tempel- und Palastbau; Ausstattung des Tempels Archiv 
8,1-66 Die Tempelweihe Kult 
9,1-9 Offenbarung JHWHs im Tempel und Verheißung Kult 
9,10-28 Salomos Bautätigkeit; Vergehen Salomos: Frondienst Archiv 
10,1-13 Begegnung Salomo - Königin von Saba Volk 
10,14-29 Salomos Wohlstand als Folge der Weisheit Salomos Königshof 
11,1-13 Das Vergehen Salomos: Götzendienst Kult, Königshof 
11,14-40 Die Gegner Salomos Königshof 
11,41-43 Der Tod Salomos Archiv 

Merksätze: 1 Kön 3-10 stellt Salomo als den weisen König schlechthin dar. Er kann 
als Schutzpatron der Weisheit gelten. 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 3 

1.1.2 Inhalt 
Die Traditionen von König Salomo haben einen vierfachen Sitz im Leben, wobei so-
wohl die volkstümlichen Erzählungen als auch die Überlieferungen am Königshof 
und von der kultischen Gottesverehrung ausdrücklich über die Weisheit Salomos 
sprechen. Es ist sehr unwahrscheinlich, dass jeder für sich die sprichwörtliche Weis-
heit Salomos erfunden hätte. In seiner Weisheit wurzeln 

• Rechtsprechung (3,16-28) 
• Kultur (5,9-14) 
• internationale Politik (10,1-13; 5,15) 
• Reichtum (1 Kön 10,14-29). 

An den Anfang der Salomoerzählung (3,1-15) stellt der deuteronomistische Schrift-
steller die im Traum gemachte Gotteserfahrung, die JHWH-Offenbarung im Höhen-
heiligtum zu Gibeon (der Tempel war ja noch nicht gebaut!). Salomo bittet um Weis-
heit, um das JHWH-Volk gut regieren zu können. „Verleih daher deinem Knecht ein 
hörendes Herz, damit er dein Volk zu regieren ... versteht“ (V. 9). Weil er nicht um 
Ehre, ein langes Leben und die Vernichtung der Feinde gebeten hat, wird ihm dies 
alles gegeben, besonders aber die Verheißung: „Sieh, ich gebe dir ein so weises und 
verständiges Herz, dass keiner vor dir war und keiner nach dir kommen wird, der dir 
gleicht“ (V. 12). Weisheit ist somit eine Gabe JHWHs (vgl. Jes 11,2; Sir 1,1; Spr 2,6).  

In 3,16-28 erzählt das Volk vom weisen Urteil Salomos. Ähnliche Urteilssprüche 
sind im ostasiatischen Raum zu finden. Auch diese weisen auf die beispielhafte Klug-
heit des Richters und sind Menschheitslegenden von weisen Entscheidungen beson-
derer Menschen. Die Weisheit ist von JHWH geschenkt: „Ganz Israel hörte von dem 
Urteil, das der König gefällt hatte, und sie schauten mit Ehrfurcht zu ihm auf; denn sie 
erkannten, dass die Weisheit Gottes in ihm war, wenn er Recht sprach“ (3,28). 

Die Aufzählung der Beamten, Fürsten und Landvögte mündet in die Feststel-
lung, dass im Reich Salomos eine Atmosphäre herrschte, in der ein kulturelles, geis-
tiges Schaffen möglich war. „Das Volk von Juda und Israel war zahlreich wie der 
Sand am Meer. Es hatte zu essen und zu trinken und war glücklich“ (4,20).  

Nach der Notiz über die Größe des salomonischen Reiches und die Tributleistung 
vieler Gebiete (5,1) ist vom Wohlstand und den paradiesischen Zuständen die Rede 
(5,2-8): „... ein jeder saß unter seinem Weinstock und seinem Feigenbaum, solange Sa-
lomo lebte“ (V. 5b). Schließlich kommt die Erzählung in 5,9-14 zu einem Höhepunkt: 
 

5,9 Rahmen: Salomos große Weisheit ist Gabe Gottes 
 5,10f 
 5,12 
 5,13 

 Seine Weisheit ist international anerkannt 
 Salomo ist Verfasser von Sprichwörtern und Liedern 
 Er übt die Listen- (= Natur-) Wissenschaft aus 

5,14 Rahmen: Alle Welt kommt, um den weisen König zu hören 
 

Der Rest von 1 Kön 5 ist den Vorbereitungen zum Tempelbau gewidmet. Nach Vers 
26 sind die Handelsbeziehungen zu Hiram, dem König von Tyrus im heutigen Liba-
non, auf die von JHWH geschenkte Weisheit zurückzuführen. 
� Die Notiz von der Aushebung von Fronpflichtigen aus ganz Israel (5,27; vgl. 11,28; 12,4.14.18), die 

Salomo anordnete, beurteilt der deuteronomistische Geschichtsschreiber nicht. Frondienst wird 
dem König (Staat) geleistet (ev. zu vergleichen mit Abgaben oder Steuern) und ist unterschieden 
vom Sklavendienst. Der Frondienst erinnert an die Fronarbeit (Einheitsübersetzung: Sklavendienst) 
der Israeliten in Ägypten (Ex 20,2; Dtn 5,6); auch das Exil wird als Frondienst empfunden (Jes 
40,2). Samuel warnt das Volk vor einem König, der Dienstleistungen verlangen wird (1 Sam 8,11-
17). Ob es im Sinn JHWHs ist, der Israel vom Frondienst Ägyptens befreite, wenn Israel neue Fron-
dienstverhältnisse und Abhängigkeiten schafft? Wenn auch nur das Vergehen der Götzenverehrung 
in 1 Kön 11,33 genannt wird, so begründet 1 Kön 12 die Reichsteilung mit dem harten Frondienst. 
In diesem Zusammenhang ist aber auch darauf hinzuweisen, dass Israel im Vergleich zu anderen 
Völkern im Alten Orient in der Antike ein verhältnismäßig humanes Sklavenrecht hatte. 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 4 

Die Mitte der Salomoerzählung, der Tempel-Palastbau und die feierliche Weihe des 
Tempels sprechen nicht ausdrücklich von der Weisheit Salomos, sondern sind die 
Erfüllung der Natansverheissung (2 Sam 7). Salomo mit seiner Weisheit und Größe 
war der geeignete König, dieses Werk auszuführen.  

Nach der Tempelweihe wird die Gottesoffenbarung in Gibeon (3,1-15) weiterge-
führt und aktualisiert (9,1-9), jetzt im einzigen legitimen Gotteshaus für den deuterono-
mistischen Geschichtsschreiber, dem Tempel in Jerusalem. Unüberhörbar sind die 
Drohworte der prophetischen Kreise Israels, die den Untergang des JHWH-Volkes an-
sagen, wenn Israel andere Götter verehrt. Daran schließen sich die Nachrichten über 
Salomos Bautätigkeit, über den Frondienst (nur Kanaanäer, nicht aber Israeliten dürfen 
fronpflichtig gemacht werden; vgl. 9,20-22, anders aber 5,27; 11,28), über die Unzufrie-
denheit König Hirams bezüglich des Entgelts für die Unterstützung beim Tempel-
Palastbau (vgl. 9,10-14), über den Kult im Tempel und den Handel mit dem Süden. 

Die volkstümliche Erzählung vom Besuch der Königin von Saba (10,1-13) soll 
zeigen, wie berühmt Salomo durch seine Weisheit und seinen Reichtum war. Salo-
mo ist der Königin von Saba gewachsen und weiß Antworten auf alle auch noch so 
rätselhaften Fragen. Was die Königin von Saba bei Salomo hört und sieht, übertrifft 
alle Erwartungen. Sie gratuliert allen, die immer in seiner Nähe sein können: „Glück-
lich sind deine Männer, glücklich diese deine Diener, die allezeit vor dir stehen und 
deine Weisheit hören“ (V. 8). Der eigentliche Ruhm aber gilt dem Gott Salomos: 
„Gepriesen sei Jahwe, dein Gott, der an dir Gefallen fand und dich auf den Thron Is-
raels setzte. Weil Jahwe Israel ewig liebt, hat er dich zum König bestellt, damit du 
Recht und Gerechtigkeit übst“ (V. 9). Die Schilderung des Reichtums Salomos 
(10,14-29) verbindet Reichtum mit Weisheit: „So übertraf König Salomo alle Könige 
der Erde an Reichtum und Weisheit. Alle Welt begehrte ihn zu sehen und die Weisheit 
zu hören, die Gott in sein Herz gelegt hatte“ (10,23f). Reichtum und Wohlergehen sind 
ein Beweis für eine Weisheit, die von Gott geschenkt ist (vgl. 4,20-5,8; 10,4-7). 

Trotz der glanzreichen Schilderung der salomonischen Regierungszeit 
schließt die Salomoerzählung mit Gerichtsankündigungen. 11,1-13 weiß von Salo-
mos ausländischen Frauen (vgl. die „fremde Frau“ in der Weisheitsliteratur z.B. in 
Spr 2,16; 6,24; 7,5). Sie werden Anlass zum Bundesbruch, denn sie haben die Ver-
ehrung ihrer Götter nach Israel mitgenommen. Schließlich hat Salomo in seinem Al-
ter auch diese Götter verehrt. Es ist ihm nicht gelungen, die Verbindung von Weis-
heit und Gottesfurcht ein Leben lang durchzuhalten. 11,9-13 künden das Gericht an: 
Dem davidischen Königshaus wird nur ein Stamm verbleiben, die zehn Nordstämme 
werden sich vom davidischen Königtum trennen. Der Rest des 11. Kapitels zählt die 
Gegner Salomos auf. In 11,29-40 ist das Wort des Propheten Ahija von Schilo über-
liefert, mit dem er dem späteren König des (abgefallenen) Nordreiches Israel, Jero-
beam (vgl. 1 Kön 12) sein Königtum ansagt (= Legitimation des Königreiches Israel).  

1 Kön 11 bringt die deuteronomistische Deutung der Salomogeschichte: Sa-
lomo verließ die Wege seines Vaters David. Darauf folgt nach dem Wort JHWHs der 
Zerfall des Reiches (11,9-13.36-40). Das Versprechen, das JHWH dem David gege-
ben hat (2 Sam 7,11-16) geht mit der Einschränkung von 2 Sam 7,14b in Erfüllung: 
Ein Teil des Reiches verbleibt dem davidischen Herrscherhaus (11,13.36). 

Merksätze: Der deuteronomistische Schriftsteller zeichnet Salomo als den weisen Herr-
scher; während seiner Regierung erlebt das JHWH-Volk eine segensreiche 
Zeit. Dies ist ein Zeichen für die von Gott gegebene Weisheit Salomos. 

1.1.3 Salomos Weisheit und der JHWH-Glaube 
War Salomo also weise? Nach der Darstellung des deuteronomistischen Schriftstel-
lers sicher. Nach den biblischen Erzählungen ist seine Regierungszeit nämlich eine 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 5 

gesegnete Zeit: Zur Zeit Salomos herrschen Friede, Reichtum und Wohlstand. Das 
Land hat Ruhe vor Feinden. Literarischer Ausdruck davon ist das Entstehen der Auf-
stiegserzählung (1 Sam 16 - 2 Sam 7), der Thronfolgeerzählung (2 Sam 10 - 1 Kön 2) 
und der ersten Heilsgeschichtsschreibung des Jahwisten mit der Josephserzählung 
(Teile von Gen 2 - Num 36) in dieser Geschichtsperiode. Für den JHWH-Glauben aus-
schlaggebend ist jedoch, dass Salomos Weisheit jahwistisch orientiert ist. 
• Die Weisheit ist (über Salomo) ein Geschenk JHWHs an Israel. Sie ist ihm von 

JHWH gegeben (1 Kön 3,9.12; 5,9; 10,24). 
• In der Weisheit Salomos zeigt sich die Weisheit Gottes (1 Kön 3,28). 
• Salomo gelang es, die Naturkräfte in den JHWH-Glauben aufzunehmen und mit 

dem JHWH-Glauben zu vereinen. „Er redete über die Bäume, von der Zeder auf 
dem Libanon bis zum Ysop, der an der Mauer wächst. Er redete über das Vieh, 
die Vögel, das Gewürm und die Fische“ (1 Kön 5,13). Zwischen den Zeilen ist 
damit ausgesagt, dass Salomo die Naturkräfte dem Geheimnisvollen, dem Bedro-
henden und der Vergöttlichung entzieht (= entmythologisiert) durch Untersuchung 
und Benennung. Diese vom Mythos befreiten Geschöpfe werden nicht mehr 
selbst verehrt, sondern sie dienen Salomo und dem JHWH-Volk dazu, den Schöp-
fer zu loben (vgl. Ps 150,6: „Alles, was Atem hat, lobe den Herrn!“; auch Ps 148; 
Dan 3,52-90; Ijob 38,1-39,30). 

Anregung: Worin zeigt sich heute Weisheit?  
Was bringt mich dazu, Gott zu loben? In welcher Form lobe ich? 

1.2 Der ideale Weise 
Die weisheitliche Literatur wurde in der Erziehung verwendet. Welches Ideal diese 
Erziehung anstrebte und wie der ideale Weise aussehen sollte, wird nun an einigen 
Beispielen aufgezeigt. 

1.2.1 Von David bis Daniel 
David kann wohl als Bildungsziel für die höfische Erziehung der frühen Königszeit 
gelten. Wenn es von ihm heißt: „Einer der jungen Männer antwortete: Ich kenne ei-
nen Sohn des Betlehemiters Isai, der Zither zu spielen versteht. Und er ist tapfer und 
ein guter Krieger, wortgewandt, von schöner Gestalt, und der Herr ist mit ihm“ (1 
Sam 16,18), so klingt dies wie der in Spr 22,29 überlieferte Spruch: „Siehst du einen, 
der gewandt ist in seinem Beruf: vor Königen wird er dienen“. Die Wortgewandtheit, 
die rechte Rede zur rechten Zeit, ist eine der wichtigsten Eigenschaften von Beam-
ten und Königen (vgl. Spr 11,14; 15,22; 16,21.23; 25,11.15; 26,4; 27,11). 
� Diese Auffassung vom weisen Menschen bildet den Hintergrund von Lk 4,22: „Seine Rede fand bei 

allen Beifall; sie staunten darüber, wie begnadet er redete, und sagten: Ist das nicht der Sohn Josefs?“ 
Auch der Ausdruck „von schöner Gestalt“ gehört zum Ideal des Weisen; vgl. Ps 
45,3ff; Spr 30,29-31. Im Buch Daniel begegnet uns noch einmal die Beschreibung 
eines jungen Mannes, der an einen Königshof gerufen wird. Tapferkeit und Kriegser-
fahrung sind nicht mehr gefragt, dagegen wohl Weisheit und Kenntnis. Anstelle des 
„der Herr ist mit ihm“ tritt die Gewandtheit im Dienst am Hof. „... sie sollten frei von 
jedem Fehler sein, schön an Gestalt, in aller Weisheit unterrichtet und reich an 
Kenntnissen; sie sollten einsichtig und verständig sein und geeignet, im Palast des 
Königs Dienst zu tun; ...“ (Dan 1,4.19f). Von David bis Daniel (der wie David treu am 
JHWH-Glauben festhielt; vgl. Dan 1,8-17) spannt sich also der Bogen: vom tapferen 
König zum klugen Gelehrten. 

Anregung: Welches Bildungsziel verfolgt unsere Zeit?  
Wie möchte ich sein? 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 6 

1.2.2 Die beiden Weisen Ahitofel und Huschai (2 Sam 15-17) 
Die Auseinandersetzung zwischen Abschalom und David trägt viele weisheitliche Zü-
ge. Zwei Ratgeber, Ahitofel und Huschai, spielen dabei eine wichtige Rolle. Abschalom 
erhebt sich gegen David. Viele Beamte laufen zu Abschalom über, auch der einfluss-
reiche Ratgeber Ahitofel (15,12). David wendet sich an JHWH: „Herr, vereitle den Rat 
Ahitofels!“ (15,31). JHWH ist weiser als alle Weisen. An ihn wendet sich David (vgl. 
Spr 21,30: „Keine Weisheit gibt es, keine Einsicht, keinen Rat gegenüber dem Herrn“). 

David jedoch betet nicht nur; er verfolgt auch seine eigene Politik: Er sendet 
den weisen Huschai zu Abschalom, der die Pläne und Ratschläge Ahitofels durch-
kreuzen soll (15,34). Abschalom befolgt zunächst tatsächlich den Rat Ahitofels 
(16,20ff). Dieser rät dem Abschalom, sich die Nebenfrauen Davids zu nehmen. Das 
ist nicht nur politisch sehr klug und eindeutig - das Gehen zu den und das Nehmen 
der Nebenfrauen bedeutet einen Machtanspruch, ja sogar die Machtübernahme -, 
sondern dieser Rat hat auch eine religiöse Seite und Bekräftigung. Er ist die Erfül-
lung des Gerichtswortes von 2 Sam 12,11: „So spricht der Herr: Ich werde dafür sor-
gen, dass sich aus deinem eigenen Haus das Unheil gegen dich erhebt, und ich 
werde dir vor deinen Augen deine Frauen wegnehmen und sie einem anderen ge-
ben; er wird am hellen Tag bei deinen Frauen liegen“. Ahitofel rät nun zu nichts an-
derem, als dass Abschalom die Prophetie Natans erfüllen solle. Das Volk würde 
dann sicherlich auf seiner Seite stehen. Vers 23 zeigt den Einfluss Ahitofels. Sein 
Rat gleicht einem Wort von Gott, d.h. einem priesterlichem Orakel. Ahitofel ist für 
David und Abschalom der Weise. Dennoch kommt JHWH zum Ziel. Der Rat Ahito-
fels (17,1-4) steht in der weiteren Folge gegen den Rat Huschais (17,5-14). Die Rede 
Huschais zeigt deutlich: Es geht nicht um einen logischen Beweis, sondern um Über-
redung. Der gute Rat Ahitofels wird nicht befolgt, JHWH ist weiser als dieser Weise. Er 
vernichtet die Weisheit des Weisen: „... der gute Rat Ahitofels sollte durchkreuzt wer-
den, weil der Herr Unheil über Abschalom bringen wollte“ (17,14). Wenn aber der nach 
menschlichem Urteil Weise nichts mehr gilt, d.h. wenn sein Rat nicht befolgt wird, und 
Ahitofel außerdem noch strenge Bestrafung von David nach dessen Rückkehr erwar-
ten muss, dann ist das Leben sinnlos. Ahitofel ist verzweifelt und erhängt sich (17,23). 

Anregung: Auf welche Ratgeber höre ich? 

1.2.3 Die Josefserzählung (Gen 37-50) 
Der letzte Teil des Buches Genesis hat einen anderen Charakter als die Urgeschich-
te bzw. die Erzelternerzählungen. Wir finden keine Stammbäume (vgl. 22,20-24; 
25,1-6.12-18), keine anekdotenhaften Stammesüberlieferungen (vgl. 12,10-20; 26,7-
11) und keine Heiligtumslegenden (vgl. 22,14; 35,1-15).  

Die Josefserzählung ist spannend geschrieben. Es sind in ihr viele menschli-
che und psychologische Beobachtungen verarbeitet: z.B. die Reue Rubens in 37,29-
30; das Wiedersehen mit den Brüdern in 45,1ff; der Wandel vom wissenden (Kap. 
37) zum weisen Josef in Ägypten. Auffallend ist das große Interesse für den Verlauf 
der Erzählung und die Kenntnis Ägyptens. Josef als der ideale Weise (= Beamte) hat 
in dieser Erzählung folgende Eigenschaften:  
• Er gibt Ratschläge und macht auf diese Weise Karriere. Seinen Aufstieg verdankt 

Josef JHWH (39,2-6.21-23; 41,37-39). Immer wieder gelingt es Josef aufgrund 
seines Auftretens, seiner Einsichten und seiner Treue, sich in aussichtslosen Si-
tuationen zu behaupten und sich hinaufzuarbeiten. 

• Er weiß sich anzupassen in Ägypten und kann mit „aller Welt“ umgehen (41,57). 
• Er ist gottesfürchtig und fromm: „Wie könnte ich da ein so großes Unrecht bege-

hen und gegen Gott sündigen?“ (39,9).  



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 7 

„Josef antwortete dem Pharao: Nicht ich, sondern Gott wird zum Wohl des Pharao 
eine Antwort geben“ (41,16; vgl. auch 42,18). 

• Er weiß sich vor der fremden Frau zu schützen. Das Thema der „fremden Frau“ fin-
det sich oft in der Weisheitsliteratur (vgl. 1 Kön 11,1-13). Sie ist als Frau Torheit der 
Gegensatz zur Frau Weisheit; vgl. Spr 5; 7; 9,1-12.13-18. „Der Mund fremder Frau-
en ist eine tiefe Grube, wem der Herr zürnt, der fällt hinein!“ (Spr 22,14). „denn die 
Ehebrecherin ist eine tiefe Grube, ein enger Brunnen die fremde Frau“ (Spr 23,27). 

• Salomo, der große, weise König, ließ sich durch seine vielen ausländischen (= frem-
den) Frauen verführen. Josef aber lässt sich nicht von der Frau seines ägypti-
schen Herren verführen (Gen 39,7-10). Später wird der Glaubensabfall Israels im 
Bild des Ehebruchs und der Hurerei beschrieben (z.B. Hos 1-3; Ez 16; 23).  

• Er weiß seine Gefühle zu verbergen. „So kamen Josefs Brüder und warfen sich 
vor ihm mit dem Gesicht zur Erde nieder. Als Josef seine Brüder sah, erkannte er 
sie. Aber er gab sich ihnen nicht zu erkennen, sondern fuhr sie barsch an“ (42,6f). 
Josef hat wohl Gefühle; er weiß sich aber zu beherrschen. Die Gefühle werden 
seinen Plänen angepasst. Wenn er weint, dann wendet er sich ab (42,24; 43,30; 
45,1f). Josef ist hier nicht der Gefühllose (= Kaltblütige), sondern der Kühle, der 
sich nicht von seinen Emotionen mitreißen lässt; vgl. Spr 10,19; 12,23; 14,29; 
16,32; 17,27: „Wer sich zurückhält im Reden, hat tiefe Einsicht, wer kühl überlegt, 
ist ein verständiger Mann“. 

• Josef vergibt. Gen 45 zeigt ihn als Vergebenden, der den Brüdern nichts nach-
trägt. In 45,5-8; 50,15-21 findet sich die theologische Begründung der ganzen Jo-
sefsgeschichte. Er vergilt nicht mit gleicher Münze, sondern verzeiht:  
„Sag nicht: Wie er mir getan, so will auch ich ihm tun, einem jeden will ich vergel-
ten nach seinen Taten!“ (Spr 24,29; vgl. 10,12). 

Wie steht nun die Josefserzählung innerhalb der Weisheitsliteratur? Sie ist eine Er-
zählung, in der vom Glauben und von Gott wenig die Rede ist. Josef steigt aus eige-
ner Kraft zu höchsten Ämtern auf - JHWH ist bei ihm. Darum ist diese Erzählung zu-
tiefst Heilsgeschichte. Gerade in dieser weltlichen Geschichte zeigt sich Gottes Wir-
ken (45,5-7). Gott lenkt Josefs Leben, um die Verheißung zu erfüllen: „Ihr habt Bö-
ses gegen mich im Sinne gehabt, Gott aber hatte dabei Gutes im Sinn, um zu errei-
chen, was heute geschieht: viel Volk am Leben zu erhalten“ (50,20). Das Eingreifen 
(= Walten) JHWHs zeigt sich hier viel wunderbarer als in den Patriarchenerzählun-
gen. JHWH handelt nicht mehr sichtbar wie in den Abrahamserzählungen, sein Wir-
ken ist nicht mehr unmittelbar zu erkennen. Diese Erfahrung des Unergründlichen, 
das nur von JHWH durchschaut werden kann, bringen auch einige Sprichwörter zum 
Ausdruck: „Des Menschen Herz plant seine Weg, doch der Herr lenkt seinen Schritt“ 
(Spr 16,9; vgl. 19,21; 20,24). 

Am aufgeklärten Hof Salomos, wo die Josefsgeschichte wahrscheinlich ent-
steht, beginnt aber auch der Zweifel daran, ob JHWHs Handeln ergründet und be-
rechnet werden kann. Kann der Mensch hinter die Rätsel des Daseins und des So-
seins kommen? Der Höhepunkt dieser Skepsis im ET zeigt sich im Buch Kohelet (Koh 
3,11; 8,14.17): Der Mensch kann nie ganz dahinter kommen, wie JHWH die Schöp-
fung in seiner Hand hält und hinter den Dingen steht. Dies entzieht sich dem Men-
schen immer wieder (vgl. auch Ps 8,4f; 19,4; 139,17; Ijob 38,1-41,26). In der Weisheit 
kommt von Anfang an zum Ausdruck, dass JHWH der menschlichen Weisheit Gren-
zen gegeben hat. Die Skepsis bezüglich der Erkennbarkeit des Handelns JHWHs, die 
am Hof Salomos beginnt, führt zur Krise in den späten Büchern Ijob und Kohelet.  

Anregung: „Was Gott tut, das ist wohl getan ...“.  
„Wer nur den lieben Gott lässt walten ...“.  
Bei welchen Gelegenheiten waren mir diese Gebete Stütze und Halt? 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 8 

1.2.4 Die Klasse der Schreiber nach dem Exil (Sir 38,24-39,11) 
Die Bezeichnungen der Weisen vor dem Exil lauten: Weise, Schreiber, Höflinge, 
Führer. Der Weise kann schreiben, und er hat eine führende Stellung am Königshof. 
Die Klasse der Schreiber entsteht gleich am Anfang des Königtums unter David und 
Salomo. Diese Beamten, Diplomaten und Sprecher des Königs sind zuständig für die 
Verwaltung und gleichzeitig Kulturträger; vgl. 1 Kön 4). 

Nach dem Exil liegt die Sache jedoch anders. Die beiden Pfeiler Israels (des 
Volkes, des Glaubens und der Kultur), König und Tempel, sind zerstört. Wenn das 
Volk überleben will und nicht aufgehen soll in den Völkern, muss das alte Kultur- und 
Glaubensgut gesammelt werden. Während des Exils entsteht ein neues Zentrum: 
die zur Schrift gewordene Offenbarung JHWHs, die Heilige Schrift. Die wichtigsten 
Kulturträger sind nicht mehr die Beamten, sondern die Priester. Die Katastrophe von 
587 v.Chr. bewirkt eine tiefgreifende Besinnung und Auseinandersetzung mit den 
Überlieferungen der Zeiten vor dem Exil. 

Nach der Gefangenschaft spielen die Weisen, die Schreiber, eine sehr wichti-
ge Rolle im JHWH-Volk. Ihnen verdanken die Juden, dass sie nicht aufgegangen 
sind in den Nachbarvölkern, sondern als Volk weiterbestehen, und dass sie sich ihre 
Eigenheit bewahren konnten. Sie schufen ein neues Zentrum, die Heilige Schrift, so 
dass trotz der politischen Unselbständigkeit im Land und der immer größer werden-
den Zerstreuung (= Diaspora) der israelitische Glaube weiterlebt. Dies ist keiner an-
deren altorientalischen Kultur oder Religion gelungen. 

Von den Schreibern nach dem Exil, welche die Träger der Überlieferung sind 
und aus deren Reihen die Schriftgelehrten hervorgehen, wissen wir sehr wenig. Vor-
bilder sind Esra und Nehemia. Der Priester Esra ordnet das Leben auf religiösem 
Gebiet, der Statthalter Nehemia gibt dem Volk eine neue Struktur und Verwaltung. 
Ihre Haltung scheint äußerst bewahrend (= konservierend), oft sehr konservativ. Sie 
wollen die alte Ordnung wiederherstellen, wirken also restaurativ. In manchen Texten 
der nachexilischen Zeit erfahren wir Näheres über die Schriftgelehrten; z.B. Ps 1; 
19,8-15. Das Buch Tobit spielt während des Exils des Nordreichs (nach 722 v.Chr.), 
ist jedoch viel später entstanden. Tobit ist ein Beispiel für innige Torafrömmigkeit. 
Dieser vorbildliche Israelit und die Israelitin Sara werden aus schwerer persönlicher 
Not befreit (vgl. Tob 3,1-6.10-15). Das Buch, das diese Zeit aber am besten charak-
terisiert, ist das deuterokanonische Buch Jesus Sirach. 

Merksätze: Die Schriftgelehrten sind die Kulturträger der nachexilischen Zeit. Sie 
drücken dem Leben des zurückgekehrten Gottesvolkes ihren Stempel 
auf. Es gelingt ihnen, das Leben neu zu ordnen. 

Das Gedicht Sir 38,24-39,11 zeigt, wie verschieden Arbeiter und Schriftgelehrte in ih-
rer Aufgabe und ihrer Stellung sind: 

Sir 38,25f: Berufstätiger Sir 38,24; 38,34-39,11: Schriftgelehrter 
Der Bauer ist von seiner Arbeit 
ganz erfüllt (38,25f). 
Der Handwerker ist Tag und 
Nacht beschäftigt. Unaufhör-
lich arbeitet er (38,27-31). 
Ihre Tätigkeiten sind überaus 
wichtig (38,32).  
Aber: Sie haben keinen we-
sentlichen Beitrag in der Ge-
meinde; zur Weisheitsaus-

Er ist frei für die Ausübung der Weisheit (38,24). 
Er erforscht das Gesetz des Höchsten, die Tora 
(38,34b). 
Er ergründet die Weisheit der Vorfahren (= die 
Schriften) und beschäftigt sich mit Weissagungen 
(der Propheten; vgl. 39,1). 
Er durchforscht Reden, Sprüche, Gleichnisse und 
Rätsel der Weisheit (39,2f). 
Er hilft bei der Regierung und ist weitgereist (39,4). 
Ausdrücklich wird das Gebet als Kennzeichen die-



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 9 

übung bleibt ihnen keine Zeit 
(38,33f). 

ser Gruppe erwähnt (39,5f). 
Er pflegt das kulturelle und religiöse Gut (39,7-11). 

 

Sirach geht es um ein Idealbild des Weisen. Er hat ein Bild gezeichnet, wie es sonst 
nirgends im ET zu finden ist. Der Weise 

• erforscht die Tora 
• verbindet Gesetz und Frömmigkeit (vgl. Torapsalmen: Ps 1; 19,8-15; 119) 
• versucht die ganze Überlieferung zu erforschen (Geschichte, Prophetie und 

Weisheitsliteratur) 
• gönnt sich Muße. 

In der Mitte der Theologie dieses Weisen steht die personal-religiöse Lebenskraft. Er 
versucht in seinem weisheitlichen Denken die theologischen Inhalte Schöpfung, Ge-
setz, Geschichte und Erwählung mit dem persönlichen Glaubensleben (Gebet und 
Gottesfurcht) zu verbinden. 

Jesus Sirach ist um 200 v.Chr. entstanden. Der schriftgelehrte Weise hat eine 
angesehene Stellung im JHWH-Volk. Die Schriftgelehrten haben großes Interesse 
daran, die bestehende Ordnung (die für diese Klasse ja sehr angenehm ist) zu erhal-
ten. Im Lauf der Zeit werden jedoch ihre Gedanken unbeweglich und starr, ihre Geis-
tigkeit wirkt oft statisch. 
� Mit dieser erstarrten Gesetzesauslegung setzt sich Jesus äußerst polemisch auseinander (z. B. Mt 

5,17-20; 23; Mk 2,6.16.23-27; 3,1-6; 12,37b-40).  

Merksätze: Der ideale Führer und Weise ist wortgewandt und in Verbindung mit 
Gott. 

1.3 Weisheitliches Gut bei den Propheten 
Nicht nur in den Pentateuch und die so genannten geschichtlichen Bücher, sondern 
auch in die prophetische Literatur wurde weisheitliches Gut aufgenommen. Als Bei-
spiel dafür folgen nun einige Stellen aus dem Buch Jesaja. 

Jesaja tritt von 746 bis 701 v.Chr., also zur Zeit des Königs Hiskija von Juda 
(715-686 v.Chr.) auf. Unter Hiskija findet eine Wiederbelebung, eine Renaissance 
des israelitischen Glaubens- und Kulturgutes statt. Nach dem Fall des Nordreiches 
Israel (722 v.Chr.) kommt viel kulturelles und religiöses Sondergut des Nordreiches 
ins Südreich. Es wird den Glaubenstraditionen des Südreichs hinzugefügt. Dies bil-
det den Ausgangspunkt für die deuteronomistische Bewegung. Auch das Südreich 
wird immer wieder von den Assyrern bedroht. Verstärkt wird versucht, das Überliefe-
rungsgut zu bewahren, aufzuschreiben und weiterzugeben (vgl. Spr 25,1). Auch 
Hiskija selbst war literarisch tätig (vgl. das Lied in Jes 38,9-20). 

Der Prophet Jesaja selbst ist mit dem weisheitlichen Denken vertraut. Er be-
zieht einerseits Stellung gegen die Politik der Klasse der Weisen, nimmt aber ande-
rerseits weisheitliches Denken in seine Verkündigung auf. 

Die Ratgeber des Königs zur Zeit Jesajas vertrauen politisch auf Ägypten. Jesa-
ja stellt dem jedoch die bedingungslose Treue zu JHWH gegenüber (Jes 31,1-3). Mot-
to dieser Verse ist die Frage: „Wer ist tatsächlich weise?“. Die Politiker, die sich auf die 
militärische Macht Ägyptens verlassen, oder diejenigen, die JHWH vertrauen? Immer 
wieder wird aufgezeigt, dass menschliche Bündnisse ohne JHWH nichts nützen. Die 
Weisen werden enttäuscht; statt der Hilfe Ägyptens empfangen sie Schande und Spott 
(vgl. Jes 30,1-7). Sie setzen auf die falsche Karte und wenden sich an Ägypten; dieses 
kann jedoch nicht helfen. Ihre eigenen Pläne werden zunichte gemacht. 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 10 

In Jes 29,13-16 folgt auf eine Beschuldigung (V. 13) die Urteilsankündigung mit 
dem Eingreifen Gottes und dessen Folge. Die Taten Gottes sind für uns oft uner-
forschlich (vgl. Ijob 5,9; 9,10; 37,5.14; 42,3; Ps 139). Gott kann und wird die menschli-
che Weisheit vernichten (vgl. 1 Kor 1,19ff). Die geheimen Pläne der Weisen werden 
dem Handeln des Schöpfers gegenübergestellt. Auch der Vergleich Ton - Töpfer (Jes 
29,16; Jer 18,1-6; Röm 9,21) stammt aus dem Wortschatz der Weisheitsliteratur. 

Wie sehr Jesaja mit weisheitlichem Denken vertraut ist, lässt sich gut an Jes 
28,23-29 zeigen. Jesaja, ein Städter, weiß genau, wie ein Bauer arbeitet. Das 
Gleichnis vom Bauern hat die Form eines Spruchs aus der Landwirtschaft, wie er 
wohl in der Erziehung angewandt wurde. Jesaja weist auf die Ordnung der Schöp-
fung hin; diese ist dem Bauern von Gott gegeben. Wie in der Schöpfung eine von 
JHWH gegebene Ordnung herrscht, so auch in der Geschichte. Wie Getreide nicht 
solange gedroschen wird, bis es Mehl ist, so wird das Gericht nicht endlos dauern. 
Die Wagenräder und die Pferdehufe (= Symbole für Assyrien) werden nicht alles 
vernichten; Israel wird nicht ganz zerbrochen werden. Ein Rest wird übrig bleiben, 
denn: „Auch dies lehrt das Herr der Heere; sein Rat ist wunderbar, er schenkt großen 
Erfolg“ (V. 29).  

Merksätze: Auch die Propheten sind vertraut mit weisheitlichem Denken. So setzt 
sich z.B. Jesaja einerseits ab von der Weisheit seiner Zeit, andererseits 
kennt und verwendet er aber weisheitliches Gut. 

2. Das Buch Kohelet (Koh) 
Das Buch Kohelet (= Prediger) hatte es nicht leicht, in den Kanon der Heiligen Schrif-
ten aufgenommen zu werden. Auf der Synode zu Jamnia (100 n.Chr.) gab es dar-
über Meinungsverschiedenheiten der jüdischen Rabbiner.  

Skepsis und Resignation einerseits sowie die Aufforderung zum Genuss an-
dererseits entsprechen dem Lebensgefühl so mancher Menschen an der Schwelle 
vom 2. ins 3. Jahrtausend n.Chr. Wahrscheinlich deshalb wird Kohelet vor allem von 
jungen Menschen auch heute gern gelesen. Vielen ist das Lied über die Zeit (Koh 
3,1-8) bekannt.  

2.1 Name und Verfasser des Buches 
Im hebräischen Kanon gehört das Buch Kohelet zu den „fünf Festrollen“. Es ist die 
Lesung zum Erntedankfest der herbstlichen Weinlese (= Laubhüttenfest).  
Den Namen hat unser Buch vom in 1,1.2.12; 7,27; 12,8.9.10 genannten Kohelet. 
Dieses hebräische Wort wird wohl am besten mit „Versammlungsleiter“, „Versam-
melnder“ oder „der von der Versammlung berufene Lehrer“ übersetzt. Luther gab 
dem Buch den Titel „Prediger“. Die Einheitsübersetzung bezeichnet das Buch mit 
dem hebräischen Wort Kohelet.  

Nach Koh 1,1.12.16; 2,7.9 soll der Verfasser ein König gewesen sein. Wahr-
scheinlich ist Salomo damit gemeint, da in 1,12 von einem König in Jerusalem über 
Israel die Rede ist. Nach Salomo fiel das davidische Reich auseinander. Saul regier-
te in der nordisraelitischen Stadt Gibea (vgl. 1. Sam 10,26). Erst David eroberte Je-
rusalem (2 Sam 5,6-9) und machte Jerusalem zum politischen und religiösen Mittel-
punkt des Landes (2 Sam 6). Nur David und Salomo waren also Könige über ganz 
Israel in Jerusalem. David scheidet als Verfasser aus, weil Kohelet in 1,1 Davidssohn 
genannt wird. In der weisheitlichen Tradition gilt somit Salomo als „Verfasser“ des 
Buches Kohelet. 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 11 

Das Buch dürfte in der Zeit zwischen 250 und 200 v.Chr. entstanden sein. In-
nerhalb der israelitischen Weisheitsliteratur vertritt Kohelet eine zweifelnde, kühl ab-
wägende Weltanschauung. Man kann wie bei Ijob von einer Krise der Weisheit und 
des religiösen Glaubens sprechen. Kohelet stellt die traditionellen Anschauungen ei-
ner Weisheit, welche die Wirklichkeit gleichsam „im Griff“ hat und beherrscht, in Fra-
ge. Auf diese Weise greift er ein urbiblisches Anliegen auf: Der Glaube darf nicht er-
starren, sondern soll dynamisch bleiben. Glaube ist kein Rezept für ein gelungenes 
Leben und keine Garantie. Auch der Gläubige stößt auf Grenzen und stellt die Frage 
nach dem Sinn des Lebens. 

Merksätze: Das Buch Kohelet ist von einem Weisheitslehrer geschrieben und 
stammt aus dem 3. Jhd. v.Chr. Es weist auf die Begrenztheit menschli-
chen Lebens und auf die Grenzen für den gläubigen Menschen hin. 

2.2 Die Gattungen und der Aufbau des Buches 
Das Buch ist in einem sehr eigenwilligen Stil geschrieben. Einige Worte werden häu-
fig verwendet und sind kennzeichnend für dieses Buch; z.B. häbäl (= Eitelkeit, Wind-
hauch), Mühe, Gewinn, Anteil. Der Autor verwendet vor allem folgende literarische 
Gattungen und Formen: 

• Allgemeine Betrachtungen (1,2-11; 3,1-8) 
• Weisheitssprüche (2,14a; 5,9-11; 7,1-9; 10) 
• Weisheitsrede in der Ich-Form (1,12-18) und in der Du-Form (4,17-5,7) 

Immer wieder wurde versucht, einen logischen, folgerichtigen Gedankengang durch 
das ganze Buch zu finden. Eine Leitlinie und ein Aufbau ist aber nicht zu entdecken. 
Der morgenländische Mensch denkt anders als der vom griechisch-römischen Den-
ken beeinflusste Europäer. Koh ist keine festgebaute, streng durchdachte Abhand-
lung über die Nichtigkeit aller Ereignisse, sondern eine Sammlung von Sprüchen und 
Gedanken über denselben Gegenstand ohne logischen Fortgang des Denkens. 

Das Buch besteht aus Spruchsammlungen und daran anschließende Gedan-
ken (3,1-9; 4,13-16; 4,17-5,6; 9,13-11,8) und aus zusammenhängenden Erörterun-
gen (1,12-2,11; 2,12-23; 6,1-12; 7,1-18). Die folgende Gliederung ist (mit modernen 
Begriffen) als Hilfe für das Lesen des Buches gedacht: 
 

1,2f Rahmen 
1,4-11 Lehre von der Welt (Kosmologie) 

1,12-3,15 Lehre vom Menschen (Anthropologie; Windhauch und 
Gottesfurcht) 

3,16-4,16 Kritik an der Gesellschaft I 
4,17-5,6 Weisungen für das religiöse Handeln (Religionskritik) 

5,7-6,10 Kritik an der Gesellschaft II 
6,11-9,6 Kritik an verschiedenen Weltdeutungen (Ideologiekritik) 

9,7-12,7 Vom richtigen Handeln (Ethik) 
12,8 Rahmen 

12,9-12,14 Zwei Nachträge, um das Buch für die JHWH-Gläubigen an-
nehmbar zu machen. 

 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 12 

2.3 Die Thematik des Buches 
Kohelet setzt sich mit der Schulweisheit und ihrer Aussage, dass jede Tat ihre Folge, 
jedes Tun seinen Niederschlag auf das Ergehen hat, auseinander (2,14-16; 4,13-16; 
8,14; 9,11). Beobachtungen und Erfahrungen zeigen Kohelet den relativen Wert je-
der Bildung und der Weisheit als Lebensbewältigung. Auch wenn sich der Mensch 
noch so anstrengt, es bleibt ihm kein Gewinn: 2,11.15; 6,8. Der unberechenbare Tod 
macht Gebildete und Ungebildete gleich (2,16). Es bleibt nichts von dem, was sich 
der Mensch erarbeitet hat: Alles ist Windhauch (z.B. 1,2; 6,9; 12,8). So sehr sich der 
Mensch auch bemüht, die Wirklichkeit zu ordnen und in den Griff zu bekommen, d.h. 
sicher zu leben, es gibt Grenzen. Die letzte Grenze ist der Tod, der jeden treffen wird 
(3,19-21; 6,7). Letztlich liegt das Geschick des Menschen nicht in seiner Macht und 
Gestaltungskraft. Das Tun und Handeln Gottes ist so groß, dass der Mensch es nie 
begreifen können wird. Nur in der Gottesfurcht kann der Mensch den ihm zugemes-
senen Anteil am Glück genießen (3,14; 9,7; 12,1.13). Für jeden Menschen gibt es 
eine von Gott gegebene Möglichkeit sinnvollen Lebens, die der Mensch entdecken 
und ergreifen sollte (2,24f; 3,13; 5,17-19; 9,7-10). 

2.4 Auslegung einiger Stellen 
� Die Auslegung jeder Stelle der Heiligen Schrift ist sehr abhängig von der Betroffenheit des Ausle-

gers. Dies gilt ganz besonders für das Buch Kohelet. Es hat seine Auswirkungen auf die Exegese, 
welchen Standpunkt der Bibelwissenschafter einnimmt, in welchen kirchlichen Traditionen er steht 
(katholisch oder reformatorisch), bzw. wie sich der Exeget in seinem eigenen Lebensgefühl ange-
sprochen weiß. 

2.4.1 Überschrift und Thema (1,1-3) 
Durch den Beginn „Worte Kohelets“ reiht sich das Buch in die älteren Spruchsamm-
lungen (z.B. Spr 22,17; 30,1). Die Überschrift dürfte ein Versuch sein, dieses umstrit-
tene Buch in den Kanon der Heiligen Schriften einzuordnen.  

„Windhauch, Windhauch, sagte Kohelet, Windhauch, Windhauch, das alles ist 
Windhauch“ (1,2 = 12,8). Dieser Vers ist der Rahmen für das ganze Buch. Das fünf-
malige „Windhauch“ begegnet nur in diesem Rahmenversen. Damit ist ausgedrückt, 
dass über alle Situationen, die im folgenden angesprochen werden, dieses Urteil 
ausgesprochen ist: „Alles ist Windhauch“. Das einfach verwendete Wort „Wind-
hauch“ (38 Mal) ist eines der Schlüsselworte des Kohelet. Es drückt die Vergeblich-
keit und Vergänglichkeit allen menschlichen Tuns aus (6,3-10; 11,10). Für Kohelet ist 
alles Mühen der Menschen sinnlos und ohne sichtbaren Erfolg.  

Vers 3 gibt ein weiteres Thema an: „Welchen Vorteil hat der Mensch von all 
seinem Besitz, für den er sich anstrengt unter der Sonne?“. Gibt es ein Ziel, wofür es 
sich lohnt zu leben? Die Frage nach dem Gewinn (= Vorteil) ist eines der Hauptan-
liegen des Kohelet (1,3; 2,11; 5,8.15; 7,12; 10,10f). 

2.4.2 Das Lied von der ewigen Wiederkehr (1,4-11) 
Dieses Lied besteht aus zwei Abschnitten: der Beschreibung der ewigen Wiederkehr 
(VV. 4-7) und den Schlussfolgerungen für das menschliche Leben (VV. 8-11). 

Auch letzteres ist geprägt vom Nie-Satt-Werden (V. 8). Das Reden kann das 
Eigentliche nicht endgültig aussagen; das Auge wird nicht satt vom Sehen, das Ohr 
nicht voll vom Hören. Nie kann der Mensch das Weltganze aussagen oder aufnehmen. 
Der Auftrag von Gen 1,28 wird nie ganz erfüllt sein; der Mensch bleibt unruhig und un-
ersättlich. Vielleicht ist diese Aussage Kohelets eine Reaktion auf die Schulweisheit. 
Diese meint ja, im Tat-Folge-Zusammenhang die Antwort auf die entscheidende Frage 
gefunden zu haben, wie Leben gelingen kann: „Lebe gut, so wird es dir gut ergehen!“. 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 13 

2.4.3 Die Ich-Aussagen (= Bekenntnisse) des Kohelet (1,12-2,26) 
Kohelet versucht das schlechte (= schwierige, undankbare) Tun, das „Geschäft“ des 
Menschen durch Beobachtung, Erfahrung und Überlegung zu ergründen. Immer 
wieder läuft dies hinaus auf die Nichtigkeitsangabe von 1,14: Wissen (1,13-18), 
Freude (2,1f) und Weltgestaltung (2,3-11) sind nicht zielführend. Überdies setzt der 
Tod allem eine Grenze (2,12-17): Das Schicksal aller wird dadurch gleich (vgl. 3,19-
21; 6,3-7; 8,8; 9,11f). Es gibt also keinen Vorteil aus dem Leben. Damit wird eine 
Antwort auf 1,3 gegeben.  

Doch gibt es etwas relativ Gutes: essen - trinken - das Gute genießen. Es ist 
Gabe Gottes (2,24). Hier klingt zum ersten Mal diese von Gott gegebene Freude im 
Genuss dessen an, was man von Gott erhält. Kohelet gibt den Rat: Nimm diese 
Freude Gottes an, wie natürlich, gewöhnlich und alltäglich sie auch ist. Kohelet geht 
damit einen anderen Weg als Ijob. Dieser hat Gott angefleht, einzugreifen und die 
Welt zu ändern, damit deutlich wird, dass er - Ijob - im Recht ist. Kohelet leidet nicht 
wie Ijob. Er sucht eine innerweltliche Lösung und macht das Beste aus der Wirklich-
keit. Ijob und Kohelet zeigen in verschiedenen Situationen zwei Haltungen, um mit 
der oft unbefriedigenden Wirklichkeit sinnvoll umzugehen. Beide bleiben im Rahmen 
des JHWH-Glaubens. Ijob wendet sich in höchster Not an Gott. Kohelet verlässt sich 
nicht auf eigene große Taten (2,4-23). Nicht die eigene Anstrengung, sondern die 
Gabe Gottes ist ausschlaggebend (2,24-26). Der Mensch soll empfangen und an-
nehmen, was aus Gottes Hand kommt. 

Diese Theologie Kohelets setzt sich im NT fort (Mt 6,11.19-21; Joh 6,27). Ko-
helet sagt: Was das Leben gibt, ist von Gott; das NT führt weiter: Das Leben bietet 
von Gott her etwas, was dieses Leben übersteigt. 

Anregung: Kohelet gibt den Rat, das Gute als Gabe Gottes zu genießen.  
Wieweit gilt dieser Rat auch uns?  
Wann wird dieser Rat des Kohelet zu einem willkommenen Schlagwort 
für unsere Konsumgesellschaft?  
Wie ist seine Lebenshaltung mit christlicher Askese (= enthaltsame Le-
bensführung aufgrund des Glaubens) zu vereinbaren? 

2.4.4 Das Geheimnis der Zuteilung Gottes (3,1-15) 
3,1-8 Lied über die Zeit 

3,1 Feststellung 
3,2-8 Veranschaulichung durch Gegensatzpaare 

3,9 Problemstellung: Vorteil, Gewinn des menschlichen Mühens? 
3,10f Beobachtung: Gott - Zeit - Mensch 
3,12-15 Zwei Schlussfolgerungen 

3,12f 
3,14f 

Glück in den verschiedenen Formen ist ein Geschenk Gottes 
„Gottesfurcht“ - die dem entsprechende Haltung 

 

Die Frage nach der rechten Zeit ist ein Grundanliegen der Weisheit (vgl. Jes 28,23-
29; Sir 1,23; 4,20). Kohelet behauptet, dass der rechte Zeitpunkt vom Menschen 
nicht erkannt werden kann. Denn die Aussagen von 3,1-8 bekommen durch die Aus-
sage von Vers 2 ein negatives Vorzeichen: Den Zeitpunkt von Geborenwerden und 
Sterben bestimmt nicht der einzelne Mensch; für Anfang und Ende menschlichen 
Lebens gibt es eine festgesetzte Zeit. 

Auf die Frage von Vers 9 bleibt eigentlich nur eine Antwort: Nichts. Menschli-
ches Handeln bringt keinen Vorteil oder Gewinn. Gott hat jedem sein Tun, sein „Ge-
schäft“ zugeteilt. Wie das menschliche Leben verläuft, ist für den Menschen unbe-



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 14 

greiflich. „... doch ohne dass der Mensch das Tun, das Gott getan hat, von seinem 
Anfang bis zu seinem Ende wieder finden könnte“ (V. 11). Im Gegensatz zur 
menschlichen Zeit ist die Zeit Gottes vollkommen. Menschliches Denken und 
menschliche Versuche, das Leben zu meistern, werden immer auf Grenzen stoßen. 
Das Wirken Gottes bleibt undurchschaubar. 

Die erste Schlussfolgerung (3,12f) zeigt auf, dass der Mensch keinen Über-
blick über die ganze Wirklichkeit bekommt. Er kann Gottes Tun nicht vom Anfang bis 
zum Ende erforschen. Trotzdem ist dem Menschen ein teilweises Glück beschieden: 
Nahrung, Trinken und Besitz sind Gaben Gottes. 

Die zweite Schlussfolgerung (3,14f) ruft zur Gottesfurcht auf, d.h. zum An-
nehmen der gegebenen Ordnung ohne Aufbäumen gegen Gott, zur Bescheidenheit, 
Ergebung und Einordnung in das Menschsein und dessen Möglichkeiten. 

Kohelet ist ein Spätling der atl. Offenbarung. Er sieht sich nicht so wie Israel in 
der Frühzeit in Gott geborgen, sondern in die Unbegreiflichkeit Gottes hineingestellt. 
Das Thema im Buch Ijob ist der Glaube des leidenden Gerechten, dessen Verhalten 
und Gottesfurcht geprüft wird. Kohelet dagegen spricht aus einem gesicherten Da-
sein. Seine Not wurzelt im Denken und in der Reflexion. Die Ungeborgenheit und 
Unsicherheit menschlichen Lebens bedrängen ihn. Die eigentliche Ursache seiner 
Zweifel ist Gott selbst. Kohelet hat sich schutzlos dem Zufall und der Zeit preisgege-
ben. Jederzeit kann ihn ein Schicksalsschlag treffen. 

Doch sind in dieser Stelle auch positive Ansätze zu finden: Obwohl der 
Mensch Zeit, Geschichte und Geschick nie ganz in den Griff bekommt, soll er das 
„Bisschen“ Glück genießen; es ist Gabe Gottes (3,13). Der Mensch soll es in Ehr-
furcht vor Gott annehmen. 

Im NT wird dieser Gedanke von der Zeit als Gottesgabe (3,2; vgl. Ps 31,16a) 
weitergeführt. Menschen können über sie nicht verfügen (vgl. Joh 2,4; 13,1; 17,1; 
Apg 1,6f). Mit Jesus beginnt eine neue Lebens- und Zeitbestimmung (Mk 1,15; Gal 
4,4). Leben und Sterben bleiben weiterhin unserem Zugriff entzogen, aber sie sind 
hineingenommen in eine neue Dimension der Seinsordnung. 

Anregung: Kohelet spricht davon, dass der Mensch nur sehr beschränkt Herr über 
die Zeit ist. Wie gehe ich mit meiner Zeit um?  
In welchen Situationen ist Zeit für mich ein Geschenk (eine Last)? 

2.4.5 Die Grenze des menschlichen Denkens: Der Tod 
Zweimal denkt Kohelet ausdrücklich über die radikale Infragestellung allen menschli-
chen Tuns und über die Frage nach dem Sinn des menschlichen Lebens nach (8,16-
9,10; 11,9-12,7). Anlass dazu ist der Tod, der jeden Menschen trifft. 

Nach der kritischen Beobachtung der Wirklichkeit (8,9-9,6) folgt die positive 
Feststellung (9,7-10): Die von Gott gewährte Freude in der Bedrängnis ist ein Wert, 
der anerkannt wird. Wieder findet sich die Kritik an der gängigen Weisheit: Weder 
durch Reichtum, Gerechtigkeit oder Frömmigkeit noch durch Weisheit kann der 
Mensch die Wirklichkeit in den Griff bekommen. Die Grenze setzt Gott; diese Grenze 
kann auch die Weisheit nicht überschreiten. Nach der Kritik des Erkenntnismühens 
der Weisen ruft Kohelet auf zur Lebensfreude. Genannt sind der freudige Genuss 
von Wein und Brot (vgl. Ps 104,14f; Sir 31,27f; 32,5f); das Tragen von frischen Klei-
dern, das Salben des Hauptes (Ps 23,5; 45,8; 133,2) und das Leben mit der gelieb-
ten Ehefrau (Spr 5,18f; Sir 26,1-4.13-16). Dies sind die Freuden, die Gott schenkt. In 
9,10 kommt Kohelet wohl zur positivsten Sicht des menschlichen Lebens: Hier wird 
dem menschlichen Tun und Handeln in dieser Welt Wert und Berechtigung zuer-
kannt. Der Mensch ist zur Arbeit und zum Leben vom Schöpfer her bestimmt. 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 15 

Auch im letzten Gedicht des Buches (11,9-12,7) wird der Mensch wieder auf 
die Gegenwart hingewiesen. Was er in der Jugend genießt, ist ein Geschenk Gottes. 
Es ist ein Aufruf, sich zu freuen, ehe das Alter und damit der beschwerliche Weg des 
Abbauens, Müdewerdens und Zerbrechens beginnt. Auch hier wird der Wert eines 
redlichen Lebens gesehen, das die bescheidenen Freuden genießt.  

Anregung: In welchen Situationen ist der Tod ein drohendes Ende und Aus, das 
seine Schatten weit vorauswirft?  
Was (wer) hilft mir, trotzdem mitten in diesem Leben zu stehen, zu han-
deln und mich zu freuen? 

2.4.6 Die beiden Schlussworte (12,9-11; 12,12-14) 
Die Schlussworte wurden dem Buch angefügt, um die Aufnahme in den Kanon zu 
ermöglichen. 12,9-11 lobt die Tätigkeit Kohelets. 12,12-14 enthält eine Mahnung vor 
dem vielen Bücherschreiben bzw. vor dem Zuviel des Studierens. Der zweite 
Schluss mahnt außerdem zur Gottesfurcht (vgl. 3,14; 5,6; 7,18; 12,1) und zum Hal-
ten der Gebote (vgl. Dtn 6,17.20-25) mit dem Hinweis auf Gottes Gericht (vgl. Dtn 
30,16-20). 

2.5 Das theologische Anliegen des Buches Kohelet 
Immer wieder stößt Kohelet auf die Grenzen menschlichen Lebens. Dies kann zu ei-
nem distanzierten Beobachten und zum Verlust des Vertrauens führen. Gerade 
durch das Aufzeigen der Grenzen wird aber auch auf JHWH als denjenigen, der al-
lein das Geheimnis der Welt und Wirklichkeit kennt, hingewiesen. Sicherlich findet 
Kohelet gerade in seinen Beobachtungen und Erkenntnissen über die Nutzlosigkeit 
menschlichen Daseins zu der Überzeugung, dass die Rätselhaftigkeit der Welt im 
Geheimnis Gottes gründet. Der Mensch soll die von Gott geschenkten Freuden an-
nehmen und genießen. 

Dem hymnischen Lobpreis der göttlichen Weisheit, die in der Schöpfung zu 
finden ist (Spr 1-9), stellt Kohelet das Geheimnis Gottes gegenüber, das dem Men-
schen unzugänglich bleibt (Koh 5,1). Die Auseinandersetzung über den Sinn des 
Lebens wird in Sir 1,1-10; 16,26ff; 24,1-34; 39,12-35; 42,15-25 und im Buch der 
Weisheit weitergeführt. 

Durch die Aufnahme des Buches Kohelet in den Kanon der Heiligen Schriften 
wird einsamen und unbequemen Fragern gesagt, dass sie gegen den Strom 
schwimmen und fragen dürfen. Kohelet tut dies anders als Ijob, der seine Klagen 
ausspricht und vor Gott hinträgt, aber mit derselben Absicht: Ijob und Kohelet ver-
trauen - wie die frühe Weisheit - auf ihre eigenen Erfahrungen und lassen sich nicht 
mit „Schulweisheiten“ das Wort verbieten. Sie sind mit ihren Fragen von Gott ange-
nommen. Darüber hinaus haben sie für jede Zeit eine wichtige Aufgabe in der Kirche 
und Gesellschaft: Wenn sich Verkündigung und Theologie mit vordergründigen Ant-
worten zufrieden geben, werden Ijob und Kohelet darauf bestehen, dass eine neuer-
liche Antwort gesucht wird, die mehr befriedigt. Sie werden darüber wachen, dass 
Gott und Wirklichkeit nicht in ein System eingefangen werden und der Mensch dann 
diesem System angepasst wird. Schließlich ist das Buch Kohelet eine Mahnung an 
jeden, lästigen Fragern geduldig zuzuhören und mit ihnen Antworten zu suchen. Viel-
leicht ist es dann möglich, dass auf diese Weise Zweifler und Skeptiker eine Antenne 
finden für Gott und die Tiefe der ganzen Wirklichkeit. 

Anregung: Kohelet weist auf das unergründliche Geheimnis Gottes hin, zeigt aber 
gleichzeitig einen Weg zum positiven Stehen in der irdischen Wirklichkeit. 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 16 

Wann fällt es mir schwer, das Leben - so wie es ist - anzunehmen?  
Wie begegne ich Zweiflern? Wann werde ich ungeduldig? 

3. Das Buch Jesus Sirach 
In den griechischen Handschriften hat dieses Buch die Überschrift „Die Weisheit des 
Sirach“ oder „Die Weisheit des Jesus des Sohnes des Sirach“ (vgl. 50,27; 51,30). 

In einem Vorwort gibt der Übersetzer an, dass sein Großvater dieses Buch ge-
schrieben hat. Der Enkel ist um 130 v.Chr. nach Ägypten gekommen und hat für die 
dort lebenden, griechisch sprechenden Juden die Übersetzung angefertigt. Wenn der 
Verfasser der Großvater des Übersetzers ist, wird er ungefähr 50 - 60 Jahre früher ge-
lebt haben. Nach der Unterschrift des Buches (Sir 50,27-29) und entsprechend der 
Nachschrift hieß er Jesus, Sohn Eleasers, Sohn Sirachs. Der Prolog bezeichnet ihn als 
einen gelehrten und weitgereisten Mann, der eifrig die Schriften studierte, aber dann 
auch daran ging, selbst ein Buch über Weisheit und gesetzestreuen Wandel zu 
schreiben. Er hat sich dabei an den Stil der Weisheitsliteratur angelehnt. So steht das 
Buch den Weisheitspsalmen und vor allem dem Buch der Sprichwörter nahe. 

Bis 1895 kannte man nur den griechischen Text des Buches. In den Jahren 
1896 - 1900 hat man in der Geniza von Kairo (eine Geniza ist der Aufbewahrungsraum 
für abgenützte Schriftrollen, die nicht vernichtet werden dürfen, sondern „beigesetzt“ 
werden müssen) hebräische Teile von Sir gefunden. Ebenso entdeckte man in Qum-
ran und auf Massada Textfragmente in hebräischer Sprache. Diese Funde beweisen, 
dass Sir in jüdischen Kreisen bekannt war und gelesen wurde. Sir wurde allerdings 
nicht in den hebräischen Kanon aufgenommen. Wohl verweist das NT (vor allem der 
Jakobusbrief) und die frühchristliche Literatur öfter auf Sir. Die frühkirchliche Tradition 
hat Sir als Heilige Schrift anerkannt und in den Kanon aufgenommen. Die Kirchen der 
Reformation folgen allerdings dem hebräischen Kanon; für sie ist Sir ein Erbauungs-
buch, von dem Martin Luther sagt, dass es gut und nützlich sei, es zu lesen.  

Merksätze: Das Buch heißt nach seinem Verfasser Jesus (ben) Sirach. Er schrieb 
sein Buch etwas nach 200 v.Chr. Von diesem Buch kannte man lange 
nur die griechische Übersetzung. Es wurde nicht in den hebräischen Ka-
non aufgenommen.  

3.1 Sirach und seine Zeit 
Aufgrund des Prologs können wir ziemlich genau die Zeit der Abfassung bestimmen: 
190 - 180 v.Chr. Der letzte Große im „Lobpreis der Väter“, der Hohepriester Simeon 
(218 - 194 v.Chr., vgl. 50,1-21), weist in dieselbe Zeit. 

Sirach schrieb nicht in der aramäischen Umgangssprache seiner Zeit, sondern 
im klassischen Hebräisch. Damit trat er für die israelitisch-jüdische Tradition gegen 
den Einfluss der griechischen Kultur auf das Judentum ein. Sirach war wahrschein-
lich ein Lehrer in Jerusalem. Er weiß sich der „Überlieferung der Alten, die sie über-
nommen haben von ihren Vätern“ (8,9) verpflichtet. Das Buch Sir könnte ein Lehr-
buch, eine Schulfibel, gewesen sein.  

Sirach lebte keineswegs in einer ruhigen und beschaulichen Zeit. Vielmehr 
war man damals erschüttert durch die Frage, wie weit man Jude bleiben und die 
griechische Kultur übernehmen könne. Zwei Haltungen standen einander gegen-
über: eine Gruppe, die offen ihre Vorliebe für die neue Kultur zeigte, und eine Grup-
pe, die der neuen Kultur ablehnend und feindlich gegenüber stand.  



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 17 

Mit der religiös-kulturellen Haltung hing die politische eng zusammen. Seit 587 
v.Chr. waren die Juden politisch abhängig von verschiedenen Mächten: von Babylon 
(587), von den Persern (538), von den griechischen Makedoniern (332), von den 
Ptolemäern (301) und von den Seleukiden (198). Die Seleukidenherrschaft war ei-
nerseits schwach, verstärkte aber andererseits die Unterdrückung. Es konnten sich 
Bewegungen bilden, die den eigenen Kult und die eigene Kultur, aber auch nationale 
Freiheitsbestrebungen auf ihre Fahnen schrieben (vgl. die Makkabäerkämpfe unge-
fähr eine Generation nach Sirach). 

Sirach blickt in die Vergangenheit und sucht dort die Richtlinien für das Ver-
halten in der Gegenwart. Er will die Wiederherstellung der alten Ordnungen mit mög-
lichst wenig Zugeständnissen an die Erfordernisse der neuen Zeitverhältnisse.  

Merksätze: Sirach lebt in einer Zeit der Auseinandersetzung über die Frage, ob sich 
der überlieferte JHWH-Glaube mit der hellenistischen Kultur vereinen 
lasse. Er greift zurück auf die Überlieferung der Väter. 

3.2 Der Aufbau des Buches 
Das längste Buch der israelitischen Weisheitsliteratur hat keinen erkennbaren syste-
matischen Aufbau. Wenn auch die Sprüche zu größeren Einheiten zusammengefasst 
sind, so muss sich der Leser dennoch oft mühsam selber den Zusammenhang su-
chen. In Anlehnung an Spr 1-9 kann man zwei sprachliche Grundformen unterschei-
den: 

• Gedichte (Hymnen, Gebete, Lehrgedichte):   
1,1-10; 4,11-19; 14,20-15,10; 16,24-18,14; 22,19-23,6; 24; 33,7-19; 
36,1-22; 38,24-39,11 (Lob des Schriftgelehrten); 39,12-35; 40,1-11; 
42,15-25; 44,1-50,24; 51,1-12.13-30. 

• weisheitliche Lehrreden 
Sir lehnt sich wohl an das Buch der Sprichwörter an, arbeitet aber recht selbständig: 
Er schreibt nie ab, sondern ergänzt, fügt hinzu und ändert. Er kennt sich nicht nur in 
der Weisheitsliteratur, sondern auch in der Tora und bei den Propheten gut aus, wie 
der Lobpreis der Väter beweist. Auch verschiedene ausländische Literatur ist ihm 
bekannt. So ist das Gedicht über die Aufgabe und die Stellung verwandt mit einem 
ähnlichen ägyptischen Text. In der Weisheitslehre Sirachs findet sich viel Ähnlichkeit 
zur Sprichwörtersammlung von Spr 10-29. Sirach erweitert nicht nur, sondern er bil-
det alte Anschauungen weiter. So untersucht er die Vieldeutigkeit der einzelnen 
Sachverhalte: Was ist im Wirrwarr der Verhältnisse das Richtige? Nicht jede Speise 
(jedes Verhalten) tut jedem gut (37,27-31). Öfter als die ältere Weisheit bringt Sir 
einander widersprechende Erfahrungen zum Ausdruck. 

Sir führt den Begriff der „gefüllten Zeit“ ein; d.h. es gibt verschiedene Zeiten. 
Der einzelne muss den richtigen Augenblick für seine Taten wählen (20,1-7). 

Das Idealbild des Weisen zeichnet Sirach in 38,24-39,11. Der Weise ist nicht 
nur klug, sondern auch fromm. Weisheit ist nicht jedem zugänglich, sie ist ein Vor-
recht der gutsituierten Menschen. Gott ist für Sirach nicht derjenige, der Lohn und 
Strafe sendet, sondern ein liebender, helfender und barmherziger Vater (4,10; 18,8-
13; 51,8-11). Er liebt den Bescheidenen und Demütigen (3,17-23; 7,4); Überheblich-
keit ist für einen Weisen fehl am Platz (1,30). Auch bei Sir heißt die weise Haltung 
schlechthin: Gottesfurcht (1,11-20). 

Merksätze: Sir ist weithin eine Sammlung von Erfahrungsweisheit und Lehrdichtung 
für die Bildung der Jugend.  



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 18 

3.3 Die Weisheit im Denken Sirachs 
Sirach schreibt in einer Umbruchszeit. Die von ihm übernommene Lehre (8,9) ist 
wieder oder noch immer in Bewegung. Er sieht sich genötigt, zu aktuellen Fragen 
Stellung zu nehmen. Dies tut er in zusammenhängenden Einheiten, in denen er Al-
tes und Neues miteinander verbindet, z.B.  

• Ehrfurcht gegen die Eltern (3,1-16) 
• Umgang mit den Armen (4,1-10) 
• über die Freundschaft (6,5-17) 
• über den rechten Umgang mit Frauen (9,1-9) 
• über den guten Regenten (10,1-18) 
• über das Verhalten in Krankheit und Tod (37,27-38,23) 

Im Prolog (1,1-10) finden sich einige Aussagen über die Weisheit. Sie kommt vom 
Herrn, ist bei Gott und ist unerforschlich. Ab Vers 4 spricht Sirach von der Weisheit, 
die der Welt eingeschaffen ist. Sie ist Urordnung und Erstling der Geschöpfe. Sicht-
bar wird sie in den Menschen. Weisheit ist Gabe (charisma); sie wird von JHWH den 
Menschen geschenkt. Diese geben sie weiter (18,28f; 24,33f; 39,6; 50,27).  

Sirach steht in der Tradition der Weisheitslehrer, weiß aber, dass er ein Spät-
ling ist. „Auch ich bin als letzter eifrig gewesen, wie einer, der Nachlese hält hinter 
den Winzern“ (33,16). 

Die Weisheit ist die Urordnung und das Gegenüber zum Menschen (4,11-18; 
15,2-7) und zugleich andererseits menschliche Praxis und Fähigkeit. Letztere ist 
nach 50,27-30 das Hauptthema des Buches. Naturgemäß steht in einem Buch, das 
der Erziehung dienen soll, diese praktische Weisheit, die sich der Mensch erwerben 
muss, im Vordergrund (vgl. 6,18-37). 

In älterer Zeit wurde in Israel unter Gottesfurcht das Wissen des Menschen 
um sein Gebunden-Sein an Gott verstanden und damit die Verpflichtung des 
menschlichen Willens dem Willen JHWHs gegenüber. Bei Sirach ist Gottesfurcht 
mehr dem Erlebnis, der Erfahrung zugewandt. Gottesfurcht ist für ihn Freude (1,12), 
Demut (1,27) und Liebe zu Gott (2,15f). Gottesfurcht richtet sich immer auf Gott hin 
aus (32,14f). Sie hofft auf Gott, vertraut auf ihn (2,6) und hält sich an die Weisung 
JHWHs (1,26; 15,1.15; 19,17.20.24; 42,2). Sirach geht es um das Handeln, das in 
der jeweiligen Situation richtig ist. Dazu verweist er allgemein auf die Gebote, ohne 
jedoch konkrete Hinweise zu geben. Der Wille JHWHs ist in der Tora geoffenbart; 
Gottesfurcht zeigt sich im Halten der Gebote, die in der Tora (griechisch: Gesetz) 
gegeben sind. So entsteht die Gleichsetzung: Tora ist Gottesfurcht, Weisheit ist Tora 
(1,14.16; 19,20; 21,11; 23,27).  

Dies wertet die Weisheit auf, nicht ab. Es ist weiterhin nötig, sich um weisheit-
liches Verstehen und Bewältigen der Welt zu mühen. Weisheit und Tora sind kein 
Widerspruch, echte Weisheit anerkennt die Weisung JHWHs. Dies kommt vor allem 
in Sir 24 deutlich zum Ausdruck. Die Weisheit, die vor allen Schöpfungswerken ge-
schaffen ist und diese als Urordnung durchdringt, ließ sich auf ihrer Suche in Israel 
nieder und offenbarte sich in Israel als Tora (VV. 8.23). Die Tora ist also Offenba-
rung, Selbstdarstellung der Urordnung, und als solche verhilft sie den Menschen zur 
Weisheit. Das Lied endet nach dem Lobpreis auf die zur Tora gewordenen Weisheit 
(VV. 8.22) mit einem Hymnus auf die Weisheit (VV. 25-34). Die Tora ist für Sirach 
die Form und Gestalt der Urordnung, des Schöpfungsprinzips.  

Sirach rühmt die Weisheit mit überschwenglichen Worten (24,3-22), dagegen 
findet er für die Tora viel weniger begeisterte Worte (17,14; 45,5). Die Tora ist für Si-
rach eine Größe, die für das religiöse und soziale Leben notwendig ist. Sein erstes 
Anliegen aber ist die Weisheit. 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 19 

Anregung: Für Sirach ist die Tora der durch die Weisheit offenbar gewordene Wille 
JHWHs. Welchen Sinn haben Gesetze für mich?  
Wie müssen Gesetze sein, damit ich in ihnen die Weisheit des Schöpfers 
entdecke? 

3.4 Probleme der späteren Weisheit 
a) Die Ordnung der Wirklichkeit 
Von Anfang an war weisheitliches Streben darauf gerichtet, eine Ordnung hinter den 
oft so rätselhaften Ereignissen zu entdecken. Darin werden Erfahrungen aufgezeich-
net und Aussagen über die Wirklichkeit gemacht. Das kann zu einander widerspre-
chenden Aussagen führen. Im Sirachbuch gibt es immer wieder solche Widersprü-
che. Es ist die Aufgabe des Schülers, die Aussagen zu überdenken, um dann selbst 
zu entscheiden und das Richtige zu wählen (vgl. Bürgschaft: 29,1-20; Ratgeber: 
37,7-15; Rede zur rechten Zeit: 20,1-26; Arzt: 38,1-15). 

Das Finden des richtigen Verhaltens in der konkreten Situation ist ein mühse-
liges Unterfangen, denn „unbegreiflich sind die Fügungen des Herrn, verborgen ist 
den Menschen sein Tun“ (11,4). JHWHs Gedanken und seine Logik sind für die 
Menschen nicht eindeutig aus Ereignissen und Abläufen abzulesen. 

b) JHWHs Fügung 
Sirach ist davon überzeugt, dass der Mensch unter JHWHs Fügung steht (33,13-15). 
Doch besteht im Menschen die Spannung zwischen Gutem und Bösem, zwischen 
Lebenserhaltendem und Tödlichem. Sirach zeigt diese Spannung auf und weist dar-
auf hin, dass in den vielschichtigen Ereignissen das Richtige getan werden soll. Kein 
fertiges Rezept also, sondern ein Aufzeigen der Wirklichkeit und ein Verweis auf die 
Entscheidung des einzelnen! Darum wird auf das „Sowohl“ und das „Als auch“ hin-
gewiesen. Sirach ist davon überzeugt, dass der Mensch mit Hilfe der Weisheit den je 
eigenen - den richtigen - Weg findet und zur rechten Zeit das Rechte tut (4,20). 
Schließlich teilt Gott jedem Menschen „seine Zeit“ zu (39,16-35). Gottes Handeln ist 
gut zur entsprechenden Zeit (39,16.33). Auch Negatives kann auf diese Weise posi-
tiv beurteilt werden (39,30.34). 
c) Das Menschenbild 
Sirach ist und bleibt ein Weisheitslehrer, kein Verkünder des JHWH-Wortes wie die 
Priester oder die Propheten. Er will zur Erkenntnis der Wirklichkeiten kommen, das 
Leben bewältigen und Erfahrungen weitergeben. Um das richtig einzuschätzen, ist 
es wichtig zu wissen, wie er über den Menschen denkt. Sir 16,24-17,10 (mit vielen 
Verweisen auf Gen 1-2) staunt über die Menschenschöpfung und die geistigen Fä-
higkeiten des Menschen: Der Mensch redet, sieht, hört und hat ein Herz zum Den-
ken. Für den Israeliten war das Herz als Mitte des Menschen der Sitz des Verstan-
des und der Fähigkeit, Gutes und Böses zu unterscheiden. Aufgabe des Menschen 
ist es, Gott zu loben. Sir 40,1-11 betrachtet wie Ijob 7; 14 das hinfällige Los des 
Menschen und schaut darüber hinaus in das Innere des Menschen. Sirach ist aber 
im Wesen nicht pessimistisch; es geht ihm nicht um den im Leben auf sich gestellten 
Menschen, sondern um den Menschen im Gegenüber und ihm Verhältnis zu Gott. 
Dies bringt Möglichkeiten, aber auch Verpflichtungen mit sich. Im „Lob der Väter Is-
raels“ (44-50) werden die Großen Israels gepriesen; das Lob bezieht sich auf das, 
was JHWH aus diesen Menschen gemacht hat. 
d) Das Erziehungsideal 
Das Grundanliegen Sirachs ist das der traditionellen Weisheitslehrer: Junge Men-
schen sollen lebenstauglich gemacht werden. Dazu werden alle möglichen Aspekte 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 20 

menschlichen Lebens angesprochen und auch reichlich bieder und selbstgenügsam 
klingende Ratschläge gegeben: z.B. zum Thema 

• Gesundheit und Reichtum (30,14-31,11) 
• Benehmen bei Tisch (31,12-32,13) 
• die Herrschaft im Haus (33,20-33) 

Sirach will darüber hinaus zum frommen Menschen erziehen. Gottesfurcht und De-
mut stehen bei ihm, viel mehr als bei der älteren Weisheit, im Mittelpunkt (1,27; 3,20; 
4,8; 7,17; 10,14; 13,20; 18,21; 45,4). Darüber hinaus weiß er sich in Gottes Heils-
ordnung geborgen trotz vieler Geheimnisse und Unlösbarem um ihn her. Anders als 
Kohelet lebt er im Vertrauen, dass JHWH jene, die ihn suchen, segnet und be-
schützt. Von gegenteiligen Erfahrungen lässt er sich nicht aus der Bahn werfen. Das 
Erziehungsideal Sirachs ist der fromme Mensch, der sein Herz Gott zuwendet. Die-
ser gottesfürchtige Mensch ist gleichzeitig ein Weiser. 

Die Religion (der Glaube) wird bei Sirach zu einem Erziehungs- und Bildungs-
faktor: „Wer Gott sucht, nimmt Belehrung an“ (32,14). Sirach wendet sich - wie jede 
Weisheitsliteratur - an die gehobenen Schichten der Bevölkerung. Bildung zum 
frommen Menschen ist nicht allen möglich (38,24-34). Zum Gebildeten gehört ja in 
der Spätzeit nicht nur das praktische Erfahrungswissen und der Erkenntniswille der 
älteren Weisheit, sondern auch literarische Tätigkeit, Erforschung der Tora und Be-
schäftigung mit den prophetischen Schriften (38,34-39,11). 
Anregung: Für Sirach ist Weisheit und Glaube Lebenshilfe. Worin ist mir der Glaube 

richtungsweisend? 

4. Das Buch der Weisheit (Weish) 
Das Buch der Weisheit gilt als das jüngste Buch des ET. Wie viele weisheitliche 
Schriften wird es König Salomo (7,5; 8,19ff) zugeschrieben, der nach 1 Kön 5,9-14 
für den weisen König Israels schlechthin angesehen wurde. Aber schon lange vor 
ihm waren Menschen im Alten Orient bemüht, Sinn- und Lebensfragen zu beantwor-
ten und Erfahrungen und Beobachtungen zusammenzufassen und weiterzugeben. 
So steht in der Heiligen Schrift neben dem Offenbarungswort der Weisung und ne-
ben dem Prophetenwort auch der weisheitliche Rat oder Spruch (vgl. Jer 18,18). 

Das Buch der Weisheit steht am Ende der weisheitlichen Entwicklung. Sein 
Verfasser hat - wie es in seiner Zeit sehr oft geschah - sein Buch, Salomo, dem 
Schutzherrn der Weisheitsliteratur zugeschrieben, um seinen Worten größeres An-
sehen zu verschaffen. 

Der Verfasser des Buches kennt die griechische Übersetzung des ET, die 
Septuaginta, die im 3.-2. Jhd. v.Chr. entstanden ist. Andererseits sind ihm die Schrif-
ten des jüdischen Philosophen Philo (20 v.Chr.- 54 n.Chr.) nicht bekannt. Das Weis-
heitsbuch will Verfolgte trösten (3,1ff). Von Verfolgungen wissen wir um 100 v.Chr. in 
Ägypten. Dies deutet darauf hin, dass Weish 100 - 50 v.Chr. in Ägypten entstanden 
ist. Weitere Hinweise auf Ägypten sind, dass der dortige Tierkult bekämpft wird 
(12,24; 15,18f); die ägyptischen Plagen ausführlich beschrieben werden (11,6; 16,1-
18,19) und das Verhalten der Ägypter, die das Recht der Gäste missachteten, als 
Fremdenhass abgestempelt wird (19,13-17). 

Als Entstehungsort ist die Stadt Alexandrien sehr wahrscheinlich: Sie war da-
mals Hauptstadt Ägyptens. Es gab dort eine starke jüdische Gemeinde, und Ale-
xandrien war obendrein ein Zentrum der griechischen Wissenschaften. In diesem 
geistigen Klima des Hellenismus ist das Buch der Weisheit entstanden. Einerseits ist 
der Verfasser stolz darauf, dem jüdischen Volk anzugehören (10,15; 18,4.13). Ande-
rerseits verwendet er Gedanken und Begriffe der griechischen Philosophie (vor allem 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 21 

der Gedanke der Unsterblichkeit: 1,15; 3,4; 6,18); auch die (griechische) Sprache 
unterscheidet sich vom übrigen (hebräischen) ET. 

Merksätze: Das Buch der Weisheit ist im 1. Jhd. v.Chr. in Alexandrien entstanden. 
Wir finden in ihm jüdische, aber auch griechische Elemente. 

4.1 Der Einfluss der hellenistischen Kultur 
Das griechische Denken steht den alten Überlieferungen kritisch gegenüber. Dies 
bewirkt eine Überprüfung der alten Sitten, Gebräuche, Anschauungen und Überliefe-
rungen des Judentums. Der Verfasser ist bemüht, den Glauben Israels einsichtig zu 
machen. 
� Der Hellenismus ist davon überzeugt, dass es eine philosophische Religion gibt. Die verschiedenen 

Religionen sind Ausprägungen dieses einen Glaubens. Alles wird von einer göttlichen Urkraft 
durchdrungen, die auch alles lenkt. Diese Ansicht macht alle Menschen gleich und ebnet die sozia-
len und religiösen Unterschiede ein.   
Die Juden weisen alle fremden Religionselemente ab und halten an ihrer sozialen Eigenheit fest, 
geprägt und vorgeschrieben durch Absonderungs-, Reinheits- und Speisevorschriften. Der JHWH-
Glaube in seiner Einzigartigkeit steht im Kreuzfeuer. Einerseits wird er als hochmütig angefeindet, 
andererseits macht er als monotheistischer, bildloser Glaube mit einer hoch stehenden Ethik Ein-
druck auf die Gebildeten.  

Der Verfasser des Weisheitsbuches will den gebildeten Zeitgenossen zeigen, dass 
sein Glaube Sophia (= Weisheit) ist, einerseits um unter den Griechen zu werben, 
andererseits um den eigenen Glaubensgenossen zu sagen: Unser Glaube ist der phi-
losophisch-heidnischen Weisheit ebenbürtig, ja sogar überlegen. Die Weisheit wird al-
len Menschen angeboten (6,22-7,7). Von den Vorrechten Israels wird nicht gespro-
chen, mit einer Ausnahme: Israel hat die wahre Weisheit, die Weisheit JHWHs. 
� Im Griechischen wird nicht mehr der Gottesname verwendet, sondern nur mehr „Gott“, der als ein-

ziger ja unverwechselbar ist. 
Dieses Vorrecht ist aber auch Aufgabe: Israel soll Lehrer der Völker sein (18,4). Dem 
Weisen der hellenistischen Welt wird der Weise gegenübergestellt: Salomo (7,17-
21). Die göttliche Weisheit, die in der Welt wirkt, erhält Züge der hellenistisch-
philosophischen Weltvernunft. Dies geschieht aber nur deshalb, weil der Verfasser 
beweisen musste, dass der eigene Glaube der hellenistischen Weltreligion mindes-
tens ebenbürtig ist. 
� Etwas ähnliches geschieht im NT, wenn die Botschaft Jesu, das Evangelium Gottes, vor allem von 

Paulus im griechisch-römischen Kulturkreis über Palästina hinaus allen Menschen verkündet wird. 

Merksätze: Der Verfasser des Weisheitsbuches bemüht sich, hellenistische Kultur 
und JHWH-Glauben zu verbinden. Er will die Juden im Glauben stärken 
und den Griechen den Wert der israelitischen Religion zeigen. 

4.2 Aufbau und Inhalt des Weisheitsbuches 

1,1-6,21:  Das Geschick der Gerechten und der Gottlosen als Aufforderung 
zu einem Leben nach der Weisheit 

 1,1-15 Mahnrede an die Großen der Erde: Sucht die Gerechtigkeit 
 1,16-2,24 Das Tun und Lassen der Frevler. Sie leben scheinbar glück-

licher als die Gerechten. 
 3,1-4,19 Gegenüberstellung Gerechte - Frevler 
 3,1-12 im diesseitigen Leid 
 3,13-4,6 in den Nachkommen 
 4,7-19 in der Lebenslänge 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 22 

 4,20-5,23 Das Endgericht 
 6,1-21 Mahnrede an die Großen der Erde: Sucht Weisheit! 
6,22-8,18: Das Wesen und Wirken der Weisheit 
 6,22-25 Einleitung 
 7,1-6 Der Weise ist wie jeder Mensch sterblich 
 7,7-14 Bitte um Weisheit 
 7,15-21 Bitte um die Gabe, Weisheit zu lehren 

 7,22-8,1 Das unübertroffene Wesen der Weisheit 
 8,2-8 Die Gaben der Weisheit 
 8,9-18 Die Weisheit als ständige Lebensgefährtin; Gaben der 

Weisheit 
8,19-19,22: Salomos Gebet um Weisheit und die Rettung Israels durch die 

Weisheit JHWHs 
 8,19-9,19 Einleitung und Bitte um Weisheit 
 10,1-11,4 Das rettende Wirken der Weisheit in der Frühzeit: Adam - 

Noach - Abraham - Lot - Jakob - Josef - Volk Israel 
 11,5-19,22 Die richtende und rettende Weisheit Gottes beim Exodus; 

Gegenüberstellung Ägypten : Israel  
 11,5-14 Verpestetes Nilwasser : Wasser aus dem Felsen 
 11,15-12,27 Einschub: Gottes Art zu strafen 
 13,1-15,19 Einschub: Die Torheit des Götzendienstes 
 16,1-4 Frösche : Wachteln 
 16,5-14 Heuschrecken, Stechfliegen : Heilung nach Schlangenbiss 
 16,15-29  Hagel : Manna  
 17,1-18,4 Finsternis : Feuersäule 
 18,5-25 Tod der Erstgeburt : Tod in der Wüste, jedoch Rettung durch 

Aaron 
 19,1-17 Untergang im Meer : Rettung durch das Meer hindurch 
 19,18-22 Schluss 
 

Das Buch der Weisheit setzt sich vor allem in 3,1-4,19 mit den Lebensrätseln Leid, 
Erfolglosigkeit, Sinnlosigkeit, Unglück und Tod im Menschenleben auseinander (vgl. 
Ijob und Koh). Es steht in der weisheitlichen Tradition Israels: Wie komme ich zu ei-
nem erfüllten Leben? Wie kann Leben gelingen? Das Buch der Weisheit versucht, 
das Ergehen des Gerechten und des Frevlers, das im Widerspruch steht zum weis-
heitlichen Vergeltungsprinzip, mit dem Hinweis auf die Unsterblichkeit zu lösen. 

Das Grundthema des Buches ist jedoch die unerschütterliche Treue Gottes zu 
den Gerechten und der unausbleibliche Untergang der Gottlosen. Die Gerechten er-
halten ewigen Lohn im Jenseits, die Gottlosen gehen jedoch ihrer sicheren Bestra-
fung nach dem Tod entgegen. Zu beachten ist, dass der Verweis auf das Wirken der 
Weisheit in der Geschichte nicht im Sinn der historisch-kritischen Exegese ge-
schieht, sondern nach der Art der spätjüdischen Schriftauslegung, der rabbinischen 
Haggada. Dies ergibt eine ausgeschmückte, oft übersteigerte Erzählung, um JHWHs 
Wirken besonders eindrucksvoll zu schildern. Da der Autor außerdem auf das Nen-
nen von Namen verzichtet, bekommt das Gesagte Bedeutung über Israel hinaus. 

Anregung: Das Buch der Weisheit zeigt das Los der Gerechten und der Gottlosen. 
Wie reagiere ich auf Ungerechtigkeit in dieser Welt?  
Wann und wie durfte ich in meinem Leben erfahren, dass Gott treu ist? 

4.3 Der Glaube an das ewige Leben 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 23 

Weish 6,21 verspricht eine „ewige“ Herrschaft, die Teilnahme an der unvergängli-
chen Herrschaft Gottes. Der Weise, der sich um ein Handeln in der Weisheit Gottes 
und um das Halten der Gebote müht, besitzt ewiges, unvergängliches Leben (5,15). 
Dies ist eine wesentliche Weiterentwicklung gegenüber dem Beginn des JHWH-
Glaubens: Mose, die Propheten und die ältere Weisheit sprechen nie von einem Le-
ben nach dem Tod; ihre Verkündigung ist ganz auf das Diesseits gerichtet: Hier, in 
diesem Leben, wird der Gerechte Glück und Erfüllung finden.  

Das Buch der Weisheit spricht von einer ausgleichenden, vergeltenden Ge-
rechtigkeit. So wie JHWH beim Auszug die Gerechten rettete und die Gottlosen ver-
nichtete (19,5), so wird er immer wieder handeln. Wie damals wird er auch jetzt sei-
nem Volk, das verfolgt wird und unterdrückt ist, beistehen. Wenn der Gerechte auch 
zu leiden hat (2,10-20), im Jenseits wird JHWHs vergeltende Gerechtigkeit sichtbar 
werden (3,1-3; 4,7-19). Der Gerechte lebt in der Glaubensgewissheit, dass im Jen-
seits jedem nach seinen Werken vergolten wird. Dies gibt ihm Halt und Trost, wenn 
er sieht, wie ungerecht es auf Erden zugeht.  

Die Hoffnung auf ein unvergängliches Leben ist zwar eine späte Glaubens-
aussage, gründet aber im Bundesgedanken. Die Gottesgemeinschaft, die mit dem 
Bund gegeben ist, wird den Tod überdauern (Ps 16,10f; 49,16; 73,23-28). Der Beter 
wird auf ewig in Gottes Liebe geborgen sein. Diese Vertrauensaussage der Psalmen 
hat der Autor des Weisheitsbuches weitergeführt: „Alle, die auf ihn vertrauen, werden 
die Wahrheit erkennen, und die Treuen werden bei ihm bleiben in Liebe. Denn Gnade 
und Erbarmen wird seinen Erwählten zuteil“ (3,9). Der Tod der Gerechten ist nur ein vor-
dergründiger; tatsächlich sind sie im Frieden (3,1). Neben dieser Begründung für das e-
wige Leben aus dem Bundesgedanken wird eine zweite angeführt: die Schöpfung. 
• Als Abbild Gottes (Gen 1,26) hat der Mensch Teil an dessen Unvergänglichkeit 

(Weish 2,23). 
• Durch den Neid des Teufels jedoch muss der Mensch nun sterben (2,24). 
• Durch Gerechtigkeit (1,15) und Weisheit bzw. durch das Halten der Gebote der 

Weisheit (6,18) sichert sich der Mensch Unvergänglichkeit. 
Der Gottlose vergeht wie Staub, der Gerechte bleibt in Ewigkeit (5,14f). Das Buch 
der Weisheit spricht am deutlichsten von allen Büchern des ET über ein ewiges Le-
ben der Gerechten. Dies weist darauf hin, dass sich der Verfasser mit der ägyp-
tischen und griechischen Kultur und Religion auseinandersetzte und das mit dem 
JHWH-Glauben zu Vereinbarende übernahm. In Ägypten und in Griechenland glaub-
te man ein Weiterleben nach dem Tode. Der Verfasser des Weisheitsbuches hat 
dies in den JHWH-Glauben aufgenommen. Er gibt den Lesern die Hoffnung auf eine 
Gottesgemeinschaft, die über den Tod hinaus dauert. Durch diese Botschaft vom 
ewigen Leben der Gerechten werden die verfolgten Juden in Ägypten ermutigt, in ih-
rer bedrängten Lage auszuhalten und ihrem Glauben treu zu bleiben. 

Für die Christen ist das Buch der Weisheit, das kurz vor der Zeitenwende ge-
schrieben wurde, mit seinem Glauben an die Unvergänglichkeit und das ewige Le-
ben eine wichtige Hinführung zum NT. Die Auferweckung Jesu wird dadurch jedoch 
nicht vorbereitet. Sie ist die unerwartete Heilstat JHWHs, die durch nichts vorherzu-
sehen oder zu erahnen war. Es gibt keine Beispiele und Vorbilder für die Auferwe-
ckung (vgl. 1 Kor 15,35-58). Dennoch hat das Buch der Weisheit den Boden bereitet 
zum Bekenntnis des Paulus in 1 Kor 15: „Wenn wir unsere Hoffnung nur in diesem 
Leben auf Christus gesetzt haben, sind wir erbärmlicher daran als alle anderen Men-
schen. Nun aber ist Christus von den Toten auferweckt worden als der Erste der 
Entschlafenen“ (1 Kor 15,19f). 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 24 

Anregung: Worauf gründet meine Hoffnung auf die Auferstehung?  
Wie würde ich diese Auferstehungshoffnung jemand, der nicht (mehr) 
daran glauben kann, begründen? 

5. Feste im Judentum 
Das Feiern von Festen gehört zum Menschsein. Feste markieren sowohl den Lauf 
des Jahres (Wintersonnenwende, Erntedank) als auch das Leben des einzelnen 
(Geburt, Hochzeit) und der Gemeinschaft (Nationalfeiertag, Tag der Arbeit). Religi-
ons- und Kulturphilosophen sagen zu Recht, dass der Mensch Feste braucht, um die 
Eintönigkeit des Lebens zu durchbrechen, die Phantasie anzuregen und Atem zu ho-
len. Wenn Feste fehlen, würde der Mensch andere Ereignisse schaffen, um der Ein-
tönigkeit und dem ununterbrochenen Kreislauf des Alltags zu entkommen. Der Ge-
gensatz zum Feiern von Festen wäre der Konflikt, die Auseinandersetzung und 
schließlich der Krieg.  

Feste zeigen auf, woher Menschen kommen und wohin sie gehen, auf wel-
ches Ziel sie ausgerichtet sind. In Israel sind sie wesentlich verbunden mit der Erin-
nerung an das Heilshandeln JHWHs in der Geschichte. Da zu den großen Feiertagen 
jeweils die Begründung gegeben wird, warum man diese Feste feiert, sind sie zu einer 
Art Katechismus des gläubigen Judentums geworden. Die erinnernden Feste sind we-
sentlich Glaubensverkündigung. Das hat den Juden geholfen, auch nach den Katast-
rophen der Zerstörung des Tempels (587 v.Chr. und 70 n.Chr.) und der Vertreibung 
der Juden aus Jerusalem durch die Römer (135 n.Chr.) ihre Identität zu bewahren.  

Der Ursprung der Feste kann meist nicht mehr genau angegeben werden, weil 
ihre Wurzeln oft lange vor der schriftlichen Überlieferung in der Vorgeschichte des 
Gottesvolkes liegen. Die aus der Wüste kommenden semitisch-israelitischen Stäm-
me (mit ihren eigenen Festtraditionen) wurden im Kulturland mit einem anderen Le-
bensgefühl, mit anderen religiösen Überlieferungen und anderen Festinhalten kon-
frontiert. Wie die Bibel in zweifacher Form von Gott spricht, nämlich vom Bundes- 
und vom Schöpfergott (vgl. ET 1/1), so haben auch die jüdischen Feste zwei Wur-
zeln. Die bereits sesshafte kanaanäische Bevölkerung verehrte Götter, denen man 
die Fruchtbarkeit der Felder und den Erntesegen verdankte. Die israelitischen 
Stammesgruppen, die aus der Wüste einwanderten, glaubten an den einen und ein-
zigen Gott, an JHWH. Er hat Israel aus auswegloser Not (Hunger, Durst, Feinde, in-
nere Schwierigkeiten, Unterdrückung und Versklavung in Ägypten) gerettet. Ist er 
auch der Gott des Kulturlandes, d.h. macht er die Erde fruchtbar? Diese Frage be-
wegte vor allem die Menschen im Nordreich Israel. 

Die drei großen Erntefeste: 
• das Fest der Ungesäuerten Brote 
• das Wochenfest 
• das Laubhüttenfest. 

Diese Erntefeste sind Wallfahrtsfeste (Ex 23,14-17). Sie zeigen uns, dass der 
JHWH-Glaube stark genug war, die vergöttlichten Kräfte der Natur zu entgöttlichen. 
Die von den Kanaanäern als Götter verehrten Naturkräfte sind Geschöpfe JHWHs, 
von ihm zur Freude der Menschen erschaffen (vgl. z.B. Koh 3,13; Ps 104,14f; Jer 
31,12f). Diese Feiern anlässlich der Ernte wurden verbunden mit der Erinnerung an 
JHWHs Handeln während des Auszugs aus Ägypten und der Wüstenwanderung. In 
diesem Geschehen wurde Israel zum Volk JHWHs. Biblisches Gedenken ist aber 
nicht nur ein Rückblick auf die Vergangenheit. In der Erinnerung wird das Gesche-
hen in der Feiergemeinde gegenwärtig und wirksam für das Heute und die Zukunft. 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 25 

Die wichtigsten Festkalender und die Anweisungen für die Feiern, die der je-
weiligen Entstehungszeit entsprechen, finden sich in Ex 23,14-17; 34,18-24; Lev 23; 
Dtn 16,1-17. 

Wie das Volk Israel, so weiß auch das neue Gottesvolk, dass es sich nicht 
selbst verdankt. In den verschiedenen festlichen Feiern wird Gottes Sorge für sein 
Volk und für alle Menschen in der Schöpfung offenbar. 

Jesus von Nazaret war Jude und hat die jüdischen Feste gefeiert. Er hat seine 
Erlösungstat mit dem ersten Wallfahrtsfest, dem Pesachfest, verbunden. Er hat die 
Wirkung noch einmal vertieft, indem nun diese Feste nicht nur vom JHWH-Volk ge-
feiert werden, sondern allen Menschen zum wirksamen Gedenken offen stehen.  

Am Wochen(= Pfingst-)Fest bekennt Petrus „Gott aber hat ihn von den Wehen 
des Todes befreit und auferweckt ... du zeigst mir die Wege zum Leben, du erfüllst 
mich mit Freude vor deinem Angesicht“ (Apg 2,24.28). 

Die Feste des Judentums sind zum Gedenken des Heilswirkens JHWHs für alle 
Menschen geworden. Sie haben darum ihre Wurzeln im ET und vieles bekommt von 
daher seine Tiefen. Andererseits hat aber auch die Kultur der jeweiligen Länder, in 
denen die Juden seit der Zerstörung Jerusalems leben, die jüdische Lebensweise be-
einflusst. Dies zeigt vor allem das Chanukkafest mit seiner zeitlichen Nähe zum christ-
lichen Weihnachtsfest und die Tatsache, dass im heutigen Israel die verschiedenen 
Gruppen an den - ihrem Herkunftsland entsprechenden - Feierbräuchen festhalten. 

5.1  Der Sabbat 
Der wichtigste Feiertag des Judentums ist der wöchentliche Sabbat. Neben der Be-
schneidung ist er seit dem babylonischen Exil das Erkennungs- und Bekenntnisab-
zeichen der Juden. Die biblische Begründung findet sich in der priesterschriftlichen 
Schöpfungserzählung (Gen 2,2f): Nach der Vollendung der Schöpfung hörte der 
Schöpfer von Himmel und Erde auf zu erschaffen, und er ruhte am Sabbat (Schab-
bat ist übrigens der einzige Tag mit einem Namen; die anderen Tage werden mit den 
Ziffern 1 - 6 bezeichnet). Der Mensch ist gerade darum Krone und Höhepunkt der 
Schöpfung, Abbild Gottes, weil er teilhat an der Ruhe Gottes.  

Die bekanntesten Sabbatgebote finden sich im Dakalog: Ex 20,8-11 begrün-
det die Sabbatruhe mit der Schöpfung; Dtn 5,12-15 mit der Befreiung aus Ägypten. 
Daneben verweisen viele Vorschriften (z.B. Ex 23,12; 31,12-17; 34,21) und auch Er-
zählungen (z.B. Ex 16,21-30) auf das unbedingte Halten des Sabbats.  

Das heutige Judentum kennt viele Formen der Sabbatheiligung von der strik-
ten Arbeitsruhe bis zu Tätigkeiten, die der Entspannung dienen. Für alle ist der Sab-
bat ein Tag, der sich von den anderen Tagen unterscheidet. Der Sabbat beginnt am 
Vorabend. Beim Einbruch der Dunkelheit wird in einem Synagogengottesdienst die 
„Braut und Königin Sabbat“ feierlich begrüßt. Darauf folgt eine festliche Mahlzeit im 
Kreis der Familie. Sie gilt als Teil der Sabbatliturgie und beginnt mit dem Segen über 
Wein, Kerzen und Mahl. Der Sabbattag dient vor allem der Liturgie, dem Gesetzes-
studium und der Erholung. Die Synagogenliturgie des Sabbats hat als Hauptlesung 
einen Abschnitt der Tora (in einem Ein- oder Dreijahreszyklus), eine Lesung aus der 
prophetischen Literatur (= Haftora), Psalmen und Gebete.  

Der Sabbat endet am Abend mit dem Erscheinen von drei Sternen. Im häusli-
chen Kreis wird eine Besamim-Büchse mit wohlriechenden Gewürzen (= Gewürznel-
ken) herumgereicht: Man soll den Geruch des Sabbats mit in die Arbeitswoche neh-
men. Die Feier des Sabbats schließt mit Segen und Dank dafür, dass JHWH den 
Sabbat erschaffen hat, um das Heilige vom Alltäglichen zu scheiden. 
� Die ersten Christen haben zunächst mit den Juden den Sabbat als arbeitsfreien Tag gehalten. Am 

Tag danach (= am 1. Tag der neuen Woche) versammelten sie sich zum Gedächtnis der Auferste-



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 26 

hung Jesu. Nach der Anerkennung des Christentums 313 n.Chr., bzw. nachdem das Christentum 
um 375 Reichsreligion wurde, hat man die Sabbatruhe auf den Sonntag übertragen. Der christliche 
Sonntag hat einen anderen Festinhalt als der jüdische Sabbat. Doch bleibt unbestritten, dass es 
sehr sinnvoll ist, am Sonntag neben der Auferstehungsfeier auch dem Schöpfer- und Rettergott für 
die Erlösung durch Jesus Christus zu danken. 

5.2 Das Paschafest (= Pesach/Mazzot) 
„Dreimal im Jahr sollen alle deine Männer vor dem Herrn, dem Gott Israels, erschei-
nen“ (Ex 34,23f; vgl. Ex 23,10-12; Dtn 16,16f). Wie und ob dies je in Israel praktiziert 
wurde, lässt sich heute nicht mehr feststellen. Der Festkalender von Lev 23 enthält 
keine Anweisung, wo die Feste zu feiern sind. Tatsache ist, dass zur Zeit Jesu die 
Stadt Jerusalem während der Wallfahrtsfeste das Ziel zahlreicher Pilger war (vgl. Mk 
14,1f; Apg 2,1 [Pfingsttag = Wochenfest]; Joh 7,2). 
� Im hebräischen Kanon gibt es eine eigene Sammlung der so genannten Festrollen (= Megillot), also 

jener Texte, die am jeweiligen Fest gelesen werden:  
� das Buch Hohelied für das Pesachfest  
� das Buch Rut für das Wochenfest  
� das Buch Kohelet für das Laubhüttenfest  
� das Buch Ester für das Purimfest  
� das Buch der Klagelieder für das Gedenken der Zerstörung des Tempels 587 v.Chr. und 70 n.Chr.  

Das Paschafest ist wie das Wochenfest und das Laubhüttenfest ein Wallfahrtsfest. 
Es wird am 14. Nisan (Frühlingsvollmond) gefeiert und ist das erste der Wallfahrts-
feste im Jahreskreis. Die Wurzel dieses Festes liegt in der nomadischen Vergangen-
heit. Beim Übergang von den Winter- zu den Sommerweiden war die Herde beson-
ders gefährdet. Man nahm an, dass der „Verderber“ (= Herr über Wüste und Steppe) 
der Herde schaden könnte. Darum brachte man ihm ein (Blut-) Opfer dar; das 
Fleisch wurde als Mahlopfer in Eile verzehrt. Dieser Ritus beschützt nach Ex 
12,7f.12f.21-27.29 die Israeliten in Ägypten während der 10. Plage, dem Tod der ä-
gyptischen Erstgeburt. 
� Was sich damals tatsächlich zugetragen hat, ist schwierig zu sagen. Aus ägyptischen Quellen wis-

sen wir, dass es immer wieder Seuchen gegeben hat, denen vor allem Kinder und Säuglinge zum 
Opfer fielen. In den Wirren solcher Epidemien war es leichter möglich zu fliehen. Nach einer ande-
ren Erklärung ist mit der Erstgeburt Ägyptens der Thronfolger des Pharao (= Kollektivperson) ge-
meint. Merenptah, der als Pharao des Auszugs betrachtet wird, war erst der Dritte in der Thronfol-
ge, d.h. vor ihm sind zwei Thronanwärter gestorben. 

Der Pesachritus wird zum Zeichen der rettenden und schützenden Macht JHWHs 
während des Auszugs. Im Kulturland wird dieses Nomadenfest verbunden mit dem 
Fest der Ungesäuerten Brote (= Mazzot-Fest). Wie die Israeliten nach dem Durchzug 
durch den Jordan „ungesäuerte Brote und geröstetes Getreide aus den Erträgen des 
Landes“ aßen, so soll das JHWH-Volk das Pesachfest verbunden mit dem Mazzot-
fest feiern - zum Gedenken an Auszug und Landnahme im Frühjahr. 
� Die weitere Entwicklung dieser beiden Feste - vor allem die Neudeutung durch die Ereignisse von 

Tod und Auferweckung Jesu - wurde in ET 1/3 beschrieben.  
Das Pesachfest ist ein Familienfest. Gefeiert wird es als Sederabend, einem Fest-
mahl mit vielen rituellen Handlungen. Der Ablauf ist festgelegt in der Pesach-
Haggadah. Er beginnt mit der Kinderfrage (vgl. Ex 12,26; Dtn 6,20) und zeigt, dass 
der Vater im Glaubensunterricht eine wichtige Funktion hatte. Das vierfache „Wa-
rum“ des Kindes wird vom Vater mit der Erzählung von der Rettung aus Ägypten und 
der Erklärung der einzelnen Festelemente beantwortet. Auf den Sederabend folgt 
das Fest der Ungesäuerten Brote. Die Juden konsumieren eine Woche lang kein 
Brot und keine Hefe- (Backpulver) Speisen bzw. Getränke (= Bier).  

Die Festlesung für den Synagogengottesdienst ist seit dem 8. Jhd. n.Chr. das 
Hohelied. Dieses wird dann allegorisch gedeutet. Die im Ursprung weltlichen Liebes-
lieder werden zum Bild für die Beziehung (den Bund) JHWHs mit Israel in der 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 27 

„Brautzeit Israels“, der Zeit des Auszugs und der Wüstenwanderung (vgl. Hos 2,17; 
11; Jer 2,2f; Ez 16). 
� Das jüdische Pesach- und Mazzotfest wirkt im Christentum weiter. Nach der synoptischen Tradition 

(Mk, Mt, Lk) war das letzte Abendmahl ein Pesachmahl; nach Joh (1,36; 19,36f) und Paulus (1 Kor 
5,7f) ist Jesus das wahre Paschalamm, das die Menschen rettet. 

5.3 Das Wochenfest (= Schavuot) 
Dieses Fest, das 50 Tage nach dem Pesachfest gefeiert wird, hat wohl noch am 
meisten den Charakter eines Erntedankfestes behalten. Das Pesach/Mazzotfest 
steht am Anfang, das Wochenfest - ebenfalls ein Wallfahrtsfest - am Ende der Ge-
treideernte. Im Glauben Israels wird es verbunden mit dem Gedächtnis der Gesetz-
gebung am Sinai und des Bundesschlusses. 
� Die Offenbarung der Tora ist für den Glauben Israels so wichtig, dass ein zweites Fest dafür gefei-

ert wird; das Tora-Freudenfest, Fest der Freude des Gesetzes (Simchat Tora), und zwar gleich 
nach dem Laubhüttenfest; gelesen wird der Schluss von Dtn und der Beginn der Tora (Gen 1). 

Festrolle für das Wochenfest ist das Buch Rut, weil es zur Zeit der Gerstenernte 
spielt (vgl. Rut 2-3), vor allem aber, weil sich Rut zum Glauben ihrer Schwiegermutter 
bekennt und sich damit verpflichtet, nach der Tora zu leben. 
� Das Christentum feiert am selben Tag das Pfingstfest, das Fest des Heiligen Geistes, der in der Kir-

che wirkt und das Lebensprinzip der Christen ist. 

5.4 Das Laubhüttenfest (Sukkot) 
Auch dieses Fest ist ein Erntedankfest. Es schließt im Herbst das traditionelle Ernte-
jahr mit dem Dank für die Weinlese ab (Heute wird gleichzeitig bzw. bis Anfang No-
vember Baumwolle geerntet; danach beginnt die Ernte der Zitrusfrüchte, die den 
ganzen Winter über dauert). In biblischen Zeiten blieb man während der Ernte am 
Feld bzw. im Weingarten und wohnte in einfachen (Laub-)Hütten. 

Im Vordergrund des Laubhüttenfestes steht die Erinnerung an die Bewahrung 
durch JHWH während der Wüstenwanderung. Damals wohnten sie in Zelten; in un-
serer Zeit bauen sich die Familien eine (Laub-)Hütte, auch zum Zeichen daran, dass 
die Menschen unterwegs bleiben. Als liturgische Lesung dient das Buch Kohelet. 
Wahrscheinlich stand am Ende des Laubhüttenfestes nach dem Hallel (Beten von 
Lobpsalmen) die Unterweisung durch den König. Kohelet ist wohl der Skeptiker des 
ET, doch fordert er mehrmals dazu auf, das Gute zu genießen - es ist Gabe Gottes. 
� Im Christentum ist das Laubhüttenfest am ehesten mit dem Erntedankfest zu vergleichen. 

5.5 Neujahrstag und Versöhnungstag 
Zwischen Wochen- und Laubhüttenfest fallen einerseits der Neujahrstag und ande-
rerseits der Versöhnungstag; nach dem abendländischen Kalender begeht man die-
se Feste im September/Oktober. Warum dies so ist, wird nirgends begründet. Wahr-
scheinlich haben die nach Babylon Verbannten ihren Kalender dem Kalender der 
Sieger angeglichen. Das Thronbesteigungsfest Marduks (= Hauptgott der Babylo-
nier) wird zu einem JHWH-Fest. 

Neujahr (= Rosch Haschana) ist ein Tag der Besinnung darauf, wie man im 
vergangenen Jahr gelebt hat. Er hat den Charakter eines Gerichtstages. JHWH 
kommt zum Gericht, vor ihm werden Verdienst und Schuld aufgerollt. 

In der Liturgie wird als Hinweis auf die Schriftstelle dieses Festes (Gen 22) 
das Schofar (= Widderhorn) geblasen: Abraham war bereit, seinen Sohn Isaak zu 
opfern. An seiner Stelle wurde ein Widder geopfert, der nun Gott (!) an die Opferbe-
reitschaft und das Vertrauen des Glaubensvaters Abraham erinnern soll. 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 28 

Nach zehn Bußtagen, an denen jeder versucht, sich zu bekehren und sein 
Leben zu bessern, begeht das Judentum den Versöhnungstag (Jom Kippur). Es ist 
ein Tag, an dem streng gefastet und lang gebetet wird. An diesem Tag - so meint 
man - beschließt Gott, wie es den Menschen im kommenden Jahr ergehen wird; 
man versucht daher, Gott günstig zu stimmen. Wichtig ist, dass sich in diesen Tagen 
jeder auch mit seinen Mitmenschen aussöhnen soll, denn ohne Versöhnung unter-
einander erhält man auch von Gott keine Vergebung! Lev 16 beschreibt das sicher-
lich sehr alte Ritual des Sündenbocks. Am Nachmittag des Jom Kippur wird das 
Buch Jona gelesen - die Erzählung vom widerspenstigen Propheten und den bekeh-
rungsbereiten Heiden. Vier Tage nach dem Jom Kippur beginnt das Laubhüttenfest.  

5.6 Der 9. Av 
Ein weiterer Fasttag ist das Ende einer dreiwöchigen Trauer um die Zerstörung und 
Verfolgung des JHWH-Volkes in dessen langer Geschichte. Am 9. Tag des hebräi-
schen Monats Av (meist im Juli) erinnert man sich an das Unheil. 
• des Ungehorsams der Wüstengeneration und dessen Folge (= 40 Jahre Wüsten-

wanderung: niemand von den verantwortlichen Erwachsenen wird in das Land 
kommen; vgl. Num 14,29-35) 

• der Zerstörung des ersten und zweiten Tempels (587 v.Chr. und 70 n.Chr.) 
• der Niederlage unter Bar Kochba und der Vertreibung der Juden aus Palästina 

135 n.Chr. 
• des Umpflügens des Allerheiligsten, d.h. der Entweihung jenes Platzes, den nur 

der Hohepriester betreten darf. 
Der 9. Av ist ein nationaler Trauertag, der einzige Tag, an dem die „Westmauer“ tat-
sächlich zur Klagemauer für Zehntausende Juden wird. Die biblische Lesung dieses 
Tages ist die Schriftrolle der Klagelieder. 

5.7 Das Chanukkafest 
Dieses Fest hat einen konkreten historischen Anlass. Nach der Schändung des 
Tempels durch die Seleukiden und die Rückeroberung während der Makkabäer-
Kämpfe fand man der Legende nach einen Behälter mit heiligem Öl für einen Tag. 
Durch ein Wunder reichte dieses Öl für acht Tage - solange, bis man wieder neues, 
reines Öl hergestellt hat. Im Jahr 165 v.Chr. wurde der Altar wieder geweiht, und es 
wurde angeordnet, jährlich acht Tage lang im Dezember ein Fest zu feiern. 

Symbol dieses Festes ist ein achtarmiger Leuchter mit einer neunten Kerze, 
dem so genannten Wächter in der Mitte; täglich wird ein Öllämpchen bzw. eine Ker-
ze mehr entzündet bis schließlich alle Kerzen brennen. 
� Die zeitliche Nähe zum Weihnachtsfest und die Lichtsymbolik des jüdischen und christlichen Festes 

zeigen die gegenseitige Beeinflussung. 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 29 

5.8 Das Purimfest (= Losfest) 
Dieses Fest erinnert an die Gefährdung des Judentums, wie es das Buch Ester be-
schreibt. Ester wird anstelle der selbstbewussten Waschti die Frau des persischen 
Königs. Am Hof weiß niemand, dass sie Jüdin ist. Haman, ein hoher Beamter, will 
den Vormund Esters, Mordechai, vernichten - und mit ihm das jüdische Volk. Morde-
chai weist Ester auf ihre Pflicht hin, ihr Volk zu retten. Nach Fasten und Gebet wagt 
sie es, zum König zu gehen. Sie erreicht, dass den Judenhasser Haman das Schick-
sal trifft, das er den Juden zugedacht hatte. Der Tag, der vom Los (= pur) festgesetzt 
war zur Ausrottung der Juden, wurde für sie zu einem Freudentag: „Diesen Tag hat 
der alles beherrschende Gott statt zu einem Tag der Vernichtung für das auserwähl-
te Volk zu einem Tag der Freude gemacht“ (Est 8,12t). 

Nach einem Fasttag, der an das Fasten Esters erinnert (Est 4,16f) ist das Pu-
rimfest ein fröhlich ausgelassenes Fest. In der Synagoge wird die Esterrolle gelesen; 
die Kinder lärmen mit Rasseln, Stampfen und Klatschen jedes Mal, wenn der Name 
Haman gelesen wird. Erwachsene und Kinder verkleiden sich und tragen Masken. 
Dadurch ähnelt das Purimfest, das im März gefeiert wird, dem Fasching. 

Dieses Fest drückt im jüdischen Glauben folgendes aus: Man soll an der 
Freude über die Rettung, andere - vor allem Arme - teilhaben lassen. Obwohl das 
JHWH-Volk oft verfolgt, unterdrückt und verjagt wurde, ist es nicht untergegangen. 
 

Jüdische Feste durchbrechen den Alltag und bezeugen, dass das Gottesvolk sich 
nicht selbst verdankt. Ernst, aber auch viel Freude, prägen das Leben und damit 
auch das Innehalten, den Spiegel des Lebens, die Feste. Dennoch überwiegt die 
Gewissheit, dass der Herr der Schöpfung und der Zeiten immer auch Herr der ge-
genwärtigen geschichtlichen Stunde ist (vgl. Ps 30,12f; 126). Darum die Aufforde-
rung, vor allem im Buch Deuteronomium: „Du sollst vor dem Herrn, deinem Gott, 
fröhlich sein, du, dein Sohn und deine Tochter, der Sklave und deine Sklavin, auch 
die Leviten, die in ihren Stadtbereichen Wohnrecht haben, und die Fremden, Waisen 
und Witwen, die in deiner Mitte leben. Du sollst fröhlich sein an der Stätte, die der 
Herr, dein Gott auswählt, indem er dort seinen Namen wohnen lässt“ (Dtn 16,11; vgl. 
12,7.11f.18; 16,11.14; 26,11). 
� Christen feiern vor allem in der Osternacht, dass der Gott Israel und der Vater unseres Herrn Jesus 

Christus das Leben will und nicht den Tod; dass er über den Tod hinaus die Treue hält. 

 
„Gott, deine uralten Wunder leuchten noch in 
unseren Tagen. 
Was einst dein mächtiger Arm an einem Volk 
getan hat,  
das tust du jetzt an allen Völkern: 
Einst hast du Israel aus der Knechtschaft des 
Pharao befreit 
und durch die Fluten des Schilfmeeres geführt; 
nun aber führst du alle Völker durch das Was-
ser der Taufe zur Freiheit. 
Gib, dass alle Menschen Kinder Abrahams wer-
den 



LINZER FERNKURS - ERSTES TESTAMENT II: 7. Aussendung 30 

und zur Würde des auserwählten Volkes ge-
langen“. 
(Osternacht: Gebet nach der Lesung aus Ex 
14) 


