
Biographie im Licht von Eucharistie 
Predigt von Bischof Manfred Scheuer zur Chrisammesse 2014 
16. April 2014 
  
 
Bei der Chrisammesse 2013 forderte Papst Franziskus, die „Krise der priesterlichen Identität“ 
zu bekämpfen, indem der Glaube auch zu denjenigen getragen werde, die „überhaupt nichts“ 
hätten. Franziskus kritisierte die „traurigen Priester“, die nicht mehr hinausgingen. Statt 
Mittler zwischen Gott und den Menschen zu sein würden sie nach und nach zu Verwaltern. 
Diese gäben nichts „von Herzen“, und ihnen werde auch nicht von Herzen gedankt. Aus 
einer solchen Unzufriedenheit erwachse die „Krise der priesterlichen Identität“, die „uns alle 
bedroht“, sagte der Papst. Die „Selbstbezogenheit der Kirche“ sei der Grund für das Übel in 
ihren Institutionen. Bergoglio kritisierte eine um sich selbst kreisende Kirche, die sich selbst 
genug sei und die in „theologischen Narzissmus“ verfalle. Zweck der Kirche sei die 
Verkündigung des Evangeliums. Daher müsse sie sich an die Grenzen menschlicher 
Existenz vorwagen. „Evangelisierung setzt apostolischen Eifer“ und „kühne Redefreiheit 
voraus, damit sie aus sich selbst herausgeht“, „nicht nur an die geographischen Ränder, 
sondern an die Grenzen der menschlichen Existenz: die des Mysteriums der Sünde, des 
Schmerzes, der Ungerechtigkeit, der Ignoranz, der fehlenden religiösen Praxis, des Denkens 
und jeglichen Elends“. Eine egozentrische Kirche „beansprucht Jesus für ihr Eigenleben und 
lässt ihn nicht nach außen treten“. So eine Kirche glaube, dass sie schon das eigentliche 
Licht sei, höre auf, „das Geheimnis des Lichts“ zu sein und lebe nur noch, „um die einen oder 
anderen zu beweihräuchern“.  
Viel Applaus hat der Papst bekommen. Wie war euch, wie ist uns bei den Worten des 
Papstes zumute? Der Papst hat ja eine ganz andere Stimmung rein gebracht. Jetzt geht es 
euch ja viel besser. Wird er es schaffen, die Kurie zu reformieren? Kann er sich gegen den 
Apparatschik durchsetzen? Manches ist wiederum sehr zentralistisch und papstzentriert. 
Man fordert vom Papst etwas um von sich selbst abzulenken. Ist die Ermüdung der Kirche 
einer neuen jugendlichen Frische gewichen? Sind die Fronten in der Kirche aufgebrochen 
und von einer neuen Kultur des Dialogs gewichen? Sind die Verletzungen und Wunden 
geheilt? Trifft Papst Franziskus unsere Erfahrungswelt, unsere Atmosphäre von Kirche? Sind 
wir jetzt wieder jemand mit einem neuen Selbstbewusstsein? 
Ich habe den Eindruck, dass da der Papst als einer präsentiert wird, der die Probleme lösen 
kann, zumindest die wichtigen. Das Glauben, die Solidarität, auch die Anfechtung im 
Glauben nimmt er uns nicht ab und kann er auch nicht delegieren. Er bewegt sich auf einer 
anderen Ebene: Es geht ihm weder um eine oberflächliche Liberalisierung noch um eine 
Verrechtlichung des Glaubens: Die einen erwarten von einer Aufhebung der Normen und 
des Kirchenrechts das blühende Leben und erhoffen davon die herrschaftsfreie 
Kommunikation. Dabei wird der Machtkampf erst richtig frei gesetzt. Oder eine Veränderung 
der Strukturen soll das Reich Gottes realisieren. Reich Gottes ist gleich Freiheit - Gleichheit - 
Brüderlichkeit. Dann gibt es eine beträchtliche Zahl von Weit-vom-Schuss-Fachleuten und 
Ferndiagnostikern, die das muntere Spiel über das betreiben, was andere zu tun hätten.“ 
(Reinhold Stecher) 
Nicht wenige sind irritiert vom Papst. Seine Worte sind ja keine Streicheleinheiten, gerade 
nicht für Priester und kirchliche Mitarbeiter. Bei so viel Kritik stellt sich die Frage: Mag uns die 
Kirche noch? Bin ich mit meiner durchwachsenen Biographie und Berufungsgeschichte 
angenommen und gewollt? Oder weicht eine moralische Überforderung einer anderen 
Überforderung? Wir sind nicht die Wissenden und Problemlöser bei der Frage, wie es mit der 
Seelsorge im kirchlichen Leben am Ort weiter geht. Was können wir gegen die 
Jugendarbeitlosigkeit und gegen Bildungsdefizite beitragen? Wie angesichts von Bettlern 
und Asylanten das Evangelium bezeugen und Friedensstifter sein? Und die Sprache, die 
Kommunikation mit Kindern und Jugendlichen ist bei den Konzilstagen fast immer 
angeschnitten worden. Wo sich Unsicherheit und Unübersichtlichkeit breit machen, schleicht 
sich auch die Angst ein. Und Angst ist nicht nur ein guter Ratgeber in Gefahr oder ein Signal 
in der Dunkelheit, sie kann auch unberechenbar und sogar böse machen.  
  



Biographie im Licht der Eucharistie 
  
In der Eucharistie bündelt sich das Leben, das Sterben und die Auferstehung Jesu. 
Eucharistie ist die symbolisch zusammengefasste Biographie Jesu. Wenn wir die eigene 
Identität, die eigene Biographie im Licht von Inkarnation, Leben, Tod und Auferstehung Jesu 
deuten, so dürfen wir zunächst bedenken, dass in Jesus Christus Gott als einer begegnet, 
der sich wahrhaft und bedingungslos der Schöpfung zuwendet. Es ist dem christlichen 
Glauben eigen, dass der Mensch sich von Gott unbedingt erwünscht weiß (1 Joh 4,1; 2 Kor 
1,20). Das Erkennen der Gnade der eigenen Berufung kann – richtig verstanden – nie 
Anlass zu stolzer Überheblichkeit, sondern nur zu Dankbarkeit sein. Die Dankbarkeit und 
Freude über das Wirken Gottes an uns ist für Ignatius von Loyola das Fundament von 
Berufung. Universalität ist eine Grundstruktur der ignatianischen Gotteserfahrung (Gott 
finden in allen Dingen) wie auch des ignatianischen Dienstes (alles zur größeren Ehre 
Gottes). Dankbarkeit befreit von dem zwanghaften und verfehlten Bemühen, Berufung, 
selbst „machen“ zu wollen. Dankbarkeit hat eine befreiende Wirkung. Sie befreit von 
selbstbezogener Enge und Ängsten; sie öffnet den Blick auf andere. Dankbarkeit blickt nie 
bloß zurück, sondern bewährt sich im Vorausblick. Dankbarkeit auf Zukunft gerichtet ist 
Hoffnung.  
Biographie und Berufung im Licht der Eucharistie: Papst Franziskus hat mit seinen ersten 
Worten und Gesten eine atmosphärische Wandlung bewirkt: Gehen, aufbauen, bekennen. 
„Gehen: Unser Leben ist ein Weg, und wenn wir anhalten, geht die Sache nicht. Immer 
gehen, in der Gegenwart des Herrn, im Licht des Herrn, und dabei versuchen, rechtschaffen 
zu leben, so, wie Gott es in seiner Verheißung von Abraham verlangte. „Um es klar zu 
sagen: Der Heilige Geist ist für uns eine Belästigung. Er bewegt uns, er lässt uns unterwegs 
sein, er drängt die Kirche, weiter zu gehen… Es ist dieses ‚vorwärts gehen’, das für uns so 
anstrengend ist. Die Bequemlichkeit gefällt uns viel besser.“ (Papst Franziskus 16.4.2013) 
Aufbauen. Die Kirche aufbauen. Die Heilige Schrift spricht von Steinen: Steine haben 
Festigkeit; aber es geht um lebendige Steine, um vom Heiligen Geist getränkte Steine (vgl. 1 
Petr 2,1-10). Bekennen. Wir können gehen, wie weit wir wollen, wir können vieles aufbauen, 
aber wenn wir nicht Jesus Christus bekennen, geht die Sache nicht. Wir werden eine 
wohltätige NGO, aber nicht die Kirche. Wenn wir ohne das Kreuz gehen, wenn wir ohne das 
Kreuz aufbauen und Christus ohne Kreuz bekennen, sind wir nicht Jünger des Herrn.“ Die 
Eucharistie nimmt uns in das Sterben Jesu hinein. Das Sterben und der Tod bündeln die 
Armut des Lebens. Diese Armut, diese Ohnmacht, diese Passion, diese letzte 
Entmächtigung kann nun verdrängt oder zugedeckt werden, man kann ihr rebellisch zu 
entkommen versuchen. Es gibt Erfahrungen, in denen sich die Minderung des Lebens zeigt 
und das Sterben ankündigt: Nichtangenommensein, Versagen im Beruf, Grenzen in der 
Leistungsfähigkeit, Misserfolg, Leiden, Krankheit, Enttäuschungen durch lieb gewordene 
Menschen, Zu-kurz-Kommen, notwendige Entscheidungen, die andere Möglichkeiten 
ausschließen, Mitsein mit schwierigen und belasteten Menschen, finanzielle Desaster, 
Zerbrechen von Freundschaften, Überforderung, Tod von Freunden. Loslassen, Vertrauen 
und Hingabe sind nicht einfach ein moralisches oder idealistisches Postulat. Sie können 
nicht ein für allemal aus dem Boden gestampft werden. Jesus selbst hat seine Jünger dafür 
in eine lange Schule genommen. Er gewährt ihnen die lange Geduld des Lernens, der 
Vergebung, des Wachsens und des Reifens. – Die eigene Berufung und Sendung von der 
Eucharistie her verstehen… 
Papst Franziskus versteht sein apostolisches Schreiben „Evangelii gaudium“ als 
„programmatisch“ (Nr. 25). Das Wort „Freude“ durchzieht das ganze Dokument: Die 
Botschaft Jesu und die von ihm in seiner Verkündigung wie auch in seinem Tod und seiner 
Auferstehung erwiesene Liebe Gottes zum Menschen begründet eine tiefe Freude, die auch 
von den vielfältigen Bedrängnissen des Lebens nicht umzubringen ist. Es widerspricht dem 
Evangelium, wenn das Böse ohne Erlösung und Versöhnung präsentiert wird, wenn etwas 
seziert wird ohne Hoffnung. Ohne Freude an Gott zerfällt Glaube und Berufung in Phrasen 
von Anständigkeit. Oder manche Menschen machen sich zum schlechten Gewissen der 
anderen. Es widerspricht aber der Liebesfähigkeit, wenn Liebe nur mit Druck und Zwang 
moralisch durchgesetzt werden soll. „Mir ist eine ‚verbeulte’ Kirche, die verletzt und 



beschmutzt ist, weil sie auf die Straßen hinaus gegangen ist, lieber als eine Kirche, die 
aufgrund ihrer Verschlossenheit und ihrer Bequemlichkeit, sich an die Sicherheiten zu 
klammern krank ist.“ (Papst Franziskus) Gott schenkt zu Ostern eine Botschaft der 
Wiederzusammensetzung dessen, was zerbrochen ist, der Festigung dessen, was 
auseinander gefallen ist. Mauern, Abgründe und Entfernungen, die es auch heute gibt, sind 
zum Verschwinden verurteilt. Die Kirche darf diese Lektion nicht vernachlässigen: Werkzeug 
der Versöhnung zu sein. … Das Ergebnis der pastoralen Arbeit stützt sich nicht auf den 
Reichtum der Mittel, sondern auf die Kreativität der Liebe. Sicher sind auch Zähigkeit, Mühe, 
Arbeit, Planung, Organisation nützlich, allem voran aber muss man wissen, dass die Kraft 
der Kirche nicht in ihr selbst liegt, sondern sich im Geheimnis Gottes verbirgt. Bei unseren 
Aufbrüchen soll das Gepäck nicht zu schwer sein. Ist der Rucksack voll mit Bürokratie, mit 
Rechthaberei, mit Sicherheitsdenken oder auch mit materiellen Ansprüchen, würde sich sehr 
bald Müdigkeit und Erschöpfung einschleichen. Papst Franziskus spricht von einer 
„Grammatik der Einfachheit“, ohne die sich die Kirche der Bedingungen beraubt, die es 
ermöglichen, Gott in den tiefen Wassern seines Mysteriums zu „fischen“.  
 


