Der Heilige Stuhl

SCHREIBEN VON PAPST FRANZISKUS
AN DAS VOLK GOTTES

»Wenn darum ein Glied leidet, leiden alle Glieder mit« (7 Kor 12,26). Diese Worte des heiligen
Paulus hallen mit Macht in meinem Herzen wider, wenn ich mir wieder einmal das Leiden
vergegenwartige, das viele Minderjahrige wegen sexuellem wie Macht- und Gewissensmissbrauch
seitens einer betrachtlichen Zahl von Klerikern und Ordensleuten erfahren haben. Es ist ein
Verbrechen, das tiefe Wunden des Schmerzes und der Ohnmacht erzeugt, besonders bei den
Opfern, aber auch bei ihren Familienangehoérigen und in der gesamten Gemeinschaft, seien es
Glaubige oder Nicht-Glaubige. Wenn wir auf die Vergangenheit blicken, ist es nie genug, was wir
tun, wenn wir um Verzeihung bitten und versuchen, den entstandenen Schaden
wiedergutzumachen. Schauen wir in die Zukunft, so wird es nie zu wenig sein, was wir tun
kénnen, um eine Kultur ins Leben zu rufen, die in der Lage ist, dass sich solche Situationen nicht
nur nicht wiederholen, sondern auch keinen Raum finden, wo sie versteckt Uberleben kénnten.
Der Schmerz der Opfer und ihrer Familien ist auch unser Schmerz; deshalb missen wir dringend
noch einmal unsere Anstrengung verstarken, den Schutz von Minderjahrigen und von
Erwachsenen in Situationen der Anfalligkeit zu gewahrleisten.

1. Wenn ein Glied leidet ...

Vor einigen Tagen wurde ein Bericht verdffentlicht, in dem die Erfahrungen von mindestens
tausend Personen beschrieben werden, die im Zeitraum der letzten siebzig Jahre Opfer von
sexuellem wie Macht- und Gewissensmissbrauch durch Priester wurden. Auch wenn man sagen
kann, dass der grof3te Teil der Falle die Vergangenheit betrifft, sind wir uns doch im Laufe der Zeit
Uber den Schmerz vieler Opfer bewusst geworden und mussen feststellen, dass die Wunden nie
verschwinden und uns mit Nachdruck verpflichten, diese Graueltaten zu verdammen, wie auch die
Anstrengungen zu bindeln, um diese Kultur des Todes auszumerzen; die Wunden ,verjahren nie“.
Der Schmerz dieser Opfer ist eine Klage, die zum Himmel aufsteigt und die Seele berihrt, die
aber flr lange Zeit nicht beachtet, versteckt und zum Schweigen gebracht wurde. Doch ihr Schrei
war starker als alle MaRnahmen, die danach strebten, ihn zum Schweigen zu bringen, oder auch



2
versucht haben, ihn mit Entscheidungen zu beruhigen, die seinen Schmerz vergro3erten, weil sie
in Komplizenschaft gerieten. Ein Schrei, den der Herr gehért hat. Er I&sst uns wieder einmal
sehen, auf welcher Seite er steht. Der Lobgesang der Maria geht nicht fehl und durchlauft die
Geschichte wie eine Hintergrundmusik weiter; denn der Herr denkt an seine Verheildung, die er
unseren Vatern gegeben hat: »Er zerstreut, die im Herzen voll Hochmut sind; er stlrzt die
Machtigen vom Thron und erhdht die Niedrigen. Die Hungernden beschenkt er mit seinen Gaben
und lasst die Reichen leer ausgehen« (Lk 1,51-53). Und wir schdmen uns, wenn wir uns bewusst
werden, dass unser Lebensstil das verleugnet hat und verleugnet, was wir mit unserer Stimme
aufsagen.

Mit Scham und Reue geben wir als Gemeinschaft der Kirche zu, dass wir nicht dort gestanden
haben, wo wir eigentlich hatten stehen sollen, und dass wir nicht rechtzeitig gehandelt haben, als
wir den Umfang und die Schwere des Schadens erkannten, der sich in so vielen Menschenleben
auswirkte. Wir haben die Kleinen vernachlassigt und allein gelassen. Ich mache mir die Worte des
damaligen Kardinal Ratzingers zu eigen, der bei dem flir den Karfreitag im Jahr 2005 verfassten
Kreuzweg sich mit dem Schmerzensschrei so vieler Opfer verband und mit Nachdruck sagte:
»Wie viel Schmutz gibt es in der Kirche und gerade auch unter denen, die im Priestertum ihm
ganz zugehoren sollten? Wie viel Hochmut und Selbstherrlichkeit? Wie wenig achten wir das
Sakrament der Verséhnung, in dem er uns erwartet, um uns von unserem Fall aufzurichten? All
das ist in seiner Passion gegenwartig. Der Verrat der Jinger, der unwirdige Empfang seines
Leibes und Blutes, muss doch der tiefste Schmerz des Erldsers sein, der ihn mitten ins Herz trifft.
Wir kénnen nur aus tiefster Seele zu ihm rufen: Kyrie, eleison - Herr, rette uns (vgl. Mt 8, 25)«
(Neunte Station, Betrachtung).

2. ... leiden alle Glieder mit

Der Umfang und das Ausmal} der Ereignisse verlangt, sich dieser Sache in umfassender Weise
mit vereinten Kraften anzunehmen. Obwohl es bei jedem Prozess der Umkehr wichtig und nétig
ist, dass man sich des Vorgefallenen bewusst wird, reicht dies in sich selbst nicht aus. Heute sind
wir als Volk Gottes gefragt, uns des Schmerzes unserer an Leib und Seele verwundeten Brider
und Schwestern anzunehmen. Wenn in der Vergangenheit die Unterlassung eine Form der
Antwort werden konnte, so wollen wir heute, dass die Solidaritat, in ihrer tiefsten und
anspruchsvollsten Bedeutung, unsere Weise wird, die heutige und zuklinftige Geschichte in einem
Umfeld zu schreiben, wo die Konflikte, die Spannungen und besonders die Opfer jeder Form von
Missbrauch eine ausgestreckte Hand finden konnen, die sie beschutzt und aus ihrem Schmerz
erlost (vgl. Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 228). Diese Solidaritat verlangt ihrerseits

von uns, all das anzuprangern, was die Unversehrtheit irgendeiner Person in Gefahr bringen
koénnte. Es ist eine Solidaritat, die zum Kampf gegen jede Art von Korruption, insbesondere der
spirituellen, aufruft, »weil es sich um eine bequeme und selbstgefallige Blindheit handelt, wo
schlie3lich alles zulassig erscheint: Unwahrheit, tGble Nachrede, Egoismus und viele subtile
Formen von Selbstbezogenheit — denn schon ,der Satan tarnt sich als Engel des Lichts® (2 Kor


http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

3
11,14)« (Apostolisches Schreiben Gaudete et exsultate, 165). Der Appell des heiligen Paulus, mit

den Leidenden zu leiden, ist das beste Heilmittel gegen jeden Drang, weiterhin unter uns die
Worte Kains zu wiederholen: »Bin ich der Huter meines Bruders?« (Gen 4,9).

Ich bin mir der Bemuhungen und der Arbeit bewusst, die in verschiedenen Teilen der Welt
unternommen wurden, um die notwendigen Vermittlungen zu gewahrleisten und auszufihren, die
Sicherheit geben und die Unversehrtheit der Kinder und der Erwachsenen im Zustand der
Anfalligkeit schitzen. Dazu gehdért auch die Verbreitung der ,Null-Toleranz-Haltung“ und der
MalRnahmen, Rechenschaft zu fordern von allen, die diese Verbrechen begehen oder decken. Wir
haben diese so notwendigen Aktionen und Sanktionen mit Verspatung angewandt, aber ich bin
zuversichtlich, dass sie dazu beitragen, eine bessere Kultur des Schutzes in der Gegenwart und in
der Zukunft zu gewahrleisten.

Verbunden mit diesen Bemuhungen ist es nétig, dass jeder Getaufte sich einbezogen weil3 in
diese kirchliche und soziale Umgestaltung, die wir so sehr nétig haben. Eine solche Umgestaltung
verlangt die persénliche und gemeinschaftliche Umkehr. Sie leitet uns an, in die gleiche Richtung
zu schauen wie der Herr. So sagte der heilige Johannes Paul II.: »Wenn wir wirklich von der

Betrachtung Christi ausgegangen sind, werden wir in der Lage sein, ihn vor allem im Antlitz derer
zu erkennen, mit denen er sich selbst gern identifiziert hat« (Apostolisches Schreiben Novo
millennio ineunte, 49). Lernen zu schauen, wohin der Herr geschaut hat. Lernen dort zu stehen,

wo der Herr uns haben will, um das Herz, das in seiner Gegenwart steht, zu bekehren. Zu diesem
Zweck helfen Gebet und Bule. Ich lade das ganze heilige glaubige Volk Gottes zu dieser
BuB3tibung des Gebets und des Fastens entsprechend der Aufforderung des Herrn[1] ein. Er weckt
unser Gewissen, unsere Solidaritat und unseren Einsatz fur eine Kultur des Schutzes und des
,Nie wieder” gegenuber jeder Art und jeder Form von Missbrauch.

Es ist unmoglich, sich eine Umkehr des kirchlichen Handelns vorzustellen ohne die aktive
Teilnahme aller Glieder des Volks Gottes. Mehr noch: Jedes Mal, wenn wir versucht haben, das
Volk Gottes auszustechen, zum Schweigen zu bringen, zu Ubergehen oder auf kleine Eliten zu
reduzieren, haben wir Gemeinschaften, Programme, theologische Entscheidungen, Spiritualitaten
und Strukturen ohne Wurzeln, ohne Gedachtnis, ohne Gesicht, ohne Kérper und letztendlich ohne
Leben geschaffen[2]. Das zeigt sich deutlich in einer anomalen Verstandnisweise von Autoritat in
der Kirche — sehr verbreitet in zahlreichen Gemeinschaften, in denen sich Verhaltensweisen des
sexuellen wie des Macht- und Gewissensmissbrauchs ereignet haben —, ndmlich als
Klerikalismus, jene Haltung, die »nicht nur die Persdnlichkeit der Christen zunichte [macht],
sondern dazu [neigt], die Taufgnade zu mindern und unterzubewerten, die der Heilige Geist in das
Herz unseres Volkes eingegossen hat«[3]. Der Klerikalismus, sei er nun von den Priestern selbst
oder von den Laien geférdert, erzeugt eine Spaltung im Leib der Kirche, die dazu anstiftet und
beitragt, viele der Ubel, die wir heute beklagen, weiterlaufen zu lassen. Zum Missbrauch Nein zu
sagen, heillt zu jeder Form von Klerikalismus mit Nachdruck Nein zu sagen.


http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html

4
Es ist immer gut, sich daran zu erinnern, dass der Herr »in der Heilsgeschichte ein Volk gerettet
[hat]. Es gibt keine vollstédndige Identitdt ohne Zugehorigkeit zu einem Volk. Deshalb kann sich
niemand allein, als isoliertes Individuum, retten, sondern Gott zieht uns an, wobei er das komplexe
Geflecht zwischenmenschlicher Beziehungen berlcksichtigt, das der menschlichen Gemeinschaft
innewohnt: Gott wollte in eine soziale Dynamik eintreten, in die Dynamik eines Volkes«
(Apostolisches Schreiben Gaudete et exsultate, 6). Deshalb ist die einzige Moglichkeit, die wir

haben, um auf dieses Ubel, das so viele Leben geraubt hat, zu antworten, es als Aufgabe zu
leben, die uns alle als Volk Gottes einbezieht und betrifft. Dieses Bewusstsein, dass wir uns als
Teil eines Volkes und einer gemeinsamen Geschichte fuhlen, gestattet uns, unsere Sinden und
die Fehler der Vergangenheit in einer bulyfertigen Offenheit zu erkennen, die fahig ist, sich von
innen her erneuern zu lassen. Alles, was man unternimmt, um die Kultur des Missbrauchs aus
unseren Gemeinschaften auszumerzen, ohne alle Glieder der Kirche aktiv daran teilhaben zu
lassen, wird nicht dazu in der Lage sein, die nétigen Dynamiken fir eine gesunde und wirksame
Umgestaltung zu erzeugen. Die bliRende Dimension des Fastens und des Gebets wird uns als
Volk Gottes helfen, uns vor den Herrn und vor unsere verwundeten Brider und Schwestern zu
stellen — als Sunder, die die Verzeihung sowie die Gnade der Scham und der Umkehr erflehen
und somit Mallnahmen erarbeiten, die Dynamiken im Einklang mit dem Evangelium erzeugen.
Denn »jedes Mal, wenn wir versuchen, zur Quelle zurlickzukehren und die urspringliche Frische
des Evangeliums wiederzugewinnen, tauchen neue Wege, kreative Methoden, andere
Ausdrucksformen, aussagekraftigere Zeichen und Worte reich an neuer Bedeutung fir die Welt
von heute auf« (Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 11).

Es ist unumganglich, dass wir als Kirche die von Ordensleuten und Priestern begangenen
Graueltaten wie auch die von all jenen, die den Auftrag hatten, die am meisten Verwundbaren zu
behiten und zu beschitzen, anerkennen und mit Schmerz und Scham verdammen. Wir bitten um
Vergebung fur die eigenen und fir die Stinden anderer. Das Bewusstsein der Stinde hilft uns, die
Fehler, die Vergehen und die in der Vergangenheit verursachten Wunden anzuerkennen, und es
gestattet uns, uns zu 6ffnen und in der Gegenwart starker flr einen Weg erneuerter Umkehr
einzusetzen.

Zugleich werden uns die Bulie und das Gebet helfen, unsere Augen und unser Herz flir das
Leiden der anderen zu scharfen und die Begierde des Herrschens und des Besitzens zu
besiegen, die so oft die Wurzel dieser Ubel sind. Mége das Fasten und das Gebet unsere Ohren
offnen fur den leisen Schmerz der Kinder, der Jugendlichen und der Behinderten. Fasten, das uns
Hunger und Durst nach Gerechtigkeit schaffen und uns antreiben mége, in der Wahrheit zu
wandeln und uns auf alle Rechtsmittel zu stlitzen, die nétig sind. Ein Fasten, das uns schuttelt und
uns dazu bringt, uns mit allen Menschen guten Willens und der Gesellschaft insgesamt in der
Wahrheit und in der Liebe zu engagieren, um jede Art von sexuellem wie Macht- und
Gewissensmissbrauch zu bekampfen.

Auf diese Weise werden wir unseren Auftrag deutlich machen kénnen, zu dem wir berufen sind,


http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

namlich »Zeichen und Werkzeug fur die innigste Vereinigung mit Gott wie fur die Einheit der
ganzen Menschheit« (Zweites Vatikanisches Konzil, Dogm. Konst. Lumen gentium, 1) zu sein.

»Wenn darum ein Glied leidet, leiden alle Glieder mit«, sagte uns der heilige Paulus. Mittels der
betenden und bilRenden Haltung kénnen wir in persénlichen und gemeinschaftlichen Einklang mit
dieser Mahnung eintreten, auf dass unter uns die Gaben des Mitleids, der Gerechtigkeit, der
Vorbeugung und der Wiedergutmachung wachsen mégen. Maria hat es vermocht, am Ful des
Kreuzes ihres Sohnes zu stehen. Sie hat es nicht in irgendeiner Weise getan, sondern sie stand
aufrecht und direkt daneben. Mit dieser Haltung bekundet sie ihre Weise, im Leben zu stehen.
Wenn wir die Trostlosigkeit erfahren, die uns diese kirchlichen Wunden verursacht, wird es uns mit
Maria guttun, ,mit Maria mehr im Gebet zu verharren® (Ignatius von Loyola, Geistliche Exerzitien,
319), indem wir versuchen, in der Liebe und der Treue zur Kirche zu wachsen. Sie, die erste
Jungerin, lehrt uns Junger alle, wie wir uns angesichts des Leidens des Unschuldigen zu verhalten
haben, ohne Ausfliichte und Verzagtheit. Auf Maria zu schauen heif3t entdecken lernen, wo und
wie wir als Jinger Christi zu stehen haben.

Der Heilige Geist schenke uns die Gnade der Umkehr und die innere Starkung, damit wir unsere
Reue angesichts dieser Verbrechen des Missbrauchs zum Ausdruck bringen kbnnen und unsere
Entscheidung, sie mutig zu bekampfen.

Aus dem Vatikan, am 20. August 2018

Franziskus

[1] »Diese Art kann nur durch Gebet und Fasten ausgetrieben werden« (Mt 17,21).

[2] Vgl. Schreiben an das pilgernde Volk Gottes in Chile, 31. Mai 2018.

[3] Schreiben an Kard. Marc Ouellet, Prasident der Papstlichen Kommission fur Lateinamerika, 31.
Marz 2016.

© Copyright - Libreria Editrice Vaticana


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_ge.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2016/documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2016/documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.html



