Gefesselte Hande - freier Wille
Seliger Franz Jagerstatter
9. August 2012

Wie frei sind wir?

Am 9. August gedenken wir der hl. Edith Stein, Sr. Teresa Benedicta a Cruce und des
Todestages des sel. Franz Jagerstatter. Hildegard Goss May hat uns in das Lebenszeugnis
ihres Mannes Jean Goss eingefiihrt. Faszinierend an diesen grofien Gestalten ist ihre
innere Freiheit gegeniiber dem totalitaren Regime und gegeniiber Gott und Menschen
verachtenden Ideologien. Sie hatten keine Angst und waren nicht von Menschenfurcht
gepragt, sondern von der Suche nach Wahrheit, Gerechtigkeit und Liebe.

Franz Jagerstatter, Edith Stein und Jean Goss nehmen uns in die Schule der Freiheit. Der
Weg zur Freiheit ist kein Weg in die Sucht. Ohne Lauterung und Reinigung von
Fixierungen, Abhingigkeiten und Siichten wird die Erfahrung des Glaubens getriibt und
der Weg der Freiheit verschlossen bleiben. Es geht um die innere Freiheit: Johannes von
Kreuz, mit dem sich Edith Stein intensiv beschaftigt hat, formuliert das eindringliche
Bild vom Vogel und der Leimrute: Mit einer mit Leim bestrichenen Rute wurden in
Spanien Vogel gefangen. Setzt sich nun ein Vogel auf den mit Leim bestrichenen Ast,
kann er nicht mehr fliegen. Und selbst wenn er nur mit einer einzigen Feder an der
Leimrute klebt, ist er nicht frei und vermag nicht zu fliegen. Dieses Bild wendet Johannes
vom Kreuz auf den Menschen an: Wo ein Mensch an etwas klebt - an Dingen, an
Menschen, an sich selbst -, kann er sich nicht frei dem Geist Gottes iiberlassen. Und mag
der Faden, mit dem er an etwas gebunden ist, auch so diinn sein wie eine Feder, so kann
er nicht fliegen. Erst wenn er ,den Faden durchschneidet” und die ,Bindung zerreif3t“,
kann er sich vom Geist Gottes tragen lassen. Wie frei sind wir wirklich? Es geht um die
Frage, welchen Kraften wir ,,auf den Leim gehen”. Geld macht geil. Das kann man
zusammen lesen, aber auch getrennt: Geld - Macht - Geilheit. Die Kraft des Ja zu Gott
zeigt sich in der Kraft des Nein zu Gotzen.

Wie frei sind wir? Da gibt es viele ,Sachzwdnge” in der Finanzwelt, in der Wirtschaft, in
der Politik, in den Bildungssystemen, aber auch Sicherheitsdoktrinen. Man scheint
ausgeliefert und ohnmachtig gegeniiber anonymen Fadenziehern. Kann man sowieso
nichts machen und verdndern? Und wie ist mit festgefahrenen Fronten in den
gesellschaftlichen Auseinandersetzungen, mit starren Mustern von Freunden und
Feinden? Jiirgen Habermas spricht hier von der Kolonisierung der Lebenswelt durch
systemische Intervention. Besondere Bedeutung kommt hier dem Recht zu, das
einerseits die Medien Macht und Geld lebensweltlich verankern kann, auf der anderen
Seite - als systemisch verfasster Handlungszusammenhang - auf nicht-kommunikative
Art in die Lebenswelt interveniert.[!] Viele haben eine riesige Angst vor der eigenen
Freiheit und Verantwortung, sie gehen auf im Man, in der Rolle, sie schwimmen in der
Masse mit. Als Man lebe ich aber immer schon unter der unauffilligen Herrschaft der
anderen. ,Jeder ist der andere und keiner er selbst. Das Man ist das Niemand.“[?] Die
Kolonisierung der Lebenswelt durch die modernen Kommunikationsmedien ist zur
universellen Wirklichkeit geworden. - Franz Jagerstatter wurde in einem Traum bald
nach dem Einmarsch der Deutschen Wehrmacht in Osterreich Klar, dass der Sog der
Ideologie und Barbarei Millionen ins Verderben fiihrt. Er hat fiir seine innere Freit den
Preis der Einsamkeit bezahlt. Mit Ausnahme seiner Frau haben ihn fast alle in Kirche
und Gesellschaft nicht verstanden und allein gelassen. Positiv war die Einsamkeit der
Raum der Freiheit und der Gottesliebe.[3]



Habe den Mut

,Habe den Mut, dich seines eigenen Verstandes zu bedienen.” So hiefd Kants Antwort auf
die Frage ,Was heif3t Aufklarung?“[#! Die selbst verschuldete Unmiindigkeit hatte ihren
Grund nach dem seligen Franz Jagerstatter darin, dass seine Zeitgenossen ihr eigenes
Denken und ihre eigene Verantwortung abgegeben hatten. Dass zu dieser Form von
Aufklarung stets Mut gehort, kann nicht nur an Jagerstatter abgelesen werden. Nur ist
fir ihn, im Gegensatz zu Kant und unseren Spataufklarern heute, das vorziigliche Objekt
solcher Aufklarung nicht die Religion, sondern die gesellschaftliche und politische
Ideologie. Motiv fiir seine Form der Aufklarung ist dabei nicht die eigene Entschlief3ung
einer sich als autonom vorkommenden Vernunft, sondern schlicht eine Passage aus der
Pfingstsequenz, die er ironisch im Blick auf den Fiihrergehorsam anfiihrt: ,Die Gabe der
Weisheit und des Verstandes dirfen wir dann bei den sieben Bitten, um die wir zum HI.
Geist beten, gleich streichen. Denn wenn wir ohnedies blindlings dem Fiihrer zu
gehorchen haben, zu was brauchen wir da viel Weisheit und Verstand?“[>]

Selige in der NS-Zeit wie Franz Jagerstatter haben sich die innere Freiheit in der Diktatur
und im Gefangnis bewahrt: ,Besser die Hinde gefesselt als der Wille", schreibt er in
seinen Aufzeichnungen. Lebensraum dieser Freiheit und Verantwortung, die
Jagerstatter vor der Menschenfurcht und vor dem Aufgehen in die Masse bewahren, sind
iibrigens Gebet, Sonntag und Eucharistie. An Hans Rambichler schreibt er am
30.11.1941: ,Gib ja das Beten nicht auf, damit Du nicht von dieser Schwachheit der
Menschenfurcht tiberwaltigt wirst.“l®] Und im Gebet, bei der Schriftlesung und bei der
Feier der Eucharistie weif3 er sich von Gott im Gewissen angesprochen, beim Namen
gerufen und geliebt: ,Und weil das Auge dort ist, wo die Liebe weilt, erfahre ich, dass Du
mich liebst. ... Dein Sehen, Herr, ist Lieben, und wie Dein Blick mich aufmerksam
betrachtet, dass er sich nie abwendet, so auch Deine Liebe. ... Soweit Du mit mir bist,
soweit bin ich. Und da Dein Sehen Dein Sein ist, bin ich also, weil Du mich anblickst. ...
Indem Du mich ansiehst, lasst Du, der verborgene Gott, Dich von mir erblicken. ... Und
nichts anderes ist Dein Sehen als Lebendigmachen. ... Dein Sehen bedeutet Wirken.“l”]
Franz Jagerstatter versteht Gebet nicht fatalistisch oder quietistisch, ,sondern als
Résistance der Innerlichkeit, als hochste innere Freiheit, die gerade dazu befahigt,
angstfreier und nicht korrumpierbar sich einzumischen in die Verhaltnisse, wie sie
sind.“[8]

Niederreifden und Aufbauen

,Es gibt kein grofieres Verbrechen als einem Kinde oder Erwachsenen mit voller Absicht
am Glauben zu schaden oder ganz darum zu bringen. Ware ein Mensch imstande,
samtliche Kirchen der Welt zu zerstoren, die ja wieder aufgebaut werden kénnen,
(wiirde er) kein so schweres Verbrechen begangen haben als einer, der imstande ist,
einen Menschen um den Glauben zu bringen, so dass er ewig verloren geht. ... Und zwar
sagt man: ,Sind Euch die andren lieber, welche die Kirchen zerstoren?” ... Aber nach
meiner Ansicht hat jener mehr Erfolg am Zerstorungswerk der Seelen, der die Kirchen
stehen lasst, ja sogar zum Bau der Kirchen beisteuert und mehr mit List und Schlauheit
arbeitet, als einer der gleich das Kirchenabreifden anfiangt und samtliche Priester
verhaften lasst. Werden da einem (mit) Kirchen noch etwas geholfen sein, wenn man
nicht mehr viel oder gar nichts mehr glaubt? Sind die Priester (ist uns mit den
Priestern?) noch so viel geholfen, wenn sie dort schweigen miissen, wo sie reden



sollten? Ist vielleicht ein Arzt viel geholfen, wenn man ihn zu einem Menschen holt, der
an schwerer Blutung daniederliegt und dem Arzt ist es verboten, dem Patienten einen
Verband anzulegen?“l°! Franz Jagerstatter hat die Kirche seiner Zeit und auch das
Schweigen der Priester und Bischofe gegentiber dem nationalsozialistischen Wahnsinn
kritisch gesehen. Seine Kritik war aber sicher nicht oberflachlich, sondern kam von der
Waurzel des Glaubens her: ,,Oberflaichenmenschen finden am meisten Anlass zum
Norgeln am Tun und Lassen der kirchlichen Behorde.“[10] So ist er zu einem
Geburtshelfer einer neuen Gestalt von Kirche geworden. Als Zeuge des Glaubens
vollzieht Franz Jagerstatter mit Jesus die Solidaritdt mit den Menschen in ihrer Zeit mit
und geht nicht einfach auf Distanz. ,In einer in Scherben zersprungenen Christenheit
machten sie die Erfahrung eines grundlegenden Abfalls. Sie leben die Dekomposition
eines Kosmos und sind darin exiliert. Sie sind aus ihrem Land verjagt von der Geschichte,
welche sie erniedrigt. ... Mystiker wie Franz Jagerstatter und Jean Goss lehnen die
Ruinen, die sie umgeben, nicht ab. Sie harren dort aus. ... Nicht etwa weil sie mit dem
Niedergang sympathisierten. Sondern weil diese heruntergekommenen Orte die
tatsachliche Lage des Christentums ihrer Zeit reprasentierten. Eine durch Umstdnde
bedingte, aber gewollte Solidaritat mit dieser kollektiven Misere zeigt den Ort einer
Verwundung an.“[11]

Freiheit und Verantwortung

Freiheit ist nicht zu 16sen von Verantwortung. Franz Jagerstatter hat seine Entscheidung
gegen den Krieg und gegen den Nationalsozialismus aus Verantwortung gegentiber Gott
und gegeniiber allen Menschen gelebt, nicht nur dem eigenen Volk gegeniiber. Und er
hat auch an kommende Generationen gedacht. In seinem Abschiedsbrief vom 9. August
1943 an Franziska schreibt er: ,Griifdet mir auch noch herzlich meine lieben Kinder, ich
werde den lieben Gott schon bitten, wenn ich bald in den Himmel kommen darf, auch fir
Euch alle ein Platzchen anzuschaffen.“[12] Freiheit ist nicht einfach Selbstbehauptung
oder eine Frage der Macht. Schon gar nicht ist Freiheit blofse Beliebigkeit oder besseres
Durchsetzungsvermdégen. Gegenwartig scheint mir, dass Freiheit und Frieden neben den
Feldern der Wirtschaft und Gerechtigkeit, neben Kulturen und Religionen auch im
Miteinander bzw. Konflikt zwischen den Generationen zu bedenken ist. Jede Generation
hat zweifache Pflichten: gegeniiber der Vorgiangergeneration, die aufgebaut und
ermoglicht hat, und gegenitiber der Nachfolgegeneration, die weiterbauen wird. Die
Gesellschaft ist ein Ganzes und bildet eine Schicksalsgemeinschaft, bei der die Schicksale
der einzelnen Generationen miteinander verwoben sind. Die Gesellschaft schuldet der
Jugend ein gutes Lebensfundament und einen guten Start ins Leben. Ein gutes
Lebensfundament sind Selbstwissen, Selbstachtung und Selbstvertrauen. Junge
Menschen miissen wissen, wer sie sind, was sie wollen, was sie konnen, wenn sie im
Leben einen guten Weg gehen mdéchten. Der gute Start ins Leben hat mit offenen Tiiren
und echten Gelegenheiten zu tun. Kurz, die Gesellschaft schuldet den jungen Menschen
die Moglichkeit, das eigene Leben in die Hand zu nehmen und an einer Existenz zu
bauen.

Junge Leute brauchen zu einem erfiillten Leben eine Lebensrichtung, eine Lebenstiefe,
Lebenskraft, ein ,Warum“ im Leben. Und sie brauchen einen Lebensplatz.

,Lebensplatz” ist analog zum ,Arbeitsplatz“ mehr als nur , Leben” so wie ein Arbeitsplatz
mehr als nur Arbeit ist. Es ist eine Verankerung im Leben mit wichtigen Bezugspersonen,
mit wichtigen Tatigkeiten, mit dem Wissen um Zugehorigkeit. Junge Menschen brauchen
Anerkennung durch Gruppe von Gleichgestellten, Anerkennung durch Begleiterinnen



und Begleiter, Anerkennung durch Gruppen, denen sie angehoren, Anerkennung durch
erbrachte Leistung.

Von der erwachsenen Generation ist eine starke Sorge notwendig, eine Verantwortung,
fiir die man sich ernsthaft entschieden hat. Begleitung moge durch Menschen erfolgen,
die nicht nur an sich selbst und der eigenen Autonomie in erster Linie interessiert sind,
sondern ,generative Menschen” sind, also Menschen, die selbst auf festem Grund stehen,
Vertrauen vermitteln und Freude am Blithen anderer haben. Was hinterlassen wir: enen
Schuldenberg, verbrannte Erde, einen Scherbenhaufen? Oder: ,Fiirchte dich nicht / es
bliiht / hinter uns her.“[13]

Manfred Scheuer

[1] Jiirgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handeln Bd.2: Zur Kritik der
funktionalistischen Vernunft, Frankfurt a. M. 1981, 522ff.

[2] Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen 1980, 128.

[3] ,Es gibt keine freie Gesellschaft ohne Stille, ohne einen inneren und dufderen Bereich
der Einsamkeit, in dem sich Freiheit entfalten kann.” (Herbert Marcuse, Uber Revolte,
Anarchismus und Einsamkeit, Frankfurt a. M. 1969, 43)

[4] Immanuel Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung?, in: ders., Akademie-
Ausgabe, Bd. VIII, Berlin 1968, 33-42.

[5] Franz Jagerstatter: Gefangnisbriefe und Aufzeichnungen, hg. von Erna Putz, Linz
1987, 161.

[6] Gefangnisbriefe und Aufzeichnungen 20. Zum Sonntag vgl. 19.39, zur Eucharistie 150
(Heft 2,56f.)

[7] Nikolaus von Kues, De visione Dei/Die Gottesschau, in: Philosophisch-Theologische
Schriften, hg. und eingef. Von Leo Gabriel. Ubersetzt von Dietlind und Wilhelm Dupré,
Wien 1967, Bd. IlI, 105-111

[8] Gotthard Fuchs, Und alle Fragen offen?, in: ders. (Hg.), Angesichts des an Gott
glauben? Zur Theologie der Klage, Frankfurt 1996, 264.

[9] Franz Jagerstatter, Gefangnisbriefe und Aufzeichnungen. Franz Jagerstatter
verweigert 1943 den Wehrdienst, hg. von Erna Putz, Linz 1987, 70.

[10] A.a.O. 194.

[11] Michel de Certeau: La fable mystique I, XVIe-XVII¢ siecle, Paris 1982, 42f. Vgl. dazu
auch Chistian Duquoc, Théologie en exil. Le défi de sa survie dans la culture
contemporaine, Paris 2002.

[12] Franz Jagerstatter, Gefangnisbriefe und Aufzeichnungen. Franz Jagerstatter
verweigert 1943 den Wehrdienst, hg. von Erna Putz, Linz 1987, 60.

[13] Hilde Domin, Samtliche Gedichte; hg. Nikola Herweg und Melanie Reinhold,
Frankfurt am Main 2009.



