
Gefesselte	
  Hände	
  –	
  freier	
  Wille	
  
Seliger	
  Franz	
  Jägerstätter	
  
9.	
  August	
  2012	
  
	
  	
  
	
  	
  
Wie	
  frei	
  sind	
  wir?	
  
	
  	
  
Am	
  9.	
  August	
  gedenken	
  wir	
  der	
  hl.	
  Edith	
  Stein,	
  Sr.	
  Teresa	
  Benedicta	
  a	
  Cruce	
  und	
  des	
  
Todestages	
  des	
  sel.	
  Franz	
  Jägerstätter.	
  Hildegard	
  Goss	
  May	
  hat	
  uns	
  in	
  das	
  Lebenszeugnis	
  
ihres	
  Mannes	
  Jean	
  Goss	
  eingeführt.	
  Faszinierend	
  an	
  diesen	
  großen	
  Gestalten	
  ist	
  ihre	
  
innere	
  Freiheit	
  gegenüber	
  dem	
  totalitären	
  Regime	
  und	
  gegenüber	
  Gott	
  und	
  Menschen	
  
verachtenden	
  Ideologien.	
  Sie	
  hatten	
  keine	
  Angst	
  und	
  waren	
  nicht	
  von	
  Menschenfurcht	
  
geprägt,	
  sondern	
  von	
  der	
  Suche	
  nach	
  Wahrheit,	
  Gerechtigkeit	
  und	
  Liebe.	
  
Franz	
  Jägerstätter,	
  Edith	
  Stein	
  und	
  Jean	
  Goss	
  nehmen	
  uns	
  in	
  die	
  Schule	
  der	
  Freiheit.	
  Der	
  
Weg	
  zur	
  Freiheit	
  ist	
  kein	
  Weg	
  in	
  die	
  Sucht.	
  Ohne	
  Läuterung	
  und	
  Reinigung	
  von	
  
Fixierungen,	
  Abhängigkeiten	
  und	
  Süchten	
  wird	
  die	
  Erfahrung	
  des	
  Glaubens	
  getrübt	
  und	
  
der	
  Weg	
  der	
  Freiheit	
  verschlossen	
  bleiben.	
  Es	
  geht	
  um	
  die	
  innere	
  Freiheit:	
  Johannes	
  von	
  
Kreuz,	
  mit	
  dem	
  sich	
  Edith	
  Stein	
  intensiv	
  beschäftigt	
  hat,	
  formuliert	
  das	
  eindringliche	
  
Bild	
  vom	
  Vogel	
  und	
  der	
  Leimrute:	
  Mit	
  einer	
  mit	
  Leim	
  bestrichenen	
  Rute	
  wurden	
  in	
  
Spanien	
  Vögel	
  gefangen.	
  Setzt	
  sich	
  nun	
  ein	
  Vogel	
  auf	
  den	
  mit	
  Leim	
  bestrichenen	
  Ast,	
  
kann	
  er	
  nicht	
  mehr	
  fliegen.	
  Und	
  selbst	
  wenn	
  er	
  nur	
  mit	
  einer	
  einzigen	
  Feder	
  an	
  der	
  
Leimrute	
  klebt,	
  ist	
  er	
  nicht	
  frei	
  und	
  vermag	
  nicht	
  zu	
  fliegen.	
  Dieses	
  Bild	
  wendet	
  Johannes	
  
vom	
  Kreuz	
  auf	
  den	
  Menschen	
  an:	
  Wo	
  ein	
  Mensch	
  an	
  etwas	
  klebt	
  -­‐	
  an	
  Dingen,	
  an	
  
Menschen,	
  an	
  sich	
  selbst	
  -­‐,	
  kann	
  er	
  sich	
  nicht	
  frei	
  dem	
  Geist	
  Gottes	
  überlassen.	
  Und	
  mag	
  
der	
  Faden,	
  mit	
  dem	
  er	
  an	
  etwas	
  gebunden	
  ist,	
  auch	
  so	
  dünn	
  sein	
  wie	
  eine	
  Feder,	
  so	
  kann	
  
er	
  nicht	
  fliegen.	
  Erst	
  wenn	
  er	
  „den	
  Faden	
  durchschneidet“	
  und	
  die	
  „Bindung	
  zerreißt“,	
  
kann	
  er	
  sich	
  vom	
  Geist	
  Gottes	
  tragen	
  lassen.	
  Wie	
  frei	
  sind	
  wir	
  wirklich?	
  Es	
  geht	
  um	
  die	
  
Frage,	
  welchen	
  Kräften	
  wir	
  „auf	
  den	
  Leim	
  gehen“.	
  Geld	
  macht	
  geil.	
  Das	
  kann	
  man	
  
zusammen	
  lesen,	
  aber	
  auch	
  getrennt:	
  Geld	
  -­‐	
  Macht	
  -­‐	
  Geilheit.	
  Die	
  Kraft	
  des	
  Ja	
  zu	
  Gott	
  
zeigt	
  sich	
  in	
  der	
  Kraft	
  des	
  Nein	
  zu	
  Götzen.	
  
Wie	
  frei	
  sind	
  wir?	
  Da	
  gibt	
  es	
  viele	
  „Sachzwänge“	
  in	
  der	
  Finanzwelt,	
  in	
  der	
  Wirtschaft,	
  in	
  
der	
  Politik,	
  in	
  den	
  Bildungssystemen,	
  aber	
  auch	
  Sicherheitsdoktrinen.	
  Man	
  scheint	
  
ausgeliefert	
  und	
  ohnmächtig	
  gegenüber	
  anonymen	
  Fädenziehern.	
  Kann	
  man	
  sowieso	
  
nichts	
  machen	
  und	
  verändern?	
  Und	
  wie	
  ist	
  mit	
  festgefahrenen	
  Fronten	
  in	
  den	
  
gesellschaftlichen	
  Auseinandersetzungen,	
  mit	
  starren	
  Mustern	
  von	
  Freunden	
  und	
  
Feinden?	
  Jürgen	
  Habermas	
  spricht	
  hier	
  von	
  der	
  Kolonisierung	
  der	
  Lebenswelt	
  durch	
  
systemische	
  Intervention.	
  Besondere	
  Bedeutung	
  kommt	
  hier	
  dem	
  Recht	
  zu,	
  das	
  
einerseits	
  die	
  Medien	
  Macht	
  und	
  Geld	
  lebensweltlich	
  verankern	
  kann,	
  auf	
  der	
  anderen	
  
Seite	
  -­‐	
  als	
  systemisch	
  verfasster	
  Handlungszusammenhang	
  -­‐	
  auf	
  nicht-­‐kommunikative	
  
Art	
  in	
  die	
  Lebenswelt	
  interveniert.[1]	
  Viele	
  haben	
  eine	
  riesige	
  Angst	
  vor	
  der	
  eigenen	
  
Freiheit	
  und	
  Verantwortung,	
  sie	
  gehen	
  auf	
  im	
  Man,	
  in	
  der	
  Rolle,	
  sie	
  schwimmen	
  in	
  der	
  
Masse	
  mit.	
  Als	
  Man	
  lebe	
  ich	
  aber	
  immer	
  schon	
  unter	
  der	
  unauffälligen	
  Herrschaft	
  der	
  
anderen.	
  „Jeder	
  ist	
  der	
  andere	
  und	
  keiner	
  er	
  selbst.	
  Das	
  Man	
  ist	
  das	
  Niemand.“[2]	
  Die	
  
Kolonisierung	
  der	
  Lebenswelt	
  durch	
  die	
  modernen	
  Kommunikationsmedien	
  ist	
  zur	
  
universellen	
  Wirklichkeit	
  geworden.	
  –	
  Franz	
  Jägerstätter	
  wurde	
  in	
  einem	
  Traum	
  bald	
  
nach	
  dem	
  Einmarsch	
  der	
  Deutschen	
  Wehrmacht	
  in	
  Österreich	
  klar,	
  dass	
  der	
  Sog	
  der	
  
Ideologie	
  und	
  Barbarei	
  Millionen	
  ins	
  Verderben	
  führt.	
  Er	
  hat	
  für	
  seine	
  innere	
  Freit	
  den	
  
Preis	
  der	
  Einsamkeit	
  bezahlt.	
  Mit	
  Ausnahme	
  seiner	
  Frau	
  haben	
  ihn	
  fast	
  alle	
  in	
  Kirche	
  
und	
  Gesellschaft	
  nicht	
  verstanden	
  und	
  allein	
  gelassen.	
  Positiv	
  war	
  die	
  Einsamkeit	
  der	
  
Raum	
  der	
  Freiheit	
  und	
  der	
  Gottesliebe.[3]	
  



	
  	
  
	
  	
  
Habe	
  den	
  Mut	
  
	
  	
  
„Habe	
  den	
  Mut,	
  dich	
  seines	
  eigenen	
  Verstandes	
  zu	
  bedienen.“	
  So	
  hieß	
  Kants	
  Antwort	
  auf	
  
die	
  Frage	
  „Was	
  heißt	
  Aufklärung?“[4]	
  Die	
  selbst	
  verschuldete	
  Unmündigkeit	
  hatte	
  ihren	
  
Grund	
  nach	
  dem	
  seligen	
  Franz	
  Jägerstätter	
  darin,	
  dass	
  seine	
  Zeitgenossen	
  ihr	
  eigenes	
  
Denken	
  und	
  ihre	
  eigene	
  Verantwortung	
  abgegeben	
  hatten.	
  Dass	
  zu	
  dieser	
  Form	
  von	
  
Aufklärung	
  stets	
  Mut	
  gehört,	
  kann	
  nicht	
  nur	
  an	
  Jägerstätter	
  abgelesen	
  werden.	
  Nur	
  ist	
  
für	
  ihn,	
  im	
  Gegensatz	
  zu	
  Kant	
  und	
  unseren	
  Spätaufklärern	
  heute,	
  das	
  vorzügliche	
  Objekt	
  
solcher	
  Aufklärung	
  nicht	
  die	
  Religion,	
  sondern	
  die	
  gesellschaftliche	
  und	
  politische	
  
Ideologie.	
  Motiv	
  für	
  seine	
  Form	
  der	
  Aufklärung	
  ist	
  dabei	
  nicht	
  die	
  eigene	
  Entschließung	
  
einer	
  sich	
  als	
  autonom	
  vorkommenden	
  Vernunft,	
  sondern	
  schlicht	
  eine	
  Passage	
  aus	
  der	
  
Pfingstsequenz,	
  die	
  er	
  ironisch	
  im	
  Blick	
  auf	
  den	
  Führergehorsam	
  anführt:	
  „Die	
  Gabe	
  der	
  
Weisheit	
  und	
  des	
  Verstandes	
  dürfen	
  wir	
  dann	
  bei	
  den	
  sieben	
  Bitten,	
  um	
  die	
  wir	
  zum	
  Hl.	
  
Geist	
  beten,	
  gleich	
  streichen.	
  Denn	
  wenn	
  wir	
  ohnedies	
  blindlings	
  dem	
  Führer	
  zu	
  
gehorchen	
  haben,	
  zu	
  was	
  brauchen	
  wir	
  da	
  viel	
  Weisheit	
  und	
  Verstand?“[5]	
  
Selige	
  in	
  der	
  NS-­‐Zeit	
  wie	
  Franz	
  Jägerstätter	
  haben	
  sich	
  die	
  innere	
  Freiheit	
  in	
  der	
  Diktatur	
  
und	
  im	
  Gefängnis	
  bewahrt:	
  „Besser	
  die	
  Hände	
  gefesselt	
  als	
  der	
  Wille“,	
  schreibt	
  er	
  in	
  
seinen	
  Aufzeichnungen.	
  Lebensraum	
  dieser	
  Freiheit	
  und	
  Verantwortung,	
  die	
  
Jägerstätter	
  vor	
  der	
  Menschenfurcht	
  und	
  vor	
  dem	
  Aufgehen	
  in	
  die	
  Masse	
  bewahren,	
  sind	
  
übrigens	
  Gebet,	
  Sonntag	
  und	
  Eucharistie.	
  An	
  Hans	
  Rambichler	
  schreibt	
  er	
  am	
  
30.11.1941:	
  „Gib	
  ja	
  das	
  Beten	
  nicht	
  auf,	
  damit	
  Du	
  nicht	
  von	
  dieser	
  Schwachheit	
  der	
  
Menschenfurcht	
  überwältigt	
  wirst.“[6]	
  Und	
  im	
  Gebet,	
  bei	
  der	
  Schriftlesung	
  und	
  bei	
  der	
  
Feier	
  der	
  Eucharistie	
  weiß	
  er	
  sich	
  von	
  Gott	
  im	
  Gewissen	
  angesprochen,	
  beim	
  Namen	
  
gerufen	
  und	
  geliebt:	
  „Und	
  weil	
  das	
  Auge	
  dort	
  ist,	
  wo	
  die	
  Liebe	
  weilt,	
  erfahre	
  ich,	
  dass	
  Du	
  
mich	
  liebst.	
  …	
  Dein	
  Sehen,	
  Herr,	
  ist	
  Lieben,	
  und	
  wie	
  Dein	
  Blick	
  mich	
  aufmerksam	
  
betrachtet,	
  dass	
  er	
  sich	
  nie	
  abwendet,	
  so	
  auch	
  Deine	
  Liebe.	
  …	
  Soweit	
  Du	
  mit	
  mir	
  bist,	
  
soweit	
  bin	
  ich.	
  Und	
  da	
  Dein	
  Sehen	
  Dein	
  Sein	
  ist,	
  bin	
  ich	
  also,	
  weil	
  Du	
  mich	
  anblickst.	
  …	
  
Indem	
  Du	
  mich	
  ansiehst,	
  lässt	
  Du,	
  der	
  verborgene	
  Gott,	
  Dich	
  von	
  mir	
  erblicken.	
  …	
  Und	
  
nichts	
  anderes	
  ist	
  Dein	
  Sehen	
  als	
  Lebendigmachen.	
  …	
  Dein	
  Sehen	
  bedeutet	
  Wirken.“[7]	
  
Franz	
  Jägerstätter	
  versteht	
  Gebet	
  nicht	
  fatalistisch	
  oder	
  quietistisch,	
  „sondern	
  als	
  
Résistance	
  der	
  Innerlichkeit,	
  als	
  höchste	
  innere	
  Freiheit,	
  die	
  gerade	
  dazu	
  befähigt,	
  
angstfreier	
  und	
  nicht	
  korrumpierbar	
  sich	
  einzumischen	
  in	
  die	
  Verhältnisse,	
  wie	
  sie	
  
sind.“[8]	
  
	
  	
  
Niederreißen	
  und	
  Aufbauen	
  
	
  	
  
„Es	
  gibt	
  kein	
  größeres	
  Verbrechen	
  als	
  einem	
  Kinde	
  oder	
  Erwachsenen	
  mit	
  voller	
  Absicht	
  
am	
  Glauben	
  zu	
  schaden	
  oder	
  ganz	
  darum	
  zu	
  bringen.	
  Wäre	
  ein	
  Mensch	
  imstande,	
  
sämtliche	
  Kirchen	
  der	
  Welt	
  zu	
  zerstören,	
  die	
  ja	
  wieder	
  aufgebaut	
  werden	
  können,	
  
(würde	
  er)	
  kein	
  so	
  schweres	
  Verbrechen	
  begangen	
  haben	
  als	
  einer,	
  der	
  imstande	
  ist,	
  
einen	
  Menschen	
  um	
  den	
  Glauben	
  zu	
  bringen,	
  so	
  dass	
  er	
  ewig	
  verloren	
  geht.	
  …	
  Und	
  zwar	
  
sagt	
  man:	
  „Sind	
  Euch	
  die	
  andren	
  lieber,	
  welche	
  die	
  Kirchen	
  zerstören?“	
  …	
  Aber	
  nach	
  
meiner	
  Ansicht	
  hat	
  jener	
  mehr	
  Erfolg	
  am	
  Zerstörungswerk	
  der	
  Seelen,	
  der	
  die	
  Kirchen	
  
stehen	
  lässt,	
  ja	
  sogar	
  zum	
  Bau	
  der	
  Kirchen	
  beisteuert	
  und	
  mehr	
  mit	
  List	
  und	
  Schlauheit	
  
arbeitet,	
  als	
  einer	
  der	
  gleich	
  das	
  Kirchenabreißen	
  anfängt	
  und	
  sämtliche	
  Priester	
  
verhaften	
  lässt.	
  Werden	
  da	
  einem	
  (mit)	
  Kirchen	
  noch	
  etwas	
  geholfen	
  sein,	
  wenn	
  man	
  
nicht	
  mehr	
  viel	
  oder	
  gar	
  nichts	
  mehr	
  glaubt?	
  Sind	
  die	
  Priester	
  (ist	
  uns	
  mit	
  den	
  
Priestern?)	
  noch	
  so	
  viel	
  geholfen,	
  wenn	
  sie	
  dort	
  schweigen	
  müssen,	
  wo	
  sie	
  reden	
  



sollten?	
  Ist	
  vielleicht	
  ein	
  Arzt	
  viel	
  geholfen,	
  wenn	
  man	
  ihn	
  zu	
  einem	
  Menschen	
  holt,	
  der	
  
an	
  schwerer	
  Blutung	
  daniederliegt	
  und	
  dem	
  Arzt	
  ist	
  es	
  verboten,	
  dem	
  Patienten	
  einen	
  
Verband	
  anzulegen?“[9]	
  Franz	
  Jägerstätter	
  hat	
  die	
  Kirche	
  seiner	
  Zeit	
  und	
  auch	
  das	
  
Schweigen	
  der	
  Priester	
  und	
  Bischöfe	
  gegenüber	
  dem	
  nationalsozialistischen	
  Wahnsinn	
  
kritisch	
  gesehen.	
  Seine	
  Kritik	
  war	
  aber	
  sicher	
  nicht	
  oberflächlich,	
  sondern	
  kam	
  von	
  der	
  
Wurzel	
  des	
  Glaubens	
  her:	
  „Oberflächenmenschen	
  finden	
  am	
  meisten	
  Anlass	
  zum	
  
Nörgeln	
  am	
  Tun	
  und	
  Lassen	
  der	
  kirchlichen	
  Behörde.“[10]	
  So	
  ist	
  er	
  zu	
  einem	
  
Geburtshelfer	
  einer	
  neuen	
  Gestalt	
  von	
  Kirche	
  geworden.	
  Als	
  Zeuge	
  des	
  Glaubens	
  
vollzieht	
  Franz	
  Jägerstätter	
  mit	
  Jesus	
  die	
  Solidarität	
  mit	
  den	
  Menschen	
  in	
  ihrer	
  Zeit	
  mit	
  
und	
  geht	
  nicht	
  einfach	
  auf	
  Distanz.	
  „In	
  einer	
  in	
  Scherben	
  zersprungenen	
  Christenheit	
  
machten	
  sie	
  die	
  Erfahrung	
  eines	
  grundlegenden	
  Abfalls.	
  Sie	
  leben	
  die	
  Dekomposition	
  
eines	
  Kosmos	
  und	
  sind	
  darin	
  exiliert.	
  Sie	
  sind	
  aus	
  ihrem	
  Land	
  verjagt	
  von	
  der	
  Geschichte,	
  
welche	
  sie	
  erniedrigt.	
  …	
  Mystiker	
  wie	
  Franz	
  Jägerstätter	
  und	
  Jean	
  Goss	
  lehnen	
  die	
  
Ruinen,	
  die	
  sie	
  umgeben,	
  nicht	
  ab.	
  Sie	
  harren	
  dort	
  aus.	
  …	
  Nicht	
  etwa	
  weil	
  sie	
  mit	
  dem	
  
Niedergang	
  sympathisierten.	
  Sondern	
  weil	
  diese	
  heruntergekommenen	
  Orte	
  die	
  
tatsächliche	
  Lage	
  des	
  Christentums	
  ihrer	
  Zeit	
  repräsentierten.	
  Eine	
  durch	
  Umstände	
  
bedingte,	
  aber	
  gewollte	
  Solidarität	
  mit	
  dieser	
  kollektiven	
  Misere	
  zeigt	
  den	
  Ort	
  einer	
  
Verwundung	
  an.“[11]	
  
	
  	
  
	
  	
  
Freiheit	
  und	
  Verantwortung	
  
	
  	
  
Freiheit	
  ist	
  nicht	
  zu	
  lösen	
  von	
  Verantwortung.	
  Franz	
  Jägerstätter	
  hat	
  seine	
  Entscheidung	
  
gegen	
  den	
  Krieg	
  und	
  gegen	
  den	
  Nationalsozialismus	
  aus	
  Verantwortung	
  gegenüber	
  Gott	
  
und	
  gegenüber	
  allen	
  Menschen	
  gelebt,	
  nicht	
  nur	
  dem	
  eigenen	
  Volk	
  gegenüber.	
  Und	
  er	
  
hat	
  auch	
  an	
  kommende	
  Generationen	
  gedacht.	
  In	
  seinem	
  Abschiedsbrief	
  vom	
  9.	
  August	
  
1943	
  an	
  Franziska	
  schreibt	
  er:	
  „Grüßet	
  mir	
  auch	
  noch	
  herzlich	
  meine	
  lieben	
  Kinder,	
  ich	
  
werde	
  den	
  lieben	
  Gott	
  schon	
  bitten,	
  wenn	
  ich	
  bald	
  in	
  den	
  Himmel	
  kommen	
  darf,	
  auch	
  für	
  
Euch	
  alle	
  ein	
  Plätzchen	
  anzuschaffen.“[12]	
  Freiheit	
  ist	
  nicht	
  einfach	
  Selbstbehauptung	
  
oder	
  eine	
  Frage	
  der	
  Macht.	
  Schon	
  gar	
  nicht	
  ist	
  Freiheit	
  bloße	
  Beliebigkeit	
  oder	
  besseres	
  
Durchsetzungsvermögen.	
  Gegenwärtig	
  scheint	
  mir,	
  dass	
  Freiheit	
  und	
  Frieden	
  neben	
  den	
  
Feldern	
  der	
  Wirtschaft	
  und	
  Gerechtigkeit,	
  neben	
  Kulturen	
  und	
  Religionen	
  auch	
  im	
  
Miteinander	
  bzw.	
  Konflikt	
  zwischen	
  den	
  Generationen	
  zu	
  bedenken	
  ist.	
  Jede	
  Generation	
  
hat	
  zweifache	
  Pflichten:	
  gegenüber	
  der	
  Vorgängergeneration,	
  die	
  aufgebaut	
  und	
  
ermöglicht	
  hat,	
  und	
  gegenüber	
  der	
  Nachfolgegeneration,	
  die	
  weiterbauen	
  wird.	
  Die	
  
Gesellschaft	
  ist	
  ein	
  Ganzes	
  und	
  bildet	
  eine	
  Schicksalsgemeinschaft,	
  bei	
  der	
  die	
  Schicksale	
  
der	
  einzelnen	
  Generationen	
  miteinander	
  verwoben	
  sind.	
  Die	
  Gesellschaft	
  schuldet	
  der	
  
Jugend	
  ein	
  gutes	
  Lebensfundament	
  und	
  einen	
  guten	
  Start	
  ins	
  Leben.	
  Ein	
  gutes	
  
Lebensfundament	
  sind	
  Selbstwissen,	
  Selbstachtung	
  und	
  Selbstvertrauen.	
  Junge	
  
Menschen	
  müssen	
  wissen,	
  wer	
  sie	
  sind,	
  was	
  sie	
  wollen,	
  was	
  sie	
  können,	
  wenn	
  sie	
  im	
  
Leben	
  einen	
  guten	
  Weg	
  gehen	
  möchten.	
  Der	
  gute	
  Start	
  ins	
  Leben	
  hat	
  mit	
  offenen	
  Türen	
  
und	
  echten	
  Gelegenheiten	
  zu	
  tun.	
  Kurz,	
  die	
  Gesellschaft	
  schuldet	
  den	
  jungen	
  Menschen	
  
die	
  Möglichkeit,	
  das	
  eigene	
  Leben	
  in	
  die	
  Hand	
  zu	
  nehmen	
  und	
  an	
  einer	
  Existenz	
  zu	
  
bauen.	
  
Junge	
  Leute	
  brauchen	
  zu	
  einem	
  erfüllten	
  Leben	
  eine	
  Lebensrichtung,	
  eine	
  Lebenstiefe,	
  
Lebenskraft,	
  ein	
  „Warum“	
  im	
  Leben.	
  Und	
  sie	
  brauchen	
  einen	
  Lebensplatz.	
  
„Lebensplatz“	
  ist	
  analog	
  zum	
  „Arbeitsplatz“	
  mehr	
  als	
  nur	
  „Leben“	
  so	
  wie	
  ein	
  Arbeitsplatz	
  
mehr	
  als	
  nur	
  Arbeit	
  ist.	
  Es	
  ist	
  eine	
  Verankerung	
  im	
  Leben	
  mit	
  wichtigen	
  Bezugspersonen,	
  
mit	
  wichtigen	
  Tätigkeiten,	
  mit	
  dem	
  Wissen	
  um	
  Zugehörigkeit.	
  Junge	
  Menschen	
  brauchen	
  
Anerkennung	
  durch	
  Gruppe	
  von	
  Gleichgestellten,	
  Anerkennung	
  durch	
  Begleiterinnen	
  



und	
  Begleiter,	
  Anerkennung	
  durch	
  Gruppen,	
  denen	
  sie	
  angehören,	
  Anerkennung	
  durch	
  
erbrachte	
  Leistung.	
  
Von	
  der	
  erwachsenen	
  Generation	
  ist	
  eine	
  starke	
  Sorge	
  notwendig,	
  eine	
  Verantwortung,	
  
für	
  die	
  man	
  sich	
  ernsthaft	
  entschieden	
  hat.	
  Begleitung	
  möge	
  durch	
  Menschen	
  erfolgen,	
  
die	
  nicht	
  nur	
  an	
  sich	
  selbst	
  und	
  der	
  eigenen	
  Autonomie	
  in	
  erster	
  Linie	
  interessiert	
  sind,	
  
sondern	
  „generative	
  Menschen“	
  sind,	
  also	
  Menschen,	
  die	
  selbst	
  auf	
  festem	
  Grund	
  stehen,	
  
Vertrauen	
  vermitteln	
  und	
  Freude	
  am	
  Blühen	
  anderer	
  haben.	
  Was	
  hinterlassen	
  wir:	
  enen	
  
Schuldenberg,	
  verbrannte	
  Erde,	
  einen	
  Scherbenhaufen?	
  Oder:	
  „Fürchte	
  dich	
  nicht	
  /	
  es	
  
blüht	
  /	
  hinter	
  uns	
  her.“[13]	
  
	
  	
  
Manfred	
  Scheuer	
  
	
  	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
[1]	
  Jürgen	
  Habermas,	
  Theorie	
  des	
  kommunikativen	
  Handeln	
  Bd.2:	
  Zur	
  Kritik	
  der	
  
funktionalistischen	
  Vernunft,	
  Frankfurt	
  a.	
  M.	
  1981,	
  522ff.	
  
[2]	
  Martin	
  Heidegger,	
  Sein	
  und	
  Zeit,	
  Tübingen	
  1980,	
  128.	
  
[3]	
  „Es	
  gibt	
  keine	
  freie	
  Gesellschaft	
  ohne	
  Stille,	
  ohne	
  einen	
  inneren	
  und	
  äußeren	
  Bereich	
  
der	
  Einsamkeit,	
  in	
  dem	
  sich	
  Freiheit	
  entfalten	
  kann.“	
  (Herbert	
  Marcuse,	
  Über	
  Revolte,	
  
Anarchismus	
  und	
  Einsamkeit,	
  Frankfurt	
  a.	
  M.	
  1969,	
  43)	
  
[4]	
  Immanuel	
  Kant,	
  Beantwortung	
  der	
  Frage:	
  Was	
  ist	
  Aufklärung?,	
  in:	
  ders.,	
  Akademie-­‐
Ausgabe,	
  Bd.	
  VIII,	
  Berlin	
  1968,	
  33–42.	
  
[5]	
  Franz	
  Jägerstätter:	
  Gefängnisbriefe	
  und	
  Aufzeichnungen,	
  hg.	
  von	
  Erna	
  Putz,	
  Linz	
  
1987,	
  161.	
  
[6]	
  Gefängnisbriefe	
  und	
  Aufzeichnungen	
  20.	
  Zum	
  Sonntag	
  vgl.	
  19.39,	
  zur	
  Eucharistie	
  150	
  
(Heft	
  2,56f.)	
  
[7]	
  Nikolaus	
  von	
  Kues,	
  De	
  visione	
  Dei/Die	
  Gottesschau,	
  in:	
  Philosophisch-­‐Theologische	
  
Schriften,	
  hg.	
  und	
  eingef.	
  Von	
  Leo	
  Gabriel.	
  Übersetzt	
  von	
  Dietlind	
  und	
  Wilhelm	
  Dupré,	
  
Wien	
  1967,	
  Bd.	
  III,	
  105-­‐111	
  
[8]	
  Gotthard	
  Fuchs,	
  Und	
  alle	
  Fragen	
  offen?,	
  in:	
  ders.	
  (Hg.),	
  Angesichts	
  des	
  an	
  Gott	
  
glauben?	
  Zur	
  Theologie	
  der	
  Klage,	
  Frankfurt	
  1996,	
  264.	
  
[9]	
  Franz	
  Jägerstätter,	
  Gefängnisbriefe	
  und	
  Aufzeichnungen.	
  Franz	
  Jägerstätter	
  
verweigert	
  1943	
  den	
  Wehrdienst,	
  hg.	
  von	
  Erna	
  Putz,	
  Linz	
  1987,	
  70.	
  
[10]	
  A.a.O.	
  194.	
  
[11]	
  Michel	
  de	
  Certeau:	
  La	
  fable	
  mystique	
  I,	
  XVIe-­‐XVIIe	
  siècle,	
  Paris	
  1982,	
  42f.	
  Vgl.	
  dazu	
  
auch	
  Chistian	
  Duquoc,	
  Théologie	
  en	
  exil.	
  Le	
  défi	
  de	
  sa	
  survie	
  dans	
  la	
  culture	
  
contemporaine,	
  Paris	
  2002.	
  
[12]	
  Franz	
  Jägerstätter,	
  Gefängnisbriefe	
  und	
  Aufzeichnungen.	
  Franz	
  Jägerstätter	
  
verweigert	
  1943	
  den	
  Wehrdienst,	
  hg.	
  von	
  Erna	
  Putz,	
  Linz	
  1987,	
  60.	
  
[13]	
  Hilde	
  Domin,	
  Sämtliche	
  Gedichte;	
  hg.	
  Nikola	
  Herweg	
  und	
  Melanie	
  Reinhold,	
  
Frankfurt	
  am	
  Main	
  2009.	
  


