Uber den Frieden zwischen den Religionen
100 Jahre Islamgesetz in Osterreich
1. Dezember 2012

De pace fidei (Nicolaus Cusanus)

Selbst wahrend iiberaus turbulenten und hektischen Zeiten in Brixen fand Cusanus
immer wieder Kraft und Muf3e, sich mit den grofsen Problemen der Zeit
auseinanderzusetzen. Nachdem die Tiirken am 29. Mai 1453 Konstantinopel erobert
hatten und er am 28. Juni in Brixen davon in Kenntnis gesetzt worden war, schrieb er im
September ein Buch mit dem Titel ,De pace fidei“ - ,Uber den Frieden im Glauben“[1]. In
einer Vision lasst er 17 Vertreter der verschiedenen Nationen und
Religionsgemeinschaften vor dem Throne Gottes die Gemeinsamkeit und die
Verschiedenheit aller Religionen erdrtern. Dabei gelangte er zur Einsicht, ,,dass unter
der Verschiedenheit der religiosen Gebrauche nur eine Religion besteht” (una religio in
rituum varietate). ,.Es mag daher gentigen, den Frieden im Glauben und im Gebot der
Liebe zu befestigen, die verschiedenen Brauche aber auf beiden Seiten zu

dulden.” Cusanus betont ausdrticklich, dass die Vielfalt der Riten nicht nur geduldet
werden soll, sondern sogar zum grofderen Lob Gottes beitragen kann. Dieses Werk
verbreitete sich sehr schnell. Cusanus griff den Grundgedanken des Werkes , De pace
fidei“ spater noch einmal in der Arbeit ,Sichtung des Koran“ (Cribratio al Koran) auf.
Darin zeigt er, dass der Koran Ansatze der christlichen Heilsbotschaft enthélt, zwar
unvollkommen, aber ausreichend fiir einen Dialog mit dem Islam.

Nostra aetate

In der Erklarung des II. Vatikanischen Konzils (1962-1965) iiber das Verhaltnis der
Kirche zu den nichtchristlichen Religionen (Nostra aetate) heifd3t es zu anderen
Religionen: ,Die katholische Kirche lehnt nichts von alledem ab, was in diesen
Religionen wahr und heilig ist. Mit aufrichtigem Ernst betrachtet sie jene Handlungs-
und Lebensweisen, jene Vorschriften und Lehren, die zwar in manchem von dem
abweichen, was sie selber fiir wahr halt und lehrt, doch nicht selten einen Strahl jener
Wahrheit erkennen lassen, die alle Menschen erleuchtet. Unabldssig aber verkiindet sie
und muss sie verkiindigen Christus, der ist ,,der Weg, die Wahrheit und das Leben“ (Joh
14,6), in dem die Menschen die Fiille des religiosen Lebens finden, in dem Gott alles mit
sich versohnt hat. Deshalb mahnt sie ihre S6hne, dass sie mit Klugheit und Liebe, durch
Gesprach und Zusammenarbeit mit den Bekennern anderer Religionen sowie durch ihr
Zeugnis des christlichen Glaubens und Lebens jene geistlichen und sittlichen Giiter und
auch die sozial-kulturellen Werte, die sich bei ihnen finden, anerkennen, wahren und
fordern.“[2] Gemeint sind Hinduismus und Buddhismus, aber auch der Islam: ,Mit
Hochachtung betrachtet die Kirche auch die Muslim, die den alleinigen Gott anbeten, den
lebendigen und in sich seienden, barmherzigen und allmachtigen, den Schopfer Himmels
und der Erde, der zu den Menschen gesprochen hat. Sie miihen sich, auch seinen
verborgenen Ratschliissen sich mit ganzer Seele zu unterwerfen, so wie Abraham sich
Gott unterworfen hat, auf den der islamische Glaube sich gerne beruft. Jesus, den sie
allerdings nicht als Gott anerkennen, verehren sie doch als Propheten, und sie ehren
seine jungfrauliche Mutter Maria, die sie bisweilen auch in Frommigkeit anrufen.
Uberdies erwarten sie den Tag des Gerichtes, an dem Gott alle Menschen auferweckt
und ihnen vergilt. Deshalb legen sie Wert auf sittliche Lebenshaltung und verehren Gott



besonders durch Gebet, Almosen und Fasten. Da es jedoch im Lauf der Jahrhunderte zu
manchen Zwistigkeiten und Feindschaften zwischen Christen und Muslim kam, ermahnt
die Heilige Synode alle, das Vergangene beiseite zu lassen, sich aufrichtig um
gegenseitiges Verstehen zu bemiihen und gemeinsam einzutreten fiir Schutz und
Forderung der sozialen Gerechtigkeit, der sittlichen Giiter und nicht zuletzt des Friedens
und der Freiheit fiir alle Menschen.“[3]

Zur Religionsfreiheit, zum Respekt und Toleranz gegeniiber anderen Religionen, zum
friedlichen Dialog mit ihnen gibt es vom Zweiten Vatikanischen Konzil her keine
Alternative. Uberall dort, wo unterschiedliche Uberzeugungen, Werte, Lebensstile,
kulturelle Eigenarten und Religionen aufeinander treffen, ist die Tugend der Toleranz
fiir ein friedliches Zusammenleben der Menschen notwendig. Ihre Unverzichtbarkeit
und Bedeutung wird deshalb umso grofder, je mehr in unserer Welt ganze verbindende
Traditionen und Weltanschauungen zu zerbrechen drohen. Toleranz bedeutet aber nicht
Selbstaufgabe. Vielmehr ist tolerantes Verhalten nur dort méglich, wo zugleich auch ein
eigener Standpunkt, eine eigene Identitdt vorhanden ist. Wo beides verwirklicht ist, wo
man eigene Identitat besitzt und behalt und wo man doch den anderen nicht unter die
eigenen Mafdstdbe zwingt, ist Toleranz gegeben. Toleranz besteht fiir mich darin, sich
mit dem Anderen und Fremden wirklich auseinander zu setzen. Sie beinhaltet Interesse
am Neuen, Neugier gegeniiber dem Fremden und Andersartigen. Sie beinhaltet auch die
Fahigkeit, sich in die Situation des Anderen hineinzudenken und hineinzufiihlen
(Empathie), die Welt und auch sich selbst sozusagen mit den Augen des Anderen sehen
zu kénnen.

Der Dialog soll nicht naiv sein, weder fundamentalistisch im Hinblick auf die eigene
Glaubensiiberzeugung, noch gepragt von einer gleichgiiltigen und permissiven Toleranz.
Der Dialog mit anderen Religionen und Kulturen braucht Klarheit, Klugheit und
Vertrauen, die Uberzeugung des eigenen Glaubens und das und Wissen um die eigene
Tradition.[4] In den Religionen mischen sich Heiliges und Gewalt, Wesen und Unwesen.
Deshalb bedarf es beim Dialog auch die Bereitschaft zur Selbstkritik, zur Lauterung des
Gedachtnisses und zum Lernen von den anderen. Gerade weil sich Wesen und Unwesen
von Religion vermischen, sind Offenbarung und Aufklarung kritisch zu vermitteln. Dies
kann aber nicht so geschehen, dass wir die Religion auf die Seite legen. Wenn wir
Religion auf Ethik reduzieren, schlagt Liebe in Kalte um. Dann ist der eigentliche
Glaubensakt im Sinne des Vertrauens und des Gebetes, dann sind die Hoffnungskraft
und das Trostpotential der Religionen an den Rand geschoben. Ein Dialog zwischen den
Religionen kann nicht auf der Basis eines kleinsten gemeinsamen moralischen Nenners
erfolgen, sondern miisse vom Ureigenen der Religionen ausgehen. Die Wahrheitsfrage
diirfe dabei nicht gleichgiiltig ausgeklammert werden. Kriterien fiir den
Wahrheitsanspruch der Religionen sind: sie miissen einen Heilsbezug, einen Gottbezug,
einen essentiellen Freiheitsbezug und einen praktischen Weltbezug haben.[5] Sie sind z.
B. daraufhin zu befragen, in welcher Form sie Sinn erschliefien, wie sie zu Gerechtigkeit
und Frieden stehen, welches Gewaltpotential sie freisetzen.

Praktischer Dialog

Das Minarett im Integrationshaus der Di6zese Innsbruck, Gumppstr 71 in Innsbruck,
wurde im Herbst 2002 im Rahmen der Aktion , 72.Stunden ohne Kompromiss*“ errichtet.
Eroffnet mit dem Gebetsruf wurde es am 22. November 2002. Die Kuppel stiftete und
montierte ein osterreichischer bosnischer Dachdecker und Spengler. Dabei war die
bosnisch muslimische Gemeinde mit Imam Samir Redzepovic. Ein paar Tage vorher



wurde der christliche Glockenturm feierlich gesegnet, gemeinsam mit P. Hannes Konig
SJ.

Was gibt es sonst im Bereich des christlich-muslimischen Dialogs in der Didzese
Innsbruck? Den Dinnerclub (das Integrationshaus und der Dinnerclub haben gerade den
Preis der Kulturen der Stadt Innsbruck bekommen), das Interkulturelle Friihstiick in
Hall und in Schwaz. Den Interkulturelle Frauentreff im Bildungshaus St. Stefanus und
das Begegnungsfest in Pius X. gibt es schon langer nicht mehr, das in Jenbach schon. Die
christlich-muslimische Dialoggruppe an der Uni ist weiterhin aktiv, trifft sich zu
gemeinsamen religiosen Festen. Viele MuslimInnen engagieren sich in dieser Gruppe. An
der Uni gibt es ja jetzt das Masterstudium fiir Islamische Religionspadagogik. Die KPH
Edith Stein organisiert laufend Fortbildungen fiir ReligionslehrerInnen, die auch mit
christlich-muslimischem Dialog zu tun haben. Neu gibt es das Interkulturelle
GartenDankFest am 6. Oktober 2012 im Interkulturellen Garten gemeinsam mit dem
Stift Wilten. Das war ein sehr schones Fest mit vielen, vielen Menschen. Es wurde
interreligios organisiert. Eine interreligiose Gruppe, die Lukas Trentini koordiniert, gibt
es seit ca. 2011, gestaltet den religiosen Impuls bei der JungbiirgerInnenfeier (die jetzt
anders heif3t): In dieser Gruppe sind dabei: Samir Redzepovic, Thomas Lipschiitz, Hugo
Klingler. Dialogreisen mit dem , Friede - Institut fiir Dialog“ nach Istanbul werden fiir
Friithjahr 2013 gemeinsam mit der Fokolarbewegung angeboten. Die Fokolarbewegung
engagiert sich seit einigen Jahren sehr stark im Christlich-muslimischen Dialog, hat in
den letzten Jahren mindestens zwei Tagungen gemeinsam mit dem Haus der Begegnung
zum Thema ausgerichtet. Auch Pax Christi macht immer wieder etwas in diesem Bereich.

Interreligiose Zusammenarbeit

Interreligiose Zusammenarbeit schafft Moglichkeiten, die hochsten Ideale jeder
religiosen Tradition zum Ausdruck zu bringen. Hilfe fiir die Kranken, Beistand fiir die
Opfer von Naturkatastrophen oder Gewalt, Sorge fiir die alten und armen Menschen:
dies sind einige der Bereiche, in denen Menschen verschiedener Religionen
zusammenarbeiten. Ich ermutige alle, die von der Lehre ihrer Religion dazu bewegt
werden, den leidenden Mitgliedern der Gesellschaft zu helfen. (Benedikt XVI.)[6]

Die Wiirde des Menschen, so Benedikt XVI. in seiner Enzyklika ,Caritas in

veritate” verlangt ein ,Statut des Biirgerrechts®, das ,Gott auch im 6ffentlichen Bereich
mit spezifischem Bezug auf die kulturellen, sozialen, wirtschaftlichen und insbesondere
politischen Aspekte Platz findet.” (56) Deutlich betont Benedikt XVI. die
interkonfessionelle und interkulturelle Zusammenarbeit, die in der caritativen Diakonie
kaum praktiziert wird. Er spricht von der Pflicht der Glaubigen, ihre Bemiithungen mit
allen Menschen guten Willens - Angehorige anderer Religionen oder Nichtglaubige - zu
vereinen, damit unsere Welt wirklich dem gottlichen Plan entspricht: als eine Familie
unter dem Blick des Schopfers zu leben.” (57) Dazu gehort auch eine neue
Zusammenarbeit zwischen Herkunfts- und Aufnahmeldndern der Migranten (62).

Und am 22. November 2012 haben in Rom ranghohe Vatikanvertreter und schiitische
Religionsgelehrte aus dem Iran haben gemeinsam die Achtung der Gewissensfreiheit
gefordert. Dies sei eine wichtige Voraussetzung fiir Gerechtigkeit, heifdt es in der
Abschlusserkldrung eines dreitdgigen Dialogtreffens, das am Mittwoch im Vatikan zu
Ende ging. Religionsfiihrer, Institutionen und jeder einzelne Glaubige hatten die
Verantwortung, Ungerechtigkeiten und Unterdriickung zu benennen. Unterstrichen
werden in der Abschlusserklarung gemeinsame Auffassungen bei gegenwartigen
gesellschaftlichen Herausforderungen. Dazu gehorten die Finanz- und Wirtschaftskrise,
Bedrohungen des Weltfriedens, eine Schwachung der Familie als grundlegendes



Element der Gesellschaft sowie die Frage des Umweltschutzes. Gerechtigkeit als eine auf
den Menschenrechten griindende Tugend bediirfe der Vernunft und goéttlicher
Erleuchtung. - Dieses achte Kolloquium des papstlichen Dialogrates und der
Organisation fiir islamische Kultur und Beziehungen (ICRO) stand unter dem Thema:
,Die Zusammenarbeit von Katholiken und Muslimen zur Férderung von Gerechtigkeit in
der Welt von heute“. Geleitet wurde das Treffen von Kurienkardinal Jean-Louis Tauran
und ICRO-Prasident Mohammad Bagher Korramshad.

Schluss

Auf Krieg und Frieden, Gewalt und Feindesliebe sind die konkreten normativen
Personen der Religionsgriinder, der Offenbarer, der Propheten, der Heiligen zu befragen,
und zwar im Hinblick auf die Lehre wie auch im Hinblick auf die Praxis. Ebenso sind
kanonische Texte, heilige Biicher und Traditionen im Hinblick auf Gewalt und Frieden zu
beleuchten. Zu heben sind die jeweiligen Impulse zu Freiheit, Versohnung, gewaltfreier
Konfliktlosung, Feindesliebe, Frieden und Gerechtigkeit.[7] In der christlichen Bibel
stehen Aussagen iiber Gewalt und Frieden nicht gleichrangig oder gleichwertig
nebeneinander. Die christliche Bibel und ihre Lehre zu Frieden und Gewalt ist von der
Mitte, von der Person Jesu, von seiner Bergpredigt, von den Seligpreisungen der
Gewaltlosen und der Friedensstifter, vom Kreuzestod als Zuspitzung der Vergebung und
der Feindesliebe her zu interpretieren.

Neben den normativen Personen und Texten ist aber auch die konkrete Gewalt- und
Friedensgeschichte der jeweiligen Religion und Weltanschauung zu betrachten. Religion
und Glaube sind sehr unheilige Allianzen mit Nationen und Ethnien, mit wirtschaftlicher
und politischer Macht, mit unterschiedlichen Interessen und Ideologien eingegangen
und haben so auch Gewalt, Unterdriickung, Kolonisierung und Krieg mit sanktioniert.
Religionen und Glaube haben aber auch zur Zadhmung von Gewalt und Aggression, zur
Versohnung zwischen Feinden, zur Uberwindung von Hass, Krieg und Unrecht
beigetragen. Es ware fatal, auf die humanisierenden Krafte der Religionen zu verzichten
und die Frieden stiftenden Potentiale z.B. des christlichen Glaubens auf die Seite zu
schieben. Begriffe wie Moralitat und Sittlichkeit, Person und Individualitit, Freiheit und
Emanzipation kénnen wir Europder, so Jirgen Habermas 1988, nicht ernstlich
verstehen, ,ohne uns die Substanz des heilsgeschichtlichen Denkens jiidisch-christlicher
Herkunft anzueignen.“[8] Religion gehore zum ,kulturellen Potential®, aus dem sich die
Integrationskraft der Gesellschaft speise.[9] Habermas erinnerte daran, dass Glaube
nicht notwendig zum Fiirchten ist, sondern zur Selbstkontrolle einer diesseitig-
demokratischen Biirgerschaft hilfreich, wenn nicht unentbehrlich. Im Motiv der
Gottebenbildlichkeit des Menschen liegen Einsichten, die auch eine weltliche
Gesellschaft nur zu ihrem Schaden vernachlassigen kann.

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck

[1] Nikolaus von Kues, De pace fidei. Der friede im Glauben, in: Philosophisch-
Theologische Schriften, hg. und eingef. Von Leo Gabriel. Ubersetzt von Dietlind und
Wilhelm Dupré, Wien 1967, Bd. III, 705-798.

[2] Zweites Vatikanisches Konzil, Erklarung tiber die Haltung der Kirche zu den
nichtchristlichen Religionen ,Nostra aetate®, in: Die Dokumente des Zweiten
Vatikanischen Konzil, hg. von Peter Hiinermann, Freiburg 2004, 357f.

[3] A.a. 0. 358f.



[4] Vgl. dazu die Antrittsenzyklika von Paul VI., Ecclesiam suam, Rom 1964, 31.

[5] Vgl. dazu Max Seckler, Der Begriff der Offenbarung, in: HFTh 2, 60-83, hier 81.

[6] Benedikt XVI., Ansprache an den Papstlichen Rat fiir den Interreligiosen Dialog, 7.
Juni 2008.

[7] Pontifical Council for Interreligious Dilogue (ed.), Spiritual Resources of the Religions
for peace. Exploring the sacred texts in promotion of peace, Vatican City 2003.

[8] Jiirgen Habermas, Nachmetaphysisches Denken, Frankfurt a. M. 1988, 23.

[9] Juirgen Habermas, Revolution, Frankfurt a. M. 1990, 87.



