
Über	
  den	
  Frieden	
  zwischen	
  den	
  Religionen	
  
100	
  Jahre	
  Islamgesetz	
  in	
  Österreich	
  
1.	
  Dezember	
  2012	
  
	
  	
  
	
  	
  
De	
  pace	
  fidei	
  (Nicolaus	
  Cusanus)	
  
	
  	
  
Selbst	
  während	
  überaus	
  turbulenten	
  und	
  hektischen	
  Zeiten	
  in	
  Brixen	
  fand	
  Cusanus	
  
immer	
  wieder	
  Kraft	
  und	
  Muße,	
  sich	
  mit	
  den	
  großen	
  Problemen	
  der	
  Zeit	
  
auseinanderzusetzen.	
  Nachdem	
  die	
  Türken	
  am	
  29.	
  Mai	
  1453	
  Konstantinopel	
  erobert	
  
hatten	
  und	
  er	
  am	
  28.	
  Juni	
  in	
  Brixen	
  davon	
  in	
  Kenntnis	
  gesetzt	
  worden	
  war,	
  schrieb	
  er	
  im	
  
September	
  ein	
  Buch	
  mit	
  dem	
  Titel	
  „De	
  pace	
  fidei“	
  –	
  „Über	
  den	
  Frieden	
  im	
  Glauben“[1].	
  In	
  
einer	
  Vision	
  lässt	
  er	
  17	
  Vertreter	
  der	
  verschiedenen	
  Nationen	
  und	
  
Religionsgemeinschaften	
  vor	
  dem	
  Throne	
  Gottes	
  die	
  Gemeinsamkeit	
  und	
  die	
  
Verschiedenheit	
  aller	
  Religionen	
  erörtern.	
  Dabei	
  gelangte	
  er	
  zur	
  Einsicht,	
  „dass	
  unter	
  
der	
  Verschiedenheit	
  der	
  religiösen	
  Gebräuche	
  nur	
  eine	
  Religion	
  besteht“	
  (una	
  religio	
  in	
  
rituum	
  varietate).	
  „Es	
  mag	
  daher	
  genügen,	
  den	
  Frieden	
  im	
  Glauben	
  und	
  im	
  Gebot	
  der	
  
Liebe	
  zu	
  befestigen,	
  die	
  verschiedenen	
  Bräuche	
  aber	
  auf	
  beiden	
  Seiten	
  zu	
  
dulden.“	
  Cusanus	
  betont	
  ausdrücklich,	
  dass	
  die	
  Vielfalt	
  der	
  Riten	
  nicht	
  nur	
  geduldet	
  
werden	
  soll,	
  sondern	
  sogar	
  zum	
  größeren	
  Lob	
  Gottes	
  beitragen	
  kann.	
  Dieses	
  Werk	
  
verbreitete	
  sich	
  sehr	
  schnell.	
  Cusanus	
  griff	
  den	
  Grundgedanken	
  des	
  Werkes	
  „De	
  pace	
  
fidei“	
  später	
  noch	
  einmal	
  in	
  der	
  Arbeit	
  „Sichtung	
  des	
  Koran“	
  (Cribratio	
  al	
  Koran)	
  auf.	
  
Darin	
  zeigt	
  er,	
  dass	
  der	
  Koran	
  Ansätze	
  der	
  christlichen	
  Heilsbotschaft	
  enthält,	
  zwar	
  
unvollkommen,	
  aber	
  ausreichend	
  für	
  einen	
  Dialog	
  mit	
  dem	
  Islam.	
  
	
  	
  
Nostra	
  aetate	
  
	
  	
  
In	
  der	
  Erklärung	
  des	
  II.	
  Vatikanischen	
  Konzils	
  (1962-­‐1965)	
  über	
  das	
  Verhältnis	
  der	
  
Kirche	
  zu	
  den	
  nichtchristlichen	
  Religionen	
  (Nostra	
  aetate)	
  heißt	
  es	
  zu	
  anderen	
  
Religionen:	
  „Die	
  katholische	
  Kirche	
  lehnt	
  nichts	
  von	
  alledem	
  ab,	
  was	
  in	
  diesen	
  
Religionen	
  wahr	
  und	
  heilig	
  ist.	
  Mit	
  aufrichtigem	
  Ernst	
  betrachtet	
  sie	
  jene	
  Handlungs-­‐	
  
und	
  Lebensweisen,	
  jene	
  Vorschriften	
  und	
  Lehren,	
  die	
  zwar	
  in	
  manchem	
  von	
  dem	
  
abweichen,	
  was	
  sie	
  selber	
  für	
  wahr	
  hält	
  und	
  lehrt,	
  doch	
  nicht	
  selten	
  einen	
  Strahl	
  jener	
  
Wahrheit	
  erkennen	
  lassen,	
  die	
  alle	
  Menschen	
  erleuchtet.	
  Unablässig	
  aber	
  verkündet	
  sie	
  
und	
  muss	
  sie	
  verkündigen	
  Christus,	
  der	
  ist	
  „der	
  Weg,	
  die	
  Wahrheit	
  und	
  das	
  Leben“	
  (Joh	
  
14,6),	
  in	
  dem	
  die	
  Menschen	
  die	
  Fülle	
  des	
  religiösen	
  Lebens	
  finden,	
  in	
  dem	
  Gott	
  alles	
  mit	
  
sich	
  versöhnt	
  hat.	
  Deshalb	
  mahnt	
  sie	
  ihre	
  Söhne,	
  dass	
  sie	
  mit	
  KIugheit	
  und	
  Liebe,	
  durch	
  
Gespräch	
  und	
  Zusammenarbeit	
  mit	
  den	
  Bekennern	
  anderer	
  Religionen	
  sowie	
  durch	
  ihr	
  
Zeugnis	
  des	
  christlichen	
  Glaubens	
  und	
  Lebens	
  jene	
  geistlichen	
  und	
  sittlichen	
  Güter	
  und	
  
auch	
  die	
  sozial-­‐kulturellen	
  Werte,	
  die	
  sich	
  bei	
  ihnen	
  finden,	
  anerkennen,	
  wahren	
  und	
  
fördern.“[2]	
  Gemeint	
  sind	
  Hinduismus	
  und	
  Buddhismus,	
  aber	
  auch	
  der	
  Islam:	
  „Mit	
  
Hochachtung	
  betrachtet	
  die	
  Kirche	
  auch	
  die	
  Muslim,	
  die	
  den	
  alleinigen	
  Gott	
  anbeten,	
  den	
  
lebendigen	
  und	
  in	
  sich	
  seienden,	
  barmherzigen	
  und	
  allmächtigen,	
  den	
  Schöpfer	
  Himmels	
  
und	
  der	
  Erde,	
  der	
  zu	
  den	
  Menschen	
  gesprochen	
  hat.	
  Sie	
  mühen	
  sich,	
  auch	
  seinen	
  
verborgenen	
  Ratschlüssen	
  sich	
  mit	
  ganzer	
  Seele	
  zu	
  unterwerfen,	
  so	
  wie	
  Abraham	
  sich	
  
Gott	
  unterworfen	
  hat,	
  auf	
  den	
  der	
  islamische	
  Glaube	
  sich	
  gerne	
  beruft.	
  Jesus,	
  den	
  sie	
  
allerdings	
  nicht	
  als	
  Gott	
  anerkennen,	
  verehren	
  sie	
  doch	
  als	
  Propheten,	
  und	
  sie	
  ehren	
  
seine	
  jungfräuliche	
  Mutter	
  Maria,	
  die	
  sie	
  bisweilen	
  auch	
  in	
  Frömmigkeit	
  anrufen.	
  
Überdies	
  erwarten	
  sie	
  den	
  Tag	
  des	
  Gerichtes,	
  an	
  dem	
  Gott	
  alle	
  Menschen	
  auferweckt	
  
und	
  ihnen	
  vergilt.	
  Deshalb	
  legen	
  sie	
  Wert	
  auf	
  sittliche	
  Lebenshaltung	
  und	
  verehren	
  Gott	
  



besonders	
  durch	
  Gebet,	
  Almosen	
  und	
  Fasten.	
  Da	
  es	
  jedoch	
  im	
  Lauf	
  der	
  Jahrhunderte	
  zu	
  
manchen	
  Zwistigkeiten	
  und	
  Feindschaften	
  zwischen	
  Christen	
  und	
  Muslim	
  kam,	
  ermahnt	
  
die	
  Heilige	
  Synode	
  alle,	
  das	
  Vergangene	
  beiseite	
  zu	
  lassen,	
  sich	
  aufrichtig	
  um	
  
gegenseitiges	
  Verstehen	
  zu	
  bemühen	
  und	
  gemeinsam	
  einzutreten	
  für	
  Schutz	
  und	
  
Förderung	
  der	
  sozialen	
  Gerechtigkeit,	
  der	
  sittlichen	
  Güter	
  und	
  nicht	
  zuletzt	
  des	
  Friedens	
  
und	
  der	
  Freiheit	
  für	
  alle	
  Menschen.“[3]	
  
Zur	
  Religionsfreiheit,	
  zum	
  Respekt	
  und	
  Toleranz	
  gegenüber	
  anderen	
  Religionen,	
  zum	
  
friedlichen	
  Dialog	
  mit	
  ihnen	
  gibt	
  es	
  vom	
  Zweiten	
  Vatikanischen	
  Konzil	
  her	
  keine	
  
Alternative.	
  Überall	
  dort,	
  wo	
  unterschiedliche	
  Überzeugungen,	
  Werte,	
  Lebensstile,	
  
kulturelle	
  Eigenarten	
  und	
  Religionen	
  aufeinander	
  treffen,	
  ist	
  die	
  Tugend	
  der	
  Toleranz	
  
für	
  ein	
  friedliches	
  Zusammenleben	
  der	
  Menschen	
  notwendig.	
  Ihre	
  Unverzichtbarkeit	
  
und	
  Bedeutung	
  wird	
  deshalb	
  umso	
  größer,	
  je	
  mehr	
  in	
  unserer	
  Welt	
  ganze	
  verbindende	
  
Traditionen	
  und	
  Weltanschauungen	
  zu	
  zerbrechen	
  drohen.	
  Toleranz	
  bedeutet	
  aber	
  nicht	
  
Selbstaufgabe.	
  Vielmehr	
  ist	
  tolerantes	
  Verhalten	
  nur	
  dort	
  möglich,	
  wo	
  zugleich	
  auch	
  ein	
  
eigener	
  Standpunkt,	
  eine	
  eigene	
  Identität	
  vorhanden	
  ist.	
  Wo	
  beides	
  verwirklicht	
  ist,	
  wo	
  
man	
  eigene	
  Identität	
  besitzt	
  und	
  behält	
  und	
  wo	
  man	
  doch	
  den	
  anderen	
  nicht	
  unter	
  die	
  
eigenen	
  Maßstäbe	
  zwingt,	
  ist	
  Toleranz	
  gegeben.	
  Toleranz	
  besteht	
  für	
  mich	
  darin,	
  sich	
  
mit	
  dem	
  Anderen	
  und	
  Fremden	
  wirklich	
  auseinander	
  zu	
  setzen.	
  Sie	
  beinhaltet	
  Interesse	
  
am	
  Neuen,	
  Neugier	
  gegenüber	
  dem	
  Fremden	
  und	
  Andersartigen.	
  Sie	
  beinhaltet	
  auch	
  die	
  
Fähigkeit,	
  sich	
  in	
  die	
  Situation	
  des	
  Anderen	
  hineinzudenken	
  und	
  hineinzufühlen	
  
(Empathie),	
  die	
  Welt	
  und	
  auch	
  sich	
  selbst	
  sozusagen	
  mit	
  den	
  Augen	
  des	
  Anderen	
  sehen	
  
zu	
  können.	
  
Der	
  Dialog	
  soll	
  nicht	
  naiv	
  sein,	
  weder	
  fundamentalistisch	
  im	
  Hinblick	
  auf	
  die	
  eigene	
  
Glaubensüberzeugung,	
  noch	
  geprägt	
  von	
  einer	
  gleichgültigen	
  und	
  permissiven	
  Toleranz.	
  
Der	
  Dialog	
  mit	
  anderen	
  Religionen	
  und	
  Kulturen	
  braucht	
  Klarheit,	
  Klugheit	
  und	
  
Vertrauen,	
  die	
  Überzeugung	
  des	
  eigenen	
  Glaubens	
  und	
  das	
  und	
  Wissen	
  um	
  die	
  eigene	
  
Tradition.[4]	
  In	
  den	
  Religionen	
  mischen	
  sich	
  Heiliges	
  und	
  Gewalt,	
  Wesen	
  und	
  Unwesen.	
  
Deshalb	
  bedarf	
  es	
  beim	
  Dialog	
  auch	
  die	
  Bereitschaft	
  zur	
  Selbstkritik,	
  zur	
  Läuterung	
  des	
  
Gedächtnisses	
  und	
  zum	
  Lernen	
  von	
  den	
  anderen.	
  Gerade	
  weil	
  sich	
  Wesen	
  und	
  Unwesen	
  
von	
  Religion	
  vermischen,	
  sind	
  Offenbarung	
  und	
  Aufklärung	
  kritisch	
  zu	
  vermitteln.	
  Dies	
  
kann	
  aber	
  nicht	
  so	
  geschehen,	
  dass	
  wir	
  die	
  Religion	
  auf	
  die	
  Seite	
  legen.	
  Wenn	
  wir	
  
Religion	
  auf	
  Ethik	
  reduzieren,	
  schlägt	
  Liebe	
  in	
  Kälte	
  um.	
  Dann	
  ist	
  der	
  eigentliche	
  
Glaubensakt	
  im	
  Sinne	
  des	
  Vertrauens	
  und	
  des	
  Gebetes,	
  dann	
  sind	
  die	
  Hoffnungskraft	
  
und	
  das	
  Trostpotential	
  der	
  Religionen	
  an	
  den	
  Rand	
  geschoben.	
  Ein	
  Dialog	
  zwischen	
  den	
  
Religionen	
  kann	
  nicht	
  auf	
  der	
  Basis	
  eines	
  kleinsten	
  gemeinsamen	
  moralischen	
  Nenners	
  
erfolgen,	
  sondern	
  müsse	
  vom	
  Ureigenen	
  der	
  Religionen	
  ausgehen.	
  Die	
  Wahrheitsfrage	
  
dürfe	
  dabei	
  nicht	
  gleichgültig	
  ausgeklammert	
  werden.	
  Kriterien	
  für	
  den	
  
Wahrheitsanspruch	
  der	
  Religionen	
  sind:	
  sie	
  müssen	
  einen	
  Heilsbezug,	
  einen	
  Gottbezug,	
  
einen	
  essentiellen	
  Freiheitsbezug	
  und	
  einen	
  praktischen	
  Weltbezug	
  haben.[5]	
  Sie	
  sind	
  z.	
  
B.	
  daraufhin	
  zu	
  befragen,	
  in	
  welcher	
  Form	
  sie	
  Sinn	
  erschließen,	
  wie	
  sie	
  zu	
  Gerechtigkeit	
  
und	
  Frieden	
  stehen,	
  welches	
  Gewaltpotential	
  sie	
  freisetzen.	
  
	
  	
  
Praktischer	
  Dialog	
  
	
  	
  
Das	
  Minarett	
  im	
  Integrationshaus	
  der	
  Diözese	
  Innsbruck,	
  Gumppstr	
  71	
  in	
  Innsbruck,	
  
wurde	
  im	
  Herbst	
  2002	
  im	
  Rahmen	
  der	
  Aktion	
  „72.Stunden	
  ohne	
  Kompromiss“	
  errichtet.	
  
Eröffnet	
  mit	
  dem	
  Gebetsruf	
  wurde	
  es	
  am	
  22.	
  November	
  2002.	
  Die	
  Kuppel	
  stiftete	
  und	
  
montierte	
  ein	
  österreichischer	
  bosnischer	
  Dachdecker	
  und	
  Spengler.	
  Dabei	
  war	
  die	
  
bosnisch	
  muslimische	
  Gemeinde	
  mit	
  Imam	
  Samir	
  Redzepovic.	
  Ein	
  paar	
  Tage	
  vorher	
  



wurde	
  der	
  christliche	
  Glockenturm	
  feierlich	
  gesegnet,	
  gemeinsam	
  mit	
  P.	
  Hannes	
  König	
  
SJ.	
  
Was	
  gibt	
  es	
  sonst	
  im	
  Bereich	
  des	
  christlich-­‐muslimischen	
  Dialogs	
  in	
  der	
  Diözese	
  
Innsbruck?	
  Den	
  Dinnerclub	
  (das	
  Integrationshaus	
  und	
  der	
  Dinnerclub	
  haben	
  gerade	
  den	
  
Preis	
  der	
  Kulturen	
  der	
  Stadt	
  Innsbruck	
  bekommen),	
  das	
  Interkulturelle	
  Frühstück	
  in	
  
Hall	
  und	
  in	
  Schwaz.	
  Den	
  Interkulturelle	
  Frauentreff	
  im	
  Bildungshaus	
  St.	
  Stefanus	
  und	
  
das	
  Begegnungsfest	
  in	
  Pius	
  X.	
  gibt	
  es	
  schon	
  länger	
  nicht	
  mehr,	
  das	
  in	
  Jenbach	
  schon.	
  Die	
  
christlich-­‐muslimische	
  Dialoggruppe	
  an	
  der	
  Uni	
  ist	
  weiterhin	
  aktiv,	
  trifft	
  sich	
  zu	
  
gemeinsamen	
  religiösen	
  Festen.	
  Viele	
  MuslimInnen	
  engagieren	
  sich	
  in	
  dieser	
  Gruppe.	
  An	
  
der	
  Uni	
  gibt	
  es	
  ja	
  jetzt	
  das	
  Masterstudium	
  für	
  Islamische	
  Religionspädagogik.	
  Die	
  KPH	
  
Edith	
  Stein	
  organisiert	
  laufend	
  Fortbildungen	
  für	
  ReligionslehrerInnen,	
  die	
  auch	
  mit	
  
christlich-­‐muslimischem	
  Dialog	
  zu	
  tun	
  haben.	
  Neu	
  gibt	
  es	
  das	
  Interkulturelle	
  
GartenDankFest	
  am	
  6.	
  Oktober	
  2012	
  im	
  Interkulturellen	
  Garten	
  gemeinsam	
  mit	
  dem	
  
Stift	
  Wilten.	
  Das	
  war	
  ein	
  sehr	
  schönes	
  Fest	
  mit	
  vielen,	
  vielen	
  Menschen.	
  Es	
  wurde	
  
interreligiös	
  organisiert.	
  Eine	
  interreligiöse	
  Gruppe,	
  die	
  Lukas	
  Trentini	
  koordiniert,	
  gibt	
  
es	
  seit	
  ca.	
  2011,	
  gestaltet	
  den	
  religiösen	
  Impuls	
  bei	
  der	
  JungbürgerInnenfeier	
  (die	
  jetzt	
  
anders	
  heißt):	
  In	
  dieser	
  Gruppe	
  sind	
  dabei:	
  Samir	
  Redzepovic,	
  Thomas	
  Lipschütz,	
  Hugo	
  
Klingler.	
  Dialogreisen	
  mit	
  dem	
  „Friede	
  -­‐	
  Institut	
  für	
  Dialog“	
  nach	
  Istanbul	
  werden	
  für	
  
Frühjahr	
  2013	
  gemeinsam	
  mit	
  der	
  Fokolarbewegung	
  angeboten.	
  Die	
  Fokolarbewegung	
  
engagiert	
  sich	
  seit	
  einigen	
  Jahren	
  sehr	
  stark	
  im	
  Christlich-­‐muslimischen	
  Dialog,	
  hat	
  in	
  
den	
  letzten	
  Jahren	
  mindestens	
  zwei	
  Tagungen	
  gemeinsam	
  mit	
  dem	
  Haus	
  der	
  Begegnung	
  
zum	
  Thema	
  ausgerichtet.	
  Auch	
  Pax	
  Christi	
  macht	
  immer	
  wieder	
  etwas	
  in	
  diesem	
  Bereich.	
  
	
  	
  
Interreligiöse	
  Zusammenarbeit	
  
	
  	
  
Interreligiöse	
  Zusammenarbeit	
  schafft	
  Möglichkeiten,	
  die	
  höchsten	
  Ideale	
  jeder	
  
religiösen	
  Tradition	
  zum	
  Ausdruck	
  zu	
  bringen.	
  Hilfe	
  für	
  die	
  Kranken,	
  Beistand	
  für	
  die	
  
Opfer	
  von	
  Naturkatastrophen	
  oder	
  Gewalt,	
  Sorge	
  für	
  die	
  alten	
  und	
  armen	
  Menschen:	
  
dies	
  sind	
  einige	
  der	
  Bereiche,	
  in	
  denen	
  Menschen	
  verschiedener	
  Religionen	
  
zusammenarbeiten.	
  Ich	
  ermutige	
  alle,	
  die	
  von	
  der	
  Lehre	
  ihrer	
  Religion	
  dazu	
  bewegt	
  
werden,	
  den	
  leidenden	
  Mitgliedern	
  der	
  Gesellschaft	
  zu	
  helfen.	
  (Benedikt	
  XVI.)[6]	
  
Die	
  Würde	
  des	
  Menschen,	
  so	
  Benedikt	
  XVI.	
  in	
  seiner	
  Enzyklika	
  „Caritas	
  in	
  
veritate“	
  verlangt	
  ein	
  „Statut	
  des	
  Bürgerrechts“,	
  das	
  „Gott	
  auch	
  im	
  öffentlichen	
  Bereich	
  
mit	
  spezifischem	
  Bezug	
  auf	
  die	
  kulturellen,	
  sozialen,	
  wirtschaftlichen	
  und	
  insbesondere	
  
politischen	
  Aspekte	
  Platz	
  findet.“	
  (56)	
  Deutlich	
  betont	
  Benedikt	
  XVI.	
  die	
  
interkonfessionelle	
  und	
  interkulturelle	
  Zusammenarbeit,	
  die	
  in	
  der	
  caritativen	
  Diakonie	
  
kaum	
  praktiziert	
  wird.	
  Er	
  spricht	
  von	
  der	
  Pflicht	
  der	
  Gläubigen,	
  ihre	
  Bemühungen	
  mit	
  
allen	
  Menschen	
  guten	
  Willens	
  –	
  Angehörige	
  anderer	
  Religionen	
  oder	
  Nichtgläubige	
  –	
  zu	
  
vereinen,	
  damit	
  unsere	
  Welt	
  wirklich	
  dem	
  göttlichen	
  Plan	
  entspricht:	
  als	
  eine	
  Familie	
  
unter	
  dem	
  Blick	
  des	
  Schöpfers	
  zu	
  leben.“	
  (57)	
  Dazu	
  gehört	
  auch	
  eine	
  neue	
  
Zusammenarbeit	
  zwischen	
  Herkunfts-­‐	
  und	
  Aufnahmeländern	
  der	
  Migranten	
  (62).	
  
Und	
  am	
  22.	
  November	
  2012	
  haben	
  in	
  Rom	
  ranghohe	
  Vatikanvertreter	
  und	
  schiitische	
  
Religionsgelehrte	
  aus	
  dem	
  Iran	
  haben	
  gemeinsam	
  die	
  Achtung	
  der	
  Gewissensfreiheit	
  
gefordert.	
  Dies	
  sei	
  eine	
  wichtige	
  Voraussetzung	
  für	
  Gerechtigkeit,	
  heißt	
  es	
  in	
  der	
  
Abschlusserklärung	
  eines	
  dreitägigen	
  Dialogtreffens,	
  das	
  am	
  Mittwoch	
  im	
  Vatikan	
  zu	
  
Ende	
  ging.	
  Religionsführer,	
  Institutionen	
  und	
  jeder	
  einzelne	
  Gläubige	
  hätten	
  die	
  
Verantwortung,	
  Ungerechtigkeiten	
  und	
  Unterdrückung	
  zu	
  benennen.	
  Unterstrichen	
  
werden	
  in	
  der	
  Abschlusserklärung	
  gemeinsame	
  Auffassungen	
  bei	
  gegenwärtigen	
  
gesellschaftlichen	
  Herausforderungen.	
  Dazu	
  gehörten	
  die	
  Finanz-­‐	
  und	
  Wirtschaftskrise,	
  
Bedrohungen	
  des	
  Weltfriedens,	
  eine	
  Schwächung	
  der	
  Familie	
  als	
  grundlegendes	
  



Element	
  der	
  Gesellschaft	
  sowie	
  die	
  Frage	
  des	
  Umweltschutzes.	
  Gerechtigkeit	
  als	
  eine	
  auf	
  
den	
  Menschenrechten	
  gründende	
  Tugend	
  bedürfe	
  der	
  Vernunft	
  und	
  göttlicher	
  
Erleuchtung.	
  -­‐	
  Dieses	
  achte	
  Kolloquium	
  des	
  päpstlichen	
  Dialogrates	
  und	
  der	
  
Organisation	
  für	
  islamische	
  Kultur	
  und	
  Beziehungen	
  (ICRO)	
  stand	
  unter	
  dem	
  Thema:	
  
„Die	
  Zusammenarbeit	
  von	
  Katholiken	
  und	
  Muslimen	
  zur	
  Förderung	
  von	
  Gerechtigkeit	
  in	
  
der	
  Welt	
  von	
  heute“.	
  Geleitet	
  wurde	
  das	
  Treffen	
  von	
  Kurienkardinal	
  Jean-­‐Louis	
  Tauran	
  
und	
  ICRO-­‐Präsident	
  Mohammad	
  Bagher	
  Korramshad.	
  
	
  	
  
Schluss	
  
	
  	
  
Auf	
  Krieg	
  und	
  Frieden,	
  Gewalt	
  und	
  Feindesliebe	
  sind	
  die	
  konkreten	
  normativen	
  
Personen	
  der	
  Religionsgründer,	
  der	
  Offenbarer,	
  der	
  Propheten,	
  der	
  Heiligen	
  zu	
  befragen,	
  
und	
  zwar	
  im	
  Hinblick	
  auf	
  die	
  Lehre	
  wie	
  auch	
  im	
  Hinblick	
  auf	
  die	
  Praxis.	
  Ebenso	
  sind	
  
kanonische	
  Texte,	
  heilige	
  Bücher	
  und	
  Traditionen	
  im	
  Hinblick	
  auf	
  Gewalt	
  und	
  Frieden	
  zu	
  
beleuchten.	
  Zu	
  heben	
  sind	
  die	
  jeweiligen	
  Impulse	
  zu	
  Freiheit,	
  Versöhnung,	
  gewaltfreier	
  
Konfliktlösung,	
  Feindesliebe,	
  Frieden	
  und	
  Gerechtigkeit.[7]	
  In	
  der	
  christlichen	
  Bibel	
  
stehen	
  Aussagen	
  über	
  Gewalt	
  und	
  Frieden	
  nicht	
  gleichrangig	
  oder	
  gleichwertig	
  
nebeneinander.	
  Die	
  christliche	
  Bibel	
  und	
  ihre	
  Lehre	
  zu	
  Frieden	
  und	
  Gewalt	
  ist	
  von	
  der	
  
Mitte,	
  von	
  der	
  Person	
  Jesu,	
  von	
  seiner	
  Bergpredigt,	
  von	
  den	
  Seligpreisungen	
  der	
  
Gewaltlosen	
  und	
  der	
  Friedensstifter,	
  vom	
  Kreuzestod	
  als	
  Zuspitzung	
  der	
  Vergebung	
  und	
  
der	
  Feindesliebe	
  her	
  zu	
  interpretieren.	
  
Neben	
  den	
  normativen	
  Personen	
  und	
  Texten	
  ist	
  aber	
  auch	
  die	
  konkrete	
  Gewalt-­‐	
  und	
  
Friedensgeschichte	
  der	
  jeweiligen	
  Religion	
  und	
  Weltanschauung	
  zu	
  betrachten.	
  Religion	
  
und	
  Glaube	
  sind	
  sehr	
  unheilige	
  Allianzen	
  mit	
  Nationen	
  und	
  Ethnien,	
  mit	
  wirtschaftlicher	
  
und	
  politischer	
  Macht,	
  mit	
  unterschiedlichen	
  Interessen	
  und	
  Ideologien	
  eingegangen	
  
und	
  haben	
  so	
  auch	
  Gewalt,	
  Unterdrückung,	
  Kolonisierung	
  und	
  Krieg	
  mit	
  sanktioniert.	
  
Religionen	
  und	
  Glaube	
  haben	
  aber	
  auch	
  zur	
  Zähmung	
  von	
  Gewalt	
  und	
  Aggression,	
  zur	
  
Versöhnung	
  zwischen	
  Feinden,	
  zur	
  Überwindung	
  von	
  Hass,	
  Krieg	
  und	
  Unrecht	
  
beigetragen.	
  Es	
  wäre	
  fatal,	
  auf	
  die	
  humanisierenden	
  Kräfte	
  der	
  Religionen	
  zu	
  verzichten	
  
und	
  die	
  Frieden	
  stiftenden	
  Potentiale	
  z.B.	
  des	
  christlichen	
  Glaubens	
  auf	
  die	
  Seite	
  zu	
  
schieben.	
  Begriffe	
  wie	
  Moralität	
  und	
  Sittlichkeit,	
  Person	
  und	
  Individualität,	
  Freiheit	
  und	
  
Emanzipation	
  können	
  wir	
  Europäer,	
  so	
  Jürgen	
  Habermas	
  1988,	
  nicht	
  ernstlich	
  
verstehen,	
  „ohne	
  uns	
  die	
  Substanz	
  des	
  heilsgeschichtlichen	
  Denkens	
  jüdisch-­‐christlicher	
  
Herkunft	
  anzueignen.“[8]	
  Religion	
  gehöre	
  zum	
  „kulturellen	
  Potential“,	
  aus	
  dem	
  sich	
  die	
  
Integrationskraft	
  der	
  Gesellschaft	
  speise.[9]	
  Habermas	
  erinnerte	
  daran,	
  dass	
  Glaube	
  
nicht	
  notwendig	
  zum	
  Fürchten	
  ist,	
  sondern	
  zur	
  Selbstkontrolle	
  einer	
  diesseitig-­‐
demokratischen	
  Bürgerschaft	
  hilfreich,	
  wenn	
  nicht	
  unentbehrlich.	
  Im	
  Motiv	
  der	
  
Gottebenbildlichkeit	
  des	
  Menschen	
  liegen	
  Einsichten,	
  die	
  auch	
  eine	
  weltliche	
  
Gesellschaft	
  nur	
  zu	
  ihrem	
  Schaden	
  vernachlässigen	
  kann.	
  
	
  	
  
Manfred	
  Scheuer,	
  Bischof	
  von	
  Innsbruck	
  
	
  
	
  
[1]	
  Nikolaus	
  von	
  Kues,	
  De	
  pace	
  fidei.	
  Der	
  friede	
  im	
  Glauben,	
  in:	
  Philosophisch-­‐
Theologische	
  Schriften,	
  hg.	
  und	
  eingef.	
  Von	
  Leo	
  Gabriel.	
  Übersetzt	
  von	
  Dietlind	
  und	
  
Wilhelm	
  Dupré,	
  Wien	
  1967,	
  Bd.	
  III,	
  705-­‐798.	
  
[2]	
  Zweites	
  Vatikanisches	
  Konzil,	
  Erklärung	
  über	
  die	
  Haltung	
  der	
  Kirche	
  zu	
  den	
  
nichtchristlichen	
  Religionen	
  „Nostra	
  aetate“,	
  in:	
  Die	
  Dokumente	
  des	
  Zweiten	
  
Vatikanischen	
  Konzil,	
  hg.	
  von	
  Peter	
  Hünermann,	
  Freiburg	
  2004,	
  357f.	
  
[3]	
  A.	
  a.	
  O.	
  358f.	
  



[4]	
  Vgl.	
  dazu	
  die	
  Antrittsenzyklika	
  von	
  Paul	
  VI.,	
  Ecclesiam	
  suam,	
  Rom	
  1964,	
  31.	
  
[5]	
  Vgl.	
  dazu	
  Max	
  Seckler,	
  Der	
  Begriff	
  der	
  Offenbarung,	
  in:	
  HFTh	
  2,	
  60-­‐83,	
  hier	
  81.	
  
[6]	
  Benedikt	
  XVI.,	
  Ansprache	
  an	
  den	
  Päpstlichen	
  Rat	
  für	
  den	
  Interreligiösen	
  Dialog,	
  7.	
  
Juni	
  2008.	
  
[7]	
  Pontifical	
  Council	
  for	
  Interreligious	
  Dilogue	
  (ed.),	
  Spiritual	
  Resources	
  of	
  the	
  Religions	
  
for	
  peace.	
  Exploring	
  the	
  sacred	
  texts	
  in	
  promotion	
  of	
  peace,	
  Vatican	
  City	
  2003.	
  
[8]	
  Jürgen	
  Habermas,	
  Nachmetaphysisches	
  Denken,	
  Frankfurt	
  a.	
  M.	
  1988,	
  23.	
  
[9]	
  Jürgen	
  Habermas,	
  Revolution,	
  Frankfurt	
  a.	
  M.	
  1990,	
  87.	
  


