75 Jahre Theologische Kurse
Innsbruck, 18. September 2015
Bischof Manfred Scheuer

Ist Dummheit eine Stinde?

Oder: Warum ein einfacher Glaube allein nicht (mehr) genlgt

Komplexitat und Unibersichtlichkeit?

1. Techniken und Prozesse sténdig neu — Auto-Electronic — e-mails mit cc an alle

2. Uberregulierungen TQM — ISO 9000 — viel Prozess, wenig Ergebnis

3. Informations-Seuche statt Orientierung - manche werden zu digitalen Deppen

4. Keiner traut sich: Kommissionen, Gutachter, Berater, Konsenssol3e

5. Der Beweis: Nebelsprachen!

Viele Autoren wie Ulrich Beck, Jirgen Habermas oder Jean-Francois Lyotard betrach-
ten Komplexitat als ein wesentliches Merkmal unserer Transformationsgesellschaft;
die Komplexitat fuhrt zu Ungewissheit, daraus ergibt sich ein Gefiihl der Uberforde-
rung. Wo sich Unsicherheit und Untbersichtlichkeit breit machen, schleicht sich auch
die Angst ein. Und Angst ist nicht nur ein guter Ratgeber in Gefahr oder ein Signal in
der Dunkelheit, sie kann auch unberechenbar und sogar bése machen. Die gegenwar-
tige Gesellschaft ist durch ein hohes Mal3 an Komplexitat und Pluralismus, durch eine
massive Unubersichtlichkeit gekennzeichnet. Traditionelle Sinn- und Wertsysteme
bréseln. Institutionen wie Staat, Parteien, Interessensvertretungen verlieren an Ge-
staltkraft und an Glaubwirdigkeit. Eine Reaktion auf diese Unsicherheit und Unbe-
haustheit ist der Fundamentalismus. Fundamentalismus meint (auch) ein Denkverhal-

ten, das die komplexe Wirklichkeit auf Uberschaubares, auf Einfaches reduzieren will.
Die Ambivalenz der Einfachheit
In den Medien, in Politik, Gesellschaft und Kirche beruft man sich immer noch und

immer wieder auf das Denken, Empfinden, Meinen, Verhalten und Glauben des soge-
nannten einfachen Menschen. In der Kirche beruft man sich gegen die Theologen auf

1 Dieter Brandes und Nils Brandes, www.konsequent-einfach.com



die einfachen Leute, aber auch gegen die Hierarchie auf das einfache Ful3volk. Die
Attribute einfach, natdrlich, normal, spontan, unkompliziert, instinktiv, gesund, unver-
braucht, unverdorben, kindlich, heil, unkritisch, glaubig, treu, zuverlassig, ursprtinglich,
geordnet, unmittelbar, redlich, rechtschaffen, wahrhatftig, glucklich, beharrend, fromm,
bescheiden, willig, ehrlich, genligsam, realistisch, gemafigt, fleil3ig, lebensbejahend
u. a. m. verbinden sich zur vagen ldee eines Menschenbildes, das vielleicht wider-
sprichlich ist und dennoch mit Selbstverstandlichkeit aus verschiedenstem Interesse
und Strategie verwendet wird.

Was meint ,einfach® und ,Einfachheit*? Positiv bedeutet ,Einfach“ Klarheit und Ver-
zicht: ,Vollkommenheit entsteht nicht dann, wenn man nichts mehr hinzufigen kann,
sondern, wenn man nichts mehr wegnehmen kann.“ Dieses Wort von Antoine de Saint-
Exupéry wird haufig in der Managementliteratur zitiert.? ,Verzicht nimmt nicht. Der Ver-
zicht gibt. Er gibt die unerschopfliche Kraft des Einfachen.“ (Martin Heidegger)®

Und ,einfache” Menschen hatten gegenuber Ideologien oft einen besseren Durchblick
als Intellektuelle. Als Adolf Hitler, beim deutschen Einmarsch in Paris am 14. Juni 1940
am Hohepunkt seiner Macht und seiner Erfolge war, notierte Theodor Haecker in sei-
nen ,Tag- und Nachtbichern 1939 bis 1945“ (Minchen 1947): ,In vielen einfachen
Menschen ist heute ein dumpfes Ahnen, dass auf unseren Erfolgen kein Segen ruht
und keiner ruhen kann.“* Es war z.B. der einfache Bauer und Mesner Franz Jagerstét-
ter, der schon 1938 die Damonie des Nationalsozialismus durchschaute und der des-
halb zu einem klaren Nein gegeniiber dem Gott und Menschen verachtenden Regime
und den von diesem ausgeldsten Krieg kam.

Dag Hammarskjold, der Mystiker auf dem Sessel eines UNO-Generalsekretars,
schreibt Uber die Einfachheit: ,Einfachheit heil3t, die Wirklichkeit nicht in Beziehung auf
uns zu erleben, sondern in ihrer heiligen Unabhangigkeit. Einfachheit heil3t, sehen,
urteilen und handeln von dem Punkt her, in welchem wir in uns selber ruhen. Wie vieles
fallt da weg! Und wie fallt alles andere in die rechte Lage! Im Zentrum unseres Wesens

ruhend begegnen wir einer Welt, in der alles in gleicher Art in sich ruht. Dadurch wird

2], Zeilhofer-Ficker, Ruickkehr zur Einfachheit, Genios-Verlag Miinchen 2015.
3 Martin Heidegger, Der Feldweg, Frankfurt a.M. 1947, 7.

4 Werke Il (Tag- u. Nachtblcher 1939-45), 31959.



der Baum zu einem Mysterium, die Wolke zu einer Offenbarung und der Mensch zu
einem Kosmos, dessen Reichtum wir nur in Bruchteilen erfassen. Flur den Einfachen
ist das Leben einfach, aber es eroffnet ein Buch, in welchem wir nie Uber die ersten

Buchstaben hinauskommen.“®

Exkurs: Kritik Hegels

Ist Einfachheit, ist der einfache Mensch positiv oder negativ besetzt? Exemplarisch fr
die Philosophie mdchte ich die Kritik Hegels am sogenannten gesunden Menschen-
verstand und am einfachen Menschen kurz anschneiden. Es ist fir Hegel der soge-
nannte ,gesunde Menschenverstand®, der in seiner natirlichen Unerschutterlichkeit
den Aufstieg des Geistes trivial, fromm und unwahr werden lasst. In der ,Vorrede® zur
.,Phanomenologie des Geistes“ konfrontiert Hegel die Glltigkeit des gesunden Men-
schenverstandes mit den wahren Gedanken und mit der wissenschaftlichen Einsicht
in der Arbeit des ,Begriffs®: ,In Ansehung der eigentlichen Philosophie sehen wir fur
den langen Weg der Bildung, fur die ebenso reiche als tiefe Bewegung, durch die der
Geist zum Wissen gelangt, die unmittelbare Offenbarung des Géttlichen und den ge-
sunden Menschenverstand, der sich weder mit anderem Wissen noch mit dem eigent-
lichen Philosophieren bemuht und gebildet hat. ... Es ist nicht erfreulich zu bemerken,
dass die Unwissenheit und die form- wie geschmacklose Rohheit selbst, die unfahig
ist, ihr Denken auf einen abstrakten Satz, noch auf den Zusammenhang mehrerer fest-
zuhalten, bald die Freiheit und Toleranz des Denkens, bald aber Genialitat zu sein
versichert.“®

Es sind allzu viele Gultigkeiten und Unmittelbarkeiten, deren Unbedachtheit der ge-
sunde Menschenverstand protegiert.” Und es gibt fir Hegel keinen bequemeren, d. h.
bequemlicheren, Weg zur Wissenschaft, als sich auf den gesunden Menschenver-

stand zu verlassen. Das Absolute und das Triviale, das Erhabene und das Unwahre,

5 Dag Hammarskjold, Zeichen am Weg. Das spirituelle Tagebuch des UN-Generalsekretars. Droe-
mer/Knaur, Miinchen 1965, zitiert nach: Erweiterte und kommentierte Neuausgabe. Urachhaus, Stutt-
gart 2011, 150.

6 Georg F. W. Hegel, Phanomenologie des Geistes (PhB 114), Hamburg 1999, 46f. VVgl. dazu Kurt Krenn
(Hg.), Der einfache Mensch in Theologie und Kirche (Linzer Philosophisch-theologische Reihe Bd. 3),
Linz 1974.

7 Georg F. W. Hegel, Phanomenologie des Geistes (PhB 114), Hamburg 1999, 47.



das Unendliche und das Ungeistige bilden im Tun des gesunden Menschenverstandes
jene widersprtchliche Koalition, der von Hegel der Widerspruch und der bestandige
Kampf angesagt werden.

Wenn die reine Idee der Philosophie ohne wissenschaftlichen Umfang mit Geist als
eine Naivitat sich ausdrickt, welche nicht zur ,Objektivitat eines systematischen Be-
wusstseins gelangt®, ist es ,der Abdruck einer schonen Seele, welche die Tragheit
hatte, sich vor dem Sindenfall des Denkens zu bewahren, aber auch des Muts ent-
behrte, sich in ihn zu stiirzen, und seine Schuld bis zu ihrer Auflésung durchzufiihren,
darum aber auch zur Selbstanschauung in einem objektiven Ganzen der Wissenschaft
nicht gelangte.“ Hegel greift in seiner Phanomenologie des Geistes den Begriff der
,schonen Seele” kritisch auf und bezeichnet ihn als einen Typus, der sich selbst den
Zustand der Unschuld bewahrt, aber um den Preis, nichts in der Welt zu bewirken,
,nicht zum Dasein [zu] gelangen®. Diese ,wirklichkeitslose“ schone Seele, so Hegel,
,zerflielRt in sehnsiichtiger Schwindsucht“®. Ebenso ist der reine Standpunkt der Kritik
defizitar. Der reine Standpunkt der Kritik muss sich in abgewandelter Form den Vor-
wurf Hegels an die ,reine Seele’ gefallen lassen.® Das Gehabe der Emporung ist nicht
wirklich beim anderen, kann sich nicht handelnd auf den anderen einlassen. Reine
Negation bleibt wirklichkeitslos, sie halt an der Verséhnung als leerer Abstraktion fest
und verweigert das Da-Sein, die Ent-du3erung und will am Wissen der eigenen Nega-

tion festhalten. (Ende Exkurs)

Je religioser, desto dimmer?

Religionen haben weltweit gesehen wachsenden Zulauf. Allerdings stellt dieser Um-
stand keine Ruckkehr zur traditionellen religiosen Praxis dar. Vielmehr hat die Globa-
lisierung eine Trennung zwischen Religion, Nation und Kultur bewirkt: Jeder bastelt
sich heute seinen eigenen Glauben. Zigtausende Ubertritte von Muslimen in Mittela-

sien zu den Zeugen Jehovas belegen diesen Umstand ebenso wie Konversionen von

8 A.a.0. 713.

° Dieses Wesen ,lebt in der Angst, die Herrlichkeit seines Innern durch Handlung und Dasein zu befle-
cken, und um die Reinheit seines Herzens zu bewahren, flieht es die Berihrung der Wirklichkeit und
beharrt in der eigensinnigen Kraftlosigkeit, seinem zur letzten Abstraktion zugespitzten Selbst zu ent-
sagen.” (Phanomenologie des Geistes VI C ¢, in: Bd. 9, 360).


https://de.wikipedia.org/wiki/Ph%C3%A4nomenologie_des_Geistes

Europaern zum Salafismus. Religiositat ist eine individuelle Angelegenheit geworden.
Das fuhrt, so der Islamwissenschatftler Olivier Roy, zu ,heiliger Einfalt®, einer anti-intel-
lektuellen Haltung, die einen unmittelbaren, gefihlsbetonten Zugang zum Heiligen er-
wartet und sich damit als idealer Nahrboden fir religiosen Fundamentalismus erweist.
Olivier Roy analysiert die enormen Herausforderungen, die diese Entwicklungen an
den Staat und die Gesellschaft stellen. Die These des Buches ,Heilige Einfalt”: Die
Sakularisierung hat Religion von der Kultur abgeltst und damit autark gemacht. Des-
halb gibt es die grol3e Gefahr, dass sich Religion gegeniber der Gesellschaft abkap-
selt, mit frustrierenden Konsequenzen fir die Gesellschaft wie fur die Religion. Religi-
onen werden durch solche Abkapselung letztlich dumm.1°

~Je religioser ein Mensch, desto mehr glaubt er; je mehr er glaubt, desto weniger denkt
er; je weniger er denkt, desto dimmer ist er; je dimmer er ist, desto leichter kann er
beherrscht werden. Das gilt fur Sektenmitglieder ebenso wie fur die Anhéanger der gro-
Ren Weltreligionen mit gewalttatig intolerantem ,Wahrheits‘-Anspruch. Dagegen hilft,
auf Dauer, nur Aufklarung.” (Adolf Holl, Religionssoziologe)?!*

~Je religidser, desto weniger gebildet’, unter diesem Titel verdffentlichte ,Die Zeit” in
der ersten Ausgabe des Jahres 2015 ein Interview mit dem Bildungsforscher Marcel
Helbig'?. Dessen Studie hatte das Uberraschende Ergebnis gebracht, dass Gottes-
dienstbesucher eine bessere Bildung haben als Menschen, die nicht in die Kirche ge-
hen und dass eine ganze Reihe von Studien zeigen, dass sich der Kirchgang positiv
auf Kompetenzen und Schulabschlisse auswirkt. In den USA gilt sogar: je haufiger,
desto besser. Freilich: Fir Deutschland und auch fiir das restliche Europa gilt das
nicht. Anders als in den USA kann man hier nicht sagen: Je haufiger ich in die Kirche
gehe, umso grofer ist mein Bildungserfolg. RegelméaRiger Kirchgang hat in Deutsch-
land keinen Effekt. Dafur aber Kirchenbesuch an Ostern und Weihnachten. Wer das
macht, hat mehr Erfolg in der Schule als Menschen, die nie in die Kirche gehen. Es
wurde auch die Religiositat der Kinder gemessen und die Verbindung von Religiositat
und Bildung untersucht. ,Je religioser, desto weniger gebildet®, war ein Teilergebnis.

Wobei unklar ist, ob jemand religidés wird, weil er weniger gebildet ist, oder ob sich

10 Olivier Roy, Heilige Einfalt. Uber die politischen Gefahren entwurzelter Religionen. Aus dem Franzo-
sischen von Ursel Schéafer, Miinchen 2010.

11 www.atheisten.org

12 Je religioser, desto weniger gebildet, Interview mit dem Bildungsforscher Marcel Helbig von Rudi
Novotny und Arnfried Schenk, in: Die Zeit Nr. 1/2015.



Religiositat negativ auf Lernfortschritte auswirkt. Das heil3t aber nicht, dass sich der
Katholizismus negativ auf die Bildungschancen auswirke. Bildungserfolg hat nichts mit
Konfession zu tun. Die Benachteiligung der Katholiken war durch soziale Herkunft er-
klarbar. Und in den Stadten hatten Katholiken einen tberdurchschnittlichen Bildungs-

erfolg.

Ist Dummbheit eine Siinde?

Thomas von Aquin stellt in seiner theologischen Summa die Frage, ob Dummbheit eine
Sunde sei.'® Er antwortet: Die Torheit bzw. Dummheit (stultitia), die Stumpfsinnigkeit
und Herzensblddheit einschlieft, ist nicht frei von Stinde, wenn der Mensch sich so
sehr in die irdischen Dinge versenkt, dass er untauglich wird, die goéttlichen Dinge auf-
zunehmen. Das Laster der Torheit entstammt flr den Aquinaten zumeist der ,luxuria®,
d. h. der Uppigkeit, der Vergniigungssucht, der Genusssucht, auch der Ziigellosigkeit
in der Ausibung der Macht oder in der Sexualitat. Die ,Unkenntnis® ist bei ihm in De
malo 3,7 neben der Selbstsucht und der Notwendigkeit des Sterbens das Material der
Erbsiinde, worin sie sich auswirkt.

Alles Bose enthélt ein Fehlurteil; es ist eine falsche Wertschatzung. Das Bése ist Irr-
tum, Tauschung, falsches Bewusstsein, Ideologie. Die Verweigerung und Verachtung
des Denkens und der Differenzierung ist die Wurzel von vielen Vorurteilen, von Un-
recht, von Verdrehung und Vergiftung. Eine solche Verweigerung des Denkens und
der Verantwortung zeigt sich gegenwartig in einer faulen und schlechten Liberalitat,
die unterschiedslos, ohne konkret und genau hinzuschauen, den Menschen gleiches
Recht widerfahren lasst. Wer aber an dieser unterschiedslosen Liberalitat, an dieser
schlechten Gleichheit Anstol3 nimmt, gilt als intolerant. Eine solche Liberalitét, die un-
terschiedslos den Menschen gleiches Recht widerfahren Iasst, eine unterschiedslose
Glte gegen alles, schlagt letztlich um in Kélte und Rohheit gegen jedes.'* Die Wende-
halse sind Uberall dabei, die Widerspriche gehdren zum System. Die Unterscheidung

zwischen Humanitat und Barbareli, zwischen sittlichen Prinzipien und verbrecherischen

13 Thomas von Aquin, Summa Theologiae Il-Il, 46 art 2 und 3.; vgl. Otto Hermann Pesch, Thomas von
Aquin. Gro3e und Grenze mittelalterlicher Theologie, Mainz 1988, 254ff.

14 Theodor W. Adorno, Minima moralia. Reflexionen aus dem beschadigten Leben (Ges. Schriften 4,
hg. von R. Tiedemann) Frankfurt 1980, 85.



Grundsatzen liegt dann auf der Ebene der blofien Emotion oder des Durchsetzungs-
vermogens.'® Die Selbstbeschrankung des Denkens, das sich skeptisch weigert, Ent-
scheidungen zu treffen und nach Gerechtigkeit zu suchen, wird insgeheim zur Kompli-
zin des (Un)rechtes des Starkeren.

Die Verweigerung des Denkens und der Denkarbeit kennzeichnet zum anderen auch
gegenwartige fundamentalistische Strémungen.1® Die fir viele zu komplexe Wirklich-
keit wird auf Uberschaubare, eindeutige Antworten reduziert. Auf der Suche nach ein-
deutigen Antworten herrschen Schemata wie: Entweder - Oder, Schwarz - Weil3,
Freund - Feind. Verbunden mit dieser Suche nach eindeutigen Antworten ist eine mas-
sive Autoritatsglaubigkeit. Vernunft und Erfahrung werden mit Skepsis betrachtet. Das
Bose wird bei den anderen gesucht; eigene Anteile an Konflikten und Krisen werden
nicht hinterfragt. Zudem gibt es eine Neigung, Probleme durch Eliminierung der ande-
ren zu losen.

Erkenntnis ist an eine sittliche Haltung und an ethische Verantwortung gebunden. Un-
sittlichkeit macht zur Erkenntnis unféahig. Das machen zwei ganz unterschiedliche Den-
ker deutlich. Der eine ist Theodor W. Adorno: ,Etwas von sexueller Rohheit, der Unfa-
higkeit zu unterscheiden, lebt in den groRen spekulativen Systemen des Idealismus,
allen Imperativen zum Trotz, und kettet deutschen Geist und deutsche Barbarei anei-
nander. Bauerngier ... verficht als Autonomie in der Metaphysik ihr Recht, alles Be-
gegnende auf sein Wesen so unterschiedslos zu reduzieren wie Landsknechte die
Frauen der eroberten Stadt. ... Der lange, kontemplative Blick jedoch, dem Menschen
und Dinge erst sich entfalten, ist immer der, in dem der Drang zum Objekt gebrochen,
reflektiert ist. Gewaltlose Betrachtung, von der alles Glick der Wahrheit kommt, ist
gebunden daran, dass der Betrachtende nicht das Objekt sich einverleibt: Nahe an
Distanz.“!” — Die andere ist die groRRe Heilige, Philosophin und Martyrerin, die ,vom
Kreuz gesegnete® Edith Stein. Fir Edith Stein sind Urteilskraft und Unterscheidungs-
fahigkeit, Werturteil und Ordnung der Gefiihle im Hinblick auf Bildung unerlasslich.

15 Vgl. Georg F. W. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts (WW 7, ed. Glockner) 19-37.

16 Vgl. Wolfgang Palaver, Fundamentalismus, in: Neues Lexikon der christlichen Moral (Hg. von H. Rot-
ter/G. Virt) Innsbruck 1990, 213-218.

17 Theodor W. Adorno, Minima moralia. Reflexionen aus dem beschéadigten Leben, in: Ges. Schriften 7,
Frankfurt a. M. 1980, Nr. 54.



Edith Stein sieht religiose Erziehung als Vermittlung von Lebenssinn an.*® Und es geht
ihr um ,Einfuhlung® im Sinne der Intersubjektivitdt Edmund Husserls. ,Zu den Sachen
selbst®, ist das Stichwort der Phanomenologie. Fatal wére ein narzisstisches Verliebt-
sein in das eigene Spiegelbild, ein Steckenbleiben im Saft der eigenen Befindlichkeit.
Entscheidend ist fur Edith Stein ein Ethos der Redlichkeit und der guten Sachlichkeit.
Edith Stein geht es nicht nur um eine ,Verdauungsphilosophie®, sondern um ein Ver-
stehen geistiger Personen, das nicht gewaltsam in Strategien ein- und unterordnet.
Mit einer inneren Reinheit und Aufmerksamkeit sollen nicht ,neue Dinge begriffen®
werden, ,sondern durch immer gréfdere Geduld, Anstrengung und Methode*“ dahin ge-
langt werden, die ,offenkundigen Wahrheiten mit seinem ganzen Selbst zu begrei-
fen.“1° Die Reinigung der Motive in der Erkenntnis, die durchaus mit Askese verbunden
sein kann, bedeutet nicht die absolute Vorurteilslosigkeit auf Seiten des Subjekts, auch
nicht die Leugnung der aktiven Rolle des Subjektes in der Erkenntnis. Wenn das Sub-
jekt sich seiner ethischen Verantwortung bewusst ist, kann es niichtern seine eigenen
Voraussetzungen hinterfragen, die subjektiven Bedingungen eingestehen und die ei-
genen Grenzen bewusst annehmen. Reinheit der Erkenntnis meint die Bereitschaft zur
unbestechlichen Selbstkritik, die Haltung der Redlichkeit und die wache Sensibilitat fir
die Erfahrung von auf3en. Und in diesem Anliegen sind sich zwei Traditionen, die zu-
nachst nicht viel miteinander zu tun haben, die mystische, spirituelle Tradition einer-
seits und die aufgeklarte Tradition zum anderen naher, als manche Verachter der Spi-
ritualitat und der Mystik meinen. In beiden Traditionen schlagt das Ideal der Reinigung
bzw. Reinheit, Klarheit und Lauterkeit in allen Dimensionen der Wirklichkeit immer wie-
der durch. Selbstaufklarung tber die Bedingungen der Mdglichkeit der eigenen Er-
kenntnis, kritische Durchleuchtung aller vorfindlichen Bilder und Ergebnisse, scho-
nungslose Analyse des Subjekts und seiner Welt, eine Reinigung der sittlichen Motive,
die Entdeckung der Passivitat der Vernunft.

Wenn wir nach den ethischen Voraussetzungen von Erkenntnis und Bildung suchen,
so stellt das auch die Frage nach den dominanten Ideen, nach den herrschenden Mei-

nungen in den Feuilletons, nach der Hoheit Gber die Stammtische, nach der Macht der

18 Hanna-Barbara Gerl, Unerbittliches Licht. Edith Stein: Philosophie-Mystik-Leben, Mainz 1991, 71-73.
Vgl. auch Elisabeth Endres, Edith Stein. Christliche Philosophin und judische Martyrerin, Minchen
1987.

19 Simone Weil, Schwerkraft und Gnade, Miinchen 1981, 158.



Uberschriften, das stellt die Frage nach ,Leit“kulturen, nach den gemeinsamen Grund-
lagen einer Gesellschaft und Europas. Was soll untergehen, was wird der Vergangen-
heit zugerechnet? Was wird systematisch ausgeblendet oder auf Zeit bzw. auf Dauer
einfach vergessen? Es gibt die Hegemonie von Ideen, eine Kolonisierung des Be-
wusstseins??, so, dass die Seelen verhext werden, das Miteinander langfristig vergiftet,
dass auf Sinn verzichtet wird.?!

Bildung steht in einem Gefiige von Politik, Wissenschaft, Medien, Ethik, Okonomie. Es
geht um die Reichweite von Theorien, um Anspriiche von Leitwissenschaften. Wem
wird die Definitionsgewalt Uber den Beginn und das Ende des Lebens zugeschrieben
oder wer reil3t sie an sich? Kdénnen wir der Naturwissenschaft die Entscheidung dar-
Uber, was der Mensch ist, welches Leben lebenswert ist und welches nicht, Gberlas-
sen? Die Versuchung, den rechten Menschen zu konstruieren, die Versuchung, mit
Menschen zu experimentieren, die Versuchung Menschen als Mull anzusehen und zu

beseitigen, ist kein Hirngespinst fortschrittsfeindlicher Moralisten.

Eine Religion der Gebildeten??

Das Christentum hat nicht als Religion der Gebildeten begonnen, es hat von Anfang
an einen ausgesprochen anti-elitaren (auch anti-bildungselitdren) Zug. Es preist viel
eher die Einfachen und Ungebildeten. Klassischer neutestamentlicher Beleg dafir ist
das erste Kapitel des Ersten Korintherbriefs: ,Schaut doch auf eure Berufung, Bruder!
Da sind nicht viele Weise im irdischen Sinn, nicht viele Machtige, nicht viele Vornehme,
sondern das Toérichte in der Welt hat Gott erwahlt, um die Weisen zuschanden zu ma-
chen, und das Schwache in der Welt hat Gott erwahlt, um das Starke zuschanden zu

machen® (1 Kor 1,26f.). Paulus hat mit seinen Aussagen im Lauf der Kirchen- und

20 Jurgen Habermas spricht hier von der Kolonisierung der Lebenswelt durch systemische Intervention.
Besondere Bedeutung kommt hier dem Recht zu, das - als kulturelle Institution - einerseits die Medien
Macht und Geld lebensweltlich verankern kann, auf der anderen Seite - als systemisch verfasster
Handlungszusammenhang - auf nicht-kommunikative Art in die Lebenswelt interveniert. (Jirgen Ha-
bermas, Theorie des kommunikativen Handeln Bd.2: Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft, Frank-
furt a. M. 1981, 522ff.)

21 Zum Verzicht auf Sinn durch das neuzeitliche Verstandnis von Wissenschaft und zur Verhexung des
Bewusstseins vgl. Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklarung. Philosophische
Fragmente, Frankfurt a. M. 1971, 9.28.

22 Bereitschaft zu kreativer Auseinandersetzung. Ein Gesprach mit dem Minchner Akademiedirektor
Florian Schuller, in: HK 68 (10/2014) 501-505.



Christentumsgeschichte immer wieder Nachfolger gefunden. Tatsachlich ist nach
christlichem Verstandnis Glaube nicht von einem bestimmten Bildungsstand oder Bil-
dungsgrad abhangig, weder im Sinn theologischer Bildung noch von allgemeiner Bil-
dung. Jeder theologisch oder auch sonst hochgebildete Christenmensch muss sich
gelegentlich vom Glauben ,einfacher” Menschen beschamen lassen, die ohne viel Um-
schweife helfen, wo Not am Mann ist und deren Gottvertrauen ohne differenziertes
kulturelles Wissen oder theologisches Reflexionsvermégen auskommt.

Das Christentum war von Anfang an Bildungsreligion. Es hat nach Aussage von His-
torikern in der Spatantike zum einen auf Grund seiner sozialen Diakonie den Kampf
der Religionen gewonnen, zum anderen, weil es moglich war, den Glauben auf einfa-
che Formeln zu bringen. Dazu kommt aber als drittes Moment, dass sich das Chris-
tentum seit dem zweiten Jahrhundert mit der zeitgendssischen intellektuellen Szene
auseinandergesetzt hat, und zwar in Anknipfung an das philosophische Denken, und
nicht an die Gotterkulte. Seine Botschaft war inhaltlich bestimmt. Wenn ich Jesus
Christus als wahren Menschen und wahren Gott verkiinde, bin ich gezwungen, inhalt-
lich zu denken und die ,fides quae“ zu reflektieren, Uber die bloRe ,fides qua“ hinaus-
zugehen. ,Dies eine Wissen, dass im Absoluten alles gleich ist, der unterscheidenden
und erflllten oder Erfullung suchenden und fordernden Erkenntnis entgegenzusetzen
oder sein Absolutes fur die Nacht auszugeben, worin, wie man zu sagen pflegt, alle
KlUhe schwarz sind, ist die Naivitat der leere an Erkenntnis.“?2 Wenn in der Nacht alle
Klihe schwarz erscheinen, d.h. wenn alle Religionen, Ideologien und Moden ohnehin
gleichguiltig sind, dann gibt es auch keine Anwalte fir Menschenrechte und fir Men-
schenwirde. Es ist wichtig, den Glauben an einen nicht selbstbezogenen, nicht egois-
tischen und auch nicht willkirlichen Gott ins Zentrum zu ricken: ,Wenn auch andere
Volker ihren Weg gehen und jedes den Namen seines Gottes anruft, so gehen wir
unseren Weg im Namen des Dreifaltigen Gottes.” (vgl. Mi 4,5) Glaube, Hoffnung und
Liebe entstehen nicht automatisch und schon gar nicht zwangslaufig aus Bildungspro-
zessen. Aber sie verlangen nicht den Verzicht auf solche Prozesse, sondern kénnen

von ihnen durchaus profitieren?*.

23 Georg W.F. Hegel, Phanomenologie des Geistes (Theorie Werkausgabe Bd. 3,22)

24 Ulrich Ruh, Christentum als Bildungsreligion, in: HK 62 (5/2008), 217-219.



Kluge Zeitbeobachter - wie jingst Peter Sloterdijk in seinem Buch Uber die ,schreckli-
chen Kinder der Neuzeit‘® - kommen bei ihren Analysen zum Schluss, wir wiirden
unser eigenes Leben mehr oder weniger zerstéren, weil wir die Beziehung zu unseren
Wurzeln, zu den Grundelementen unserer ldentitat abschneiden, weil jeder meint, sich
individuell neu erfinden zu mussen. Dagegen fordert Bildung, sich intensiv mit dem
auseinanderzusetzen, was mich pragt, mich kulturell sozialisiert hat. Die andere un-
verzichtbare Grunddimension von Bildung ist allerdings Zeitgenossenschaft, der Aus-
tausch mit meinen Zeitgenossinnen und Zeitgenossen. Wenn ich viel tiber meine ge-
schichtlichen Pragungen weil3, aber sozusagen in einem Turm ohne Fenster sitze, bin
ich nicht wirklich gebildet. Diese beiden Dimensionen von Bildung befruchten sich ge-
genseitig, unabhéngig davon, wie ihr Miteinander strukturiert ist, bei jedem von uns
sicher in unterschiedlicher Mischung.

Bei Bildung geht es wesentlich und Orientierungswissen und um Sinnfindung. Der
Glaube fragt nach einem letzten Sinn und Ziel unseres Lebens, ein Sinn und Ziel, das
nicht ins Leere geht, nicht in der Absurditéat des Alltags endet, sondern die Treue zur
Erde und die Hoffnung auf Glick miteinander verbindet und versdhnt. Orientierungs-
wissen, das Sinn erschliel3t, hat einen Wahrheits-, Freiheits- und Heilsbezug. Kirchli-
che Bildungsarbeit hat ein Bildungsverstandnis, das von Jesus, dem Ebenbild des un-

sichtbaren Gottes und von der Gottebenbildlichkeit eines jeden Menschen gepragt ist.

Die Gebildeten als Verachter des Glaubens?

Schon vor mehr als 200 Jahren machte der bedeutende protestantische Theologe und
Padagoge Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher darauf aufmerksam, dass gerade die
sog. Gebildeten die Verachter der Religion seien. In seinem Buch ,Uber die Religion.
Reden an die Gebildeten unter ihren Verachtern® heil3t es gleich zu Beginn der ersten
Rede: ,Jetzt besonders ist das Leben der gebildeten Menschen fern von allem, was
ihr (sc. der Religion) auch nur @hnlich ware. Ich weil3, dass Ihr eben so wenig in heiliger
Stille die Gottheit verehrt, als Ihr die verlassenen Tempel besucht, dass es in Euren
geschmackvollen Wohnungen keine anderen Hausgotter gibt, als die Spriiche der
Weisen und die Gesénge der Dichter, und dass Menschheit und Vaterland, Kunst und

25 Peter Sloterdijk, Die schrecklichen Kinder der Neuzeit, Suhrkamp Frankfurt a.M. 2014.



Wissenschaft, denn lhr glaubt dies alles ganz umfassen zu kénnen, so vdllig von Eu-
rem Gemite Besitz genommen haben, dass fur das ewige und heilige Wesen, welches
Euch jenseits der Welt liegt, nichts tbrig bleibt, und Ihr keine Gefuhle habt fir dasselbe
und mit ihm. Es ist Euch gelungen, das irdische Leben so reich und vielseitig zu ma-
chen, dass Ihr der Ewigkeit nicht mehr bedurfet, und nachdem Ihr Euch selbst ein Uni-
versum geschaffen habt, seid Ihr Gberhoben, an dasjenige zu denken, welches Euch
schuf.“?6

Schleiermacher charakterisiert die sog. Gebildeten nicht als Gegner bzw. Feinde des
Glaubens, sondern als dessen Verachter. Diese Unterscheidung ist bedeutsam und
auch zum Verstandnis der Gegenwartssituation instruktiv. Mit einem Gegner muss
man sich auseinandersetzen, man muss ihn ernst nehmen. Das Verachtete ist intel-
lektuell bereits endgultig erledigt und nur ein Relikt der Vergangenheit, das - aus wel-
chen Grinden auch immer - noch in die Gegenwart hineinragt. Genau dies scheint
auch die Einstellung zumindest eines Grof3teils der sog. Gebildeten unserer Zeit zum
Glauben zu sein. Religionssoziologische Untersuchungen dokumentieren immer wie-
der, dass gerade die akademisch gebildeten Eliten, die zugleich die Museen, Kunst-
ausstellungen, Theater und Opernhauser in besonderer Weise frequentieren, kaum
noch den Weg zum christlichen Gottesdienst finden. Sie besuchen Kirchen als Monu-
mente der abendlandischen Kultur, nicht um in ihnen zu beten. Der Glaube scheint
primar etwas fur einfachere Gemuter zu sein, nichts fir die Reprasentanten des Geis-
tes, die, wie Schleiermacher sich pointiert ausdruckt, ,ihr irdisches Leben so reich und
vielseitig“ gemacht haben, dass sie meinen, der Ewigkeit nicht mehr zu bedurfen. Ge-
rade die Auseinandersetzungen mit der islamischen Welt zeigen, dass sich unsere
Eliten unwohl fihlen, wenn sie mit Menschen konfrontiert werden, fur die der Glaube
noch eine bestimmende Wirklichkeit, nicht nur etwas Antiquiertes darstellt. Sehr
schnell macht dann das Totschlagwort ,Fundamentalismus® die Runde, welches es
erubrigt, sich ernsthaft mit den religiés bestimmten Argumenten Andersdenkender

auseinanderzusetzen.

Erwachsen glauben

26 Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Veréachtern. Mit fortlaufender Ubersicht des
Gedankenganges in der Ausgabe v. Rudolf Otto, Goéttingen 71991, 18 f.



Papst Benedikt XVI. hat vor seiner Papstwahl angesichts der gegenwartigen Situation
gefordert, im Glauben erwachsen zu werden. ,Wir sind gerufen, um wirklich Erwach-
sene im Glauben zu sein. Wir sollen nicht Kinder im Zustand der Unmundigkeit bleiben.
Was heil3t, unmindige Kinder im Glauben sein? Der hl. Paulus antwortet: Es bedeutet,
,ein Spiel der Wellen zu sein, hin- und hergetrieben von jedem Widerstreit der Meinun-
gen.” (Eph 4, 14) Erwachsen glauben, das heil3t, dass er seine Verantwortung nicht
infantil delegiert, nicht an die anderen, nicht an das Volk. Fur einen erwachsenen Glau-
ben ist die Freundschaft mit Jesus zentral: ,Erwachsen ist nicht ein Glaube, der den
Wellen der Mode und der letzten Neuheit folgt; erwachsen und reif ist ein Glaube, der
tief in der Freundschaft mit Christus verwurzelt ist.“?’

Wer erwachsen glaubt, ist nicht mehr infantil und auch nicht pubertar. Infantil ist der,
der es sich mit keinem vertun will, weil er Angst vor Liebes- und Sympathieentzug hat
uns sich nicht getraut, jemandem zu widersprechen. Infantile vermeiden in ihrer Suche
nach Harmonie jeden eigenen Standpunkt. Sie gehen stdndig Symbiosen ein, sind
jedoch unfahig zu Beziehungen unter freien und erwachsenen Menschen. Im Alltag
auRert sich das im nicht fragen, nicht fordern, nicht zugreifen Kénnen und im nicht nein
sagen Konnen. Pubertar sind bloRe Neinsager. Viele Nein-Sager haben keinen Hu-
mor, sie kdnnen nicht tber sich selbst lachen, sie sind kampfwitig verbissen. Das Nein
ist nekrophil, wenn es aus dem Hass oder aus einer hochmutigen Abwehrreaktion
kommt. Erwachsen sind auch nicht die Wendehalse. Die Wendehdlse sind Uberall da-
bei, die Widerspriche gehéren zum System. Im Zeitalter des kulturellen Pluralismus
neigen nicht wenige dazu, die widerspruchlichsten Auffassungen im Bereich der Ethik
oder Religion gelten zu lassen. Wer an dieser unterschiedslosen Liberalitat, an dieser
schlechten Gleichheit Anstol3 nimmt, gilt als intolerant.

Im Glauben nimmt der Christ teil an der Vorliebe Gottes fir Mensch und Welt. Glauben
ist Horen und Annehmen des endgultigen Ja Wortes, der irreversiblen Zusage. Die
christliche Botschatft ist eine Chiffre flr schépferische Lebensfreundlichkeit. Glaube als
freies Antwortgeschehen auf die Selbstmitteilung Gottes ist der Mitvollzug dieser Op-
tion Gottes fur Mensch und Welt. Er schliel3t eine Option und eine Lebenswahl ein. Es

bedeutet - um des Ja willen - auch Abschied und Absage. Die Kraft der Entscheidung

27 Josef Kardinal Ratzinger bei der ,Missa pro eligendo papa“ (HI. Messe zur Wahl des Papstes) am
18.4.2005.



fur das Reich Gottes zeigt sich im Mut zum Nein gegentber Gotzen, dem Mammon
(Mt 6,19-21), gegenuber kollektiven Egoismen, zerstorenden Machten, Ungerechtig-
keit und Unterdriickung. Ein Gebot der Stunde ist die Unterscheidung der Geister (1
Thess 5,21; 1 Joh 4,1) zwischen fanatischen und zerstérerischen bzw. erlésenden und
befreienden Gottesbildern, zwischen Jesus Christus und Verfuhrern, zwischen dem
Geist und dem Ungeist.

Bildungsarbeit soll helfen, barbarische, gott- und menschenverachtende Ideologien zu
durchschauen. Ideologien sind falsche Bilder vom Menschen und seiner Welt, Bilder
vom Menschen, wenn Wirde oder Verachtung zu einer Frage des Geschmacks und
der Laune verkommen, Leben oder Tod zur Frage des besseren Durchsetzungsver-
maogens wird, Wahrheit oder Luge eine Frage der besseren Taktik, Liebe oder Hass
eine Frage der Hormone, Friede oder Krieg eine Frage der Konjunktur. Konstitutiv far
Ideologie in der negativen Pragung des Begriffes ist es, dass sie ein ,besonderes In-
teresse als allgemeines“?® darstellt. Bildung soll jenseits von Fundamentalismus und
permissiver Gleichgultigkeit zur Unterscheidung der Geister verhelfen, zu einer Urteils-
kraft im personlichen, aber auch im politischen Bereich. Dabei geht es um ein Senso-
rium, Entwicklungen, die im Ansatz schon da sind, aber noch durch Vielerlei Gberlagert
werden, voraus zu fuhlen. Sie blickt hinter die Masken der Propaganda, hinter die Rhe-
torik der Verfuhrung, sie schaut auf den Schwanz von Entwicklungen. Bei der Unter-
scheidung der Geister geht es um ein Zu-Ende-Denken und Zu-Ende-Fihlen von An-
trieben, Motiven, Kraften, Stromungen, Tendenzen und mdéglichen Entscheidungen im
individuellen, aber auch im politischen Bereich. Was steht an der Wurzel, wie ist der
Verlauf und welche Konsequenzen kommen heraus? Entscheidend ist positiv die
Frage, was auf Dauer zu mehr Trost, d.h. zu einem Zuwachs an Glaube, Hoffnung und
Liebe fuhrt. Negativ ist es die Destruktivitat des Boésen, das vordergrindig unter dem
Schein des Guten und des Faszinierenden antritt. Bildung soll so gesehen ein Frih-
warnsystem aufbauen und eine Starkung des Immunsystems gegenuber tddlichen Vi-

ren sein.

28 Karl Marx, Die Deutsche Ideologie (1845/46), in: MEW 3, 48. Vgl. zum Ideologiebegriff: Richard
Schaeffler, Ideologiekritik als philosophische und theologische Aufgabe, in: ThQ 155 (1975) 97-116;
Bernhard Welte, Ideologie und Religion, in: CGG 21, 79-106; Walter Kern, Kirche im Horizont der
Ideologiekritik, in: Ders., Disput um Jesus und um Kirche, Innsbruck 1980, 156-190; U. Dierse, Art.
Ideologie, in: HWP 4, 158 - 185.



An die Rander des Denkens??

In den grof3en Kirchen in Deutschland herrscht weithin Einigkeit dartiber, dass es nicht
ausreicht, die Bestande solide zu verwalten, sondern dass es eine gréRere Bereit-
schaft braucht, um neue Christen zu werben und alle Formen des kirchlichen Lebens
auf ihre missionarischen Mdglichkeiten hin auszuloten. Dabei sollte man gerade die
Bildungsarbeit nicht unterschatzen: SchlieRlich nehmen immer wieder ,Fernstehende”
entsprechende Angebote wahr, die sich normalerweise nicht im Gottesdienst blicken
lassen, entsteht so mdglicherweise Interesse an religids-theologischen Fragestellun-
gen, gibt es die Chance, zumindest Vorurteile abzubauen.

Wenn es denn stimmt, dass die Religion in Europa als 6ffentlicher Faktor stéarker be-
merkbar wird und in Zukunft noch starker auf die Tagesordnung drangt, woflr in der
Tat einiges spricht, dann entsteht auch dadurch ein wachsender Bedarf an gebildeten
Christen. Schliel3lich braucht es solide Kenntnisse fur eine ,Unterscheidung der Geis-
ter in der religidsen Szene und entsprechend informierte Urteilskraft bei der Einschat-
zung und Abwagung religiéser Anspriche an das sakulare Gemeinwesen.
Entscheidend bleiben geistig-geistliche Offenheit und die Bereitschaft zu kreativer
Auseinandersetzung mit den Fragen der Gegenwart. Aber Giberraschende Orte souve-
raner Gastfreundschatft, intellektuelle Diakonie, gepaart mit demitigem Selbstbe-
wusstsein, vor allem ein Herz, Kopf und Sinne weitendes Gehen an die Rander des
Denkens, um Papst Franziskus zu zitieren: Die ,Selbstbezogenheit der Kirche“ sei der
Grund fir das Ubel in ihren Institutionen. Jorge Bergoglio kritisierte eine um sich selbst
kreisende Kirche, die sich selbst genug sei und die in ,theologischen Narzissmus* ver-
falle. Zweck der Kirche sei die Verkindigung des Evangeliums. Daher misse sie sich
an die Grenzen menschlicher Existenz vorwagen. ,Evangelisierung setzt apostoli-
schen Eifer” und ,kihne Redefreiheit voraus, damit sie aus sich selbst herausgeht®,
,hicht nur an die geographischen Rander, sondern an die Grenzen der menschlichen
Existenz: die des Mysteriums der Sinde, des Schmerzes, der Ungerechtigkeit, der
Ignoranz, der fehlenden religiosen Praxis, des Denkens und jeglichen Elends®. Eine
egozentrische Kirche ,beansprucht Jesus fur ihr Eigenleben und lasst ihn nicht nach

aullen treten®. So eine Kirche glaube, dass sie schon das eigentliche Licht sei, hore

29\V/gl. dazu Ulrich Ruh, Christentum als Bildungsreligion, in: HK 62 (5/2008), 217-219.



auf, ,das Geheimnis des Lichts® zu sein und lebe nur noch, ,um die einen oder anderen
zu beweihrauchern®.

Die Kirche sollte versuchen, zum einen moglichst viele ihrer Mitglieder bei Bildungs-
angeboten mitzunehmen und zum anderen nicht Ubersehen, dass gerade durch Bil-
dungsarbeit Menschen angesprochen werden kdnnen, die sich sonst nicht oder nur
wenig am kirchlichen Leben beteiligen. Bildungsarbeit ist neben der Diakonie einer der
Orte, wo Kirche aul3erhalb ihrer selbst am deutlichsten prasent ist und wahrgenommen

wird, und hat damit im besten Sinne einen missionarischen Impetus.

Gewalt, Frieden und Bildung

~Je religidser, desto gewaltbereiter’. Das Kriminologische Forschungsinstitut Nieder-
sachsen erforschte die Gewaltbereitschaft unter Jugendlichen in Abhangigkeit zur ih-
rer Konfession. Die Forscher kommen zu dem Schluss, je religidoser Jugendliche leben,
desto gewaltbereiter sind sie. Ganz oben stehen Muslime. Bei evangelischen und ka-
tholischen Jugendlichen zeigte sich eine gegenlaufige Tendenz: Wer seinen Glauben
lebt, begeht seltener jugendtypische Straftaten.3°

In den Religionen mischen sich Heiliges und Gewalt, Wesen und Unwesen. Deshalb
sind Offenbarung und Aufklarung kritisch zu vermitteln. Es bedarf der Bereitschaft zur
Selbstkritik, zur Reinigung des Gedachtnisses und zum Lernen von den anderen. Es
braucht eine 6ffentliche Auseinandersetzung tber und mit Religion. Eine Privatisierung
von Religion hinter verschlossene Kirchen- oder Moscheetiiren kann nicht das Ziel
sein. Religion braucht den 6ffentlichen Diskurs, sie muss daher auch an Schulen einen
Platz haben. Kirchliche Bildungsarbeit und ein gut gemachter Religionsunterricht sind
die beste Fundamentalismus-Vorbeugung.3! Bildungsarbeit ist gegenwartig nicht sel-
ten mit dem Auftrag verbunden, zum Verstandnis zwischen Kulturen und Sprachgrup-
pen beizutragen, Versohnung zu stiften, Verzeihen zu erméglichen, Mediation zu er-
wirken. Blol3 die Aufarbeitung der Vergangenheit von den anderen zu fordern, wére zu

wenig.

30 Vgl. dazu Suddeutsche Zeitung 5. Juni 2010.

31 Wolfgang Weirer, Guter Religionsunterricht beugt Fundamentalismus vor, in: miteinander 1-2/2015,
8-9.



