
75 Jahre Theologische Kurse 
Innsbruck, 18. September 2015 
Bischof Manfred Scheuer 

 

 

Ist Dummheit eine Sünde? 

Oder: Warum ein einfacher Glaube allein nicht (mehr) genügt 

 

Komplexität und Unübersichtlichkeit? 

 

1. Techniken und Prozesse ständig neu – Auto-Electronic – e-mails mit cc an alle 

2. Überregulierungen TQM – ISO 9000 – viel Prozess, wenig Ergebnis 

3. Informations-Seuche statt Orientierung - manche werden zu digitalen Deppen 

4. Keiner traut sich: Kommissionen, Gutachter, Berater, Konsenssoße 

5. Der Beweis: Nebelsprachen1 

Viele Autoren wie Ulrich Beck, Jürgen Habermas oder Jean-Francois Lyotard betrach-

ten Komplexität als ein wesentliches Merkmal unserer Transformationsgesellschaft; 

die Komplexität führt zu Ungewissheit, daraus ergibt sich ein Gefühl der Überforde-

rung. Wo sich Unsicherheit und Unübersichtlichkeit breit machen, schleicht sich auch 

die Angst ein. Und Angst ist nicht nur ein guter Ratgeber in Gefahr oder ein Signal in 

der Dunkelheit, sie kann auch unberechenbar und sogar böse machen. Die gegenwär-

tige Gesellschaft ist durch ein hohes Maß an Komplexität und Pluralismus, durch eine 

massive Unübersichtlichkeit gekennzeichnet. Traditionelle Sinn- und Wertsysteme 

bröseln. Institutionen wie Staat, Parteien, Interessensvertretungen verlieren an Ge-

staltkraft und an Glaubwürdigkeit. Eine Reaktion auf diese Unsicherheit und Unbe-

haustheit ist der Fundamentalismus. Fundamentalismus meint (auch) ein Denkverhal-

ten, das die komplexe Wirklichkeit auf Überschaubares, auf Einfaches reduzieren will.  

 

Die Ambivalenz der Einfachheit 

 

In den Medien, in Politik, Gesellschaft und Kirche beruft man sich immer noch und 

immer wieder auf das Denken, Empfinden, Meinen, Verhalten und Glauben des soge-

nannten einfachen Menschen. In der Kirche beruft man sich gegen die Theologen auf 

                                                 
1 Dieter Brandes und Nils Brandes, www.konsequent-einfach.com 



die einfachen Leute, aber auch gegen die Hierarchie auf das einfache Fußvolk. Die 

Attribute einfach, natürlich, normal, spontan, unkompliziert, instinktiv, gesund, unver-

braucht, unverdorben, kindlich, heil, unkritisch, gläubig, treu, zuverlässig, ursprünglich, 

geordnet, unmittelbar, redlich, rechtschaffen, wahrhaftig, glücklich, beharrend, fromm, 

bescheiden, willig, ehrlich, genügsam, realistisch, gemäßigt, fleißig, lebensbejahend 

u. a. m. verbinden sich zur vagen Idee eines Menschenbildes, das vielleicht wider-

sprüchlich ist und dennoch mit Selbstverständlichkeit aus verschiedenstem Interesse 

und Strategie verwendet wird. 

Was meint „einfach“ und „Einfachheit“? Positiv bedeutet „Einfach“ Klarheit und Ver-

zicht: „Vollkommenheit entsteht nicht dann, wenn man nichts mehr hinzufügen kann, 

sondern, wenn man nichts mehr wegnehmen kann.“ Dieses Wort von Antoine de Saint-

Exupéry wird häufig in der Managementliteratur zitiert.2 „Verzicht nimmt nicht. Der Ver-

zicht gibt. Er gibt die unerschöpfliche Kraft des Einfachen.“ (Martin Heidegger)3  

Und „einfache“ Menschen hatten gegenüber Ideologien oft einen besseren Durchblick 

als Intellektuelle. Als Adolf Hitler, beim deutschen Einmarsch in Paris am 14. Juni 1940 

am Höhepunkt seiner Macht und seiner Erfolge war, notierte Theodor Haecker in sei-

nen „Tag- und Nachtbüchern 1939 bis 1945“ (München 1947): „In vielen einfachen 

Menschen ist heute ein dumpfes Ahnen, dass auf unseren Erfolgen kein Segen ruht 

und keiner ruhen kann.“4 Es war z.B. der einfache Bauer und Mesner Franz Jägerstät-

ter, der schon 1938 die Dämonie des Nationalsozialismus durchschaute und der des-

halb zu einem klaren Nein gegenüber dem Gott und Menschen verachtenden Regime 

und den von diesem ausgelösten Krieg kam. 

Dag Hammarskjöld, der Mystiker auf dem Sessel eines UNO-Generalsekretärs, 

schreibt über die Einfachheit: „Einfachheit heißt, die Wirklichkeit nicht in Beziehung auf 

uns zu erleben, sondern in ihrer heiligen Unabhängigkeit. Einfachheit heißt, sehen, 

urteilen und handeln von dem Punkt her, in welchem wir in uns selber ruhen. Wie vieles 

fällt da weg! Und wie fällt alles andere in die rechte Lage! Im Zentrum unseres Wesens 

ruhend begegnen wir einer Welt, in der alles in gleicher Art in sich ruht. Dadurch wird 

                                                 
2 I. Zeilhofer-Ficker, Rückkehr zur Einfachheit, Genios-Verlag München 2015.  

3 Martin Heidegger, Der Feldweg, Frankfurt a.M. 1947, 7. 

4 Werke II (Tag- u. Nachtbücher 1939–45), 31959. 

 



der Baum zu einem Mysterium, die Wolke zu einer Offenbarung und der Mensch zu 

einem Kosmos, dessen Reichtum wir nur in Bruchteilen erfassen. Für den Einfachen 

ist das Leben einfach, aber es eröffnet ein Buch, in welchem wir nie über die ersten 

Buchstaben hinauskommen.“5 

 

Exkurs: Kritik Hegels 

 

Ist Einfachheit, ist der einfache Mensch positiv oder negativ besetzt? Exemplarisch für 

die Philosophie möchte ich die Kritik Hegels am sogenannten gesunden Menschen-

verstand und am einfachen Menschen kurz anschneiden. Es ist für Hegel der soge-

nannte „gesunde Menschenverstand“, der in seiner natürlichen Unerschütterlichkeit 

den Aufstieg des Geistes trivial, fromm und unwahr werden lässt. In der „Vorrede“ zur 

„Phänomenologie des Geistes“ konfrontiert Hegel die Gültigkeit des gesunden Men-

schenverstandes mit den wahren Gedanken und mit der wissenschaftlichen Einsicht 

in der Arbeit des „Begriffs“: „In Ansehung der eigentlichen Philosophie sehen wir für 

den langen Weg der Bildung, für die ebenso reiche als tiefe Bewegung, durch die der 

Geist zum Wissen gelangt, die unmittelbare Offenbarung des Göttlichen und den ge-

sunden Menschenverstand, der sich weder mit anderem Wissen noch mit dem eigent-

lichen Philosophieren bemüht und gebildet hat. ... Es ist nicht erfreulich zu bemerken, 

dass die Unwissenheit und die form- wie geschmacklose Rohheit selbst, die unfähig 

ist, ihr Denken auf einen abstrakten Satz, noch auf den Zusammenhang mehrerer fest-

zuhalten, bald die Freiheit und Toleranz des Denkens, bald aber Genialität zu sein 

versichert.“6  

Es sind allzu viele Gültigkeiten und Unmittelbarkeiten, deren Unbedachtheit der ge-

sunde Menschenverstand protegiert.7 Und es gibt für Hegel keinen bequemeren, d. h. 

bequemlicheren, Weg zur Wissenschaft, als sich auf den gesunden Menschenver-

stand zu verlassen. Das Absolute und das Triviale, das Erhabene und das Unwahre, 

                                                 
5 Dag Hammarskjöld, Zeichen am Weg. Das spirituelle Tagebuch des UN-Generalsekretärs. Droe-

mer/Knaur, München 1965, zitiert nach: Erweiterte und kommentierte Neuausgabe. Urachhaus, Stutt-
gart 2011, 150. 

6 Georg F. W. Hegel, Phänomenologie des Geistes (PhB 114), Hamburg 1999, 46f. Vgl. dazu Kurt Krenn 
(Hg.), Der einfache Mensch in Theologie und Kirche (Linzer Philosophisch-theologische Reihe Bd. 3), 
Linz 1974. 

7 Georg F. W. Hegel, Phänomenologie des Geistes (PhB 114), Hamburg 1999, 47. 



das Unendliche und das Ungeistige bilden im Tun des gesunden Menschenverstandes 

jene widersprüchliche Koalition, der von Hegel der Widerspruch und der beständige 

Kampf angesagt werden. 

Wenn die reine Idee der Philosophie ohne wissenschaftlichen Umfang mit Geist als 

eine Naivität sich ausdrückt, welche nicht zur „Objektivität eines systematischen Be-

wusstseins gelangt“, ist es „der Abdruck einer schönen Seele, welche die Trägheit 

hatte, sich vor dem Sündenfall des Denkens zu bewahren, aber auch des Muts ent-

behrte, sich in ihn zu stürzen, und seine Schuld bis zu ihrer Auflösung durchzuführen, 

darum aber auch zur Selbstanschauung in einem objektiven Ganzen der Wissenschaft 

nicht gelangte.“ Hegel greift in seiner Phänomenologie des Geistes den Begriff der 

„schönen Seele“ kritisch auf und bezeichnet ihn als einen Typus, der sich selbst den 

Zustand der Unschuld bewahrt, aber um den Preis, nichts in der Welt zu bewirken, 

„nicht zum Dasein [zu] gelangen“. Diese „wirklichkeitslose“ schöne Seele, so Hegel, 

„zerfließt in sehnsüchtiger Schwindsucht“8. Ebenso ist der reine Standpunkt der Kritik 

defizitär. Der reine Standpunkt der Kritik muss sich in abgewandelter Form den Vor-

wurf Hegels an die ‚reine Seele’ gefallen lassen.9 Das Gehabe der Empörung ist nicht 

wirklich beim anderen, kann sich nicht handelnd auf den anderen einlassen. Reine 

Negation bleibt wirklichkeitslos, sie hält an der Versöhnung als leerer Abstraktion fest 

und verweigert das Da-Sein, die Ent-äußerung und will am Wissen der eigenen Nega-

tion festhalten. (Ende Exkurs) 

 

 

Je religiöser, desto dümmer? 

 

Religionen haben weltweit gesehen wachsenden Zulauf. Allerdings stellt dieser Um-

stand keine Rückkehr zur traditionellen religiösen Praxis dar. Vielmehr hat die Globa-

lisierung eine Trennung zwischen Religion, Nation und Kultur bewirkt: Jeder bastelt 

sich heute seinen eigenen Glauben. Zigtausende Übertritte von Muslimen in Mittela-

sien zu den Zeugen Jehovas belegen diesen Umstand ebenso wie Konversionen von 

                                                 
8 A.a.O. 713. 

9 Dieses Wesen „lebt in der Angst, die Herrlichkeit seines Innern durch Handlung und Dasein zu befle-
cken, und um die Reinheit seines Herzens zu bewahren, flieht es die Berührung der Wirklichkeit und 
beharrt in der eigensinnigen Kraftlosigkeit, seinem zur letzten Abstraktion zugespitzten Selbst zu ent-
sagen.“ (Phänomenologie des Geistes VI C c, in: Bd. 9, 360). 

https://de.wikipedia.org/wiki/Ph%C3%A4nomenologie_des_Geistes


Europäern zum Salafismus. Religiosität ist eine individuelle Angelegenheit geworden. 

Das führt, so der Islamwissenschaftler Olivier Roy, zu „heiliger Einfalt“, einer anti-intel-

lektuellen Haltung, die einen unmittelbaren, gefühlsbetonten Zugang zum Heiligen er-

wartet und sich damit als idealer Nährboden für religiösen Fundamentalismus erweist. 

Olivier Roy analysiert die enormen Herausforderungen, die diese Entwicklungen an 

den Staat und die Gesellschaft stellen. Die These des Buches „Heilige Einfalt“: Die 

Säkularisierung hat Religion von der Kultur abgelöst und damit autark gemacht. Des-

halb gibt es die große Gefahr, dass sich Religion gegenüber der Gesellschaft abkap-

selt, mit frustrierenden Konsequenzen für die Gesellschaft wie für die Religion. Religi-

onen werden durch solche Abkapselung letztlich dumm.10 

„Je religiöser ein Mensch, desto mehr glaubt er; je mehr er glaubt, desto weniger denkt 

er; je weniger er denkt, desto dümmer ist er; je dümmer er ist, desto leichter kann er 

beherrscht werden. Das gilt für Sektenmitglieder ebenso wie für die Anhänger der gro-

ßen Weltreligionen mit gewalttätig intolerantem ‚Wahrheits‘-Anspruch. Dagegen hilft, 

auf Dauer, nur Aufklärung.“ (Adolf Holl, Religionssoziologe)11 

„Je religiöser, desto weniger gebildet“, unter diesem Titel veröffentlichte „Die Zeit“ in 

der ersten Ausgabe des Jahres 2015 ein Interview mit dem Bildungsforscher Marcel 

Helbig12. Dessen Studie hatte das überraschende Ergebnis gebracht, dass Gottes-

dienstbesucher eine bessere Bildung haben als Menschen, die nicht in die Kirche ge-

hen und dass eine ganze Reihe von Studien zeigen, dass sich der Kirchgang positiv 

auf Kompetenzen und Schulabschlüsse auswirkt. In den USA gilt sogar: je häufiger, 

desto besser. Freilich: Für Deutschland und auch für das restliche Europa gilt das 

nicht. Anders als in den USA kann man hier nicht sagen: Je häufiger ich in die Kirche 

gehe, umso größer ist mein Bildungserfolg. Regelmäßiger Kirchgang hat in Deutsch-

land keinen Effekt. Dafür aber Kirchenbesuch an Ostern und Weihnachten. Wer das 

macht, hat mehr Erfolg in der Schule als Menschen, die nie in die Kirche gehen. Es 

wurde auch die Religiosität der Kinder gemessen und die Verbindung von Religiosität  

und Bildung untersucht. „Je religiöser, desto weniger gebildet“, war ein Teilergebnis. 

Wobei unklar ist, ob jemand religiös wird, weil er weniger gebildet ist, oder ob sich 

                                                 
10 Olivier Roy, Heilige Einfalt. Über die politischen Gefahren entwurzelter Religionen. Aus dem Franzö-

sischen von Ursel Schäfer, München 2010. 

11 www.atheisten.org 

12 Je religiöser, desto weniger gebildet, Interview mit dem Bildungsforscher Marcel Helbig von Rudi 
Novotny und Arnfried Schenk, in: Die Zeit Nr. 1/2015. 



Religiosität negativ auf Lernfortschritte auswirkt. Das heißt aber nicht, dass sich der 

Katholizismus negativ auf die Bildungschancen auswirke. Bildungserfolg hat nichts mit 

Konfession zu tun. Die Benachteiligung der Katholiken war durch soziale Herkunft er-

klärbar. Und in den Städten hätten Katholiken einen überdurchschnittlichen Bildungs-

erfolg.  

 

Ist Dummheit eine Sünde? 

 

Thomas von Aquin stellt in seiner theologischen Summa die Frage, ob Dummheit eine 

Sünde sei.13 Er antwortet: Die Torheit bzw. Dummheit (stultitia), die Stumpfsinnigkeit 

und Herzensblödheit einschließt, ist nicht frei von Sünde, wenn der Mensch sich so 

sehr in die irdischen Dinge versenkt, dass er untauglich wird, die göttlichen Dinge auf-

zunehmen. Das Laster der Torheit entstammt für den Aquinaten zumeist der „luxuria“, 

d. h. der Üppigkeit, der Vergnügungssucht, der Genusssucht, auch der Zügellosigkeit 

in der Ausübung der Macht oder in der Sexualität. Die „Unkenntnis“ ist bei ihm in De 

malo 3,7 neben der Selbstsucht und der Notwendigkeit des Sterbens das Material der 

Erbsünde, worin sie sich auswirkt. 

Alles Böse enthält ein Fehlurteil; es ist eine falsche Wertschätzung. Das Böse ist Irr-

tum, Täuschung, falsches Bewusstsein, Ideologie. Die Verweigerung und Verachtung 

des Denkens und der Differenzierung ist die Wurzel von vielen Vorurteilen, von Un-

recht, von Verdrehung und Vergiftung. Eine solche Verweigerung des Denkens und 

der Verantwortung zeigt sich gegenwärtig in einer faulen und schlechten Liberalität, 

die unterschiedslos, ohne konkret und genau hinzuschauen, den Menschen gleiches 

Recht widerfahren lässt. Wer aber an dieser unterschiedslosen Liberalität, an dieser 

schlechten Gleichheit Anstoß nimmt, gilt als intolerant. Eine solche Liberalität, die un-

terschiedslos den Menschen gleiches Recht widerfahren lässt, eine unterschiedslose 

Güte gegen alles, schlägt letztlich um in Kälte und Rohheit gegen jedes.14 Die Wende-

hälse sind überall dabei, die Widersprüche gehören zum System. Die Unterscheidung 

zwischen Humanität und Barbarei, zwischen sittlichen Prinzipien und verbrecherischen 

                                                 
13 Thomas von Aquin, Summa Theologiae II-II, 46 art 2 und 3.; vgl. Otto Hermann Pesch, Thomas von 

Aquin. Größe und Grenze mittelalterlicher Theologie, Mainz 1988, 254ff. 

14 Theodor W. Adorno, Minima moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben (Ges. Schriften 4, 
hg. von R. Tiedemann) Frankfurt 1980, 85. 



Grundsätzen liegt dann auf der Ebene der bloßen Emotion oder des Durchsetzungs-

vermögens.15 Die Selbstbeschränkung des Denkens, das sich skeptisch weigert, Ent-

scheidungen zu treffen und nach Gerechtigkeit zu suchen, wird insgeheim zur Kompli-

zin des (Un)rechtes des Stärkeren.  

Die Verweigerung des Denkens und der Denkarbeit kennzeichnet zum anderen auch 

gegenwärtige fundamentalistische Strömungen.16 Die für viele zu komplexe Wirklich-

keit wird auf überschaubare, eindeutige Antworten reduziert. Auf der Suche nach ein-

deutigen Antworten herrschen Schemata wie: Entweder - Oder, Schwarz - Weiß, 

Freund - Feind. Verbunden mit dieser Suche nach eindeutigen Antworten ist eine mas-

sive Autoritätsgläubigkeit. Vernunft und Erfahrung werden mit Skepsis betrachtet. Das 

Böse wird bei den anderen gesucht; eigene Anteile an Konflikten und Krisen werden 

nicht hinterfragt. Zudem gibt es eine Neigung, Probleme durch Eliminierung der ande-

ren zu lösen. 

Erkenntnis ist an eine sittliche Haltung und an ethische Verantwortung gebunden. Un-

sittlichkeit macht zur Erkenntnis unfähig. Das machen zwei ganz unterschiedliche Den-

ker deutlich. Der eine ist Theodor W. Adorno: „Etwas von sexueller Rohheit, der Unfä-

higkeit zu unterscheiden, lebt in den großen spekulativen Systemen des Idealismus, 

allen Imperativen zum Trotz, und kettet deutschen Geist und deutsche Barbarei anei-

nander. Bauerngier … verficht als Autonomie in der Metaphysik ihr Recht, alles Be-

gegnende auf sein Wesen so unterschiedslos zu reduzieren wie Landsknechte die 

Frauen der eroberten Stadt. … Der lange, kontemplative Blick jedoch, dem Menschen 

und Dinge erst sich entfalten, ist immer der, in dem der Drang zum Objekt gebrochen, 

reflektiert ist. Gewaltlose Betrachtung, von der alles Glück der Wahrheit kommt, ist 

gebunden daran, dass der Betrachtende nicht das Objekt sich einverleibt: Nähe an 

Distanz.“17 – Die andere ist die große Heilige, Philosophin und Märtyrerin, die „vom 

Kreuz gesegnete“ Edith Stein. Für Edith Stein sind Urteilskraft und Unterscheidungs-

fähigkeit, Werturteil und Ordnung der Gefühle im Hinblick auf Bildung unerlässlich. 

                                                 
15 Vgl. Georg F. W. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts (WW 7, ed. Glockner) 19–37. 

16 Vgl. Wolfgang Palaver, Fundamentalismus, in: Neues Lexikon der christlichen Moral (Hg. von H. Rot-
ter/G. Virt) Innsbruck 1990, 213-218. 

17 Theodor W. Adorno, Minima moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben, in: Ges. Schriften 7, 
Frankfurt a. M. 1980, Nr. 54. 



Edith Stein sieht religiöse Erziehung als Vermittlung von Lebenssinn an.18 Und es geht 

ihr um „Einfühlung“ im Sinne der Intersubjektivität Edmund Husserls. „Zu den Sachen 

selbst“, ist das Stichwort der Phänomenologie. Fatal wäre ein narzisstisches Verliebt-

sein in das eigene Spiegelbild, ein Steckenbleiben im Saft der eigenen Befindlichkeit. 

Entscheidend ist für Edith Stein ein Ethos der Redlichkeit und der guten Sachlichkeit. 

Edith Stein geht es nicht nur um eine „Verdauungsphilosophie“, sondern um ein Ver-

stehen geistiger Personen, das nicht gewaltsam in Strategien ein- und unterordnet. 

Mit einer inneren Reinheit und Aufmerksamkeit sollen nicht „neue Dinge begriffen“ 

werden, „sondern durch immer größere Geduld, Anstrengung und Methode“ dahin ge-

langt werden, die „offenkundigen Wahrheiten mit seinem ganzen Selbst zu begrei-

fen.“19 Die Reinigung der Motive in der Erkenntnis, die durchaus mit Askese verbunden 

sein kann, bedeutet nicht die absolute Vorurteilslosigkeit auf Seiten des Subjekts, auch 

nicht die Leugnung der aktiven Rolle des Subjektes in der Erkenntnis. Wenn das Sub-

jekt sich seiner ethischen Verantwortung bewusst ist, kann es nüchtern seine eigenen 

Voraussetzungen hinterfragen, die subjektiven Bedingungen eingestehen und die ei-

genen Grenzen bewusst annehmen. Reinheit der Erkenntnis meint die Bereitschaft zur 

unbestechlichen Selbstkritik, die Haltung der Redlichkeit und die wache Sensibilität für 

die Erfahrung von außen. Und in diesem Anliegen sind sich zwei Traditionen, die zu-

nächst nicht viel miteinander zu tun haben, die mystische, spirituelle Tradition einer-

seits und die aufgeklärte Tradition zum anderen näher, als manche Verächter der Spi-

ritualität und der Mystik meinen. In beiden Traditionen schlägt das Ideal der Reinigung 

bzw. Reinheit, Klarheit und Lauterkeit in allen Dimensionen der Wirklichkeit immer wie-

der durch. Selbstaufklärung über die Bedingungen der Möglichkeit der eigenen Er-

kenntnis, kritische Durchleuchtung aller vorfindlichen Bilder und Ergebnisse, scho-

nungslose Analyse des Subjekts und seiner Welt, eine Reinigung der sittlichen Motive, 

die Entdeckung der Passivität der Vernunft. 

Wenn wir nach den ethischen Voraussetzungen von Erkenntnis und Bildung suchen, 

so stellt das auch die Frage nach den dominanten Ideen, nach den herrschenden Mei-

nungen in den Feuilletons, nach der Hoheit über die Stammtische, nach der Macht der 

                                                 
18 Hanna-Barbara Gerl, Unerbittliches Licht. Edith Stein: Philosophie-Mystik-Leben, Mainz 1991, 71-73. 

Vgl. auch Elisabeth Endres, Edith Stein. Christliche Philosophin und jüdische Märtyrerin, München 
1987. 

19 Simone Weil, Schwerkraft und Gnade, München 1981, 158. 



Überschriften, das stellt die Frage nach „Leit“kulturen, nach den gemeinsamen Grund-

lagen einer Gesellschaft und Europas. Was soll untergehen, was wird der Vergangen-

heit zugerechnet? Was wird systematisch ausgeblendet oder auf Zeit bzw. auf Dauer 

einfach vergessen? Es gibt die Hegemonie von Ideen, eine Kolonisierung des Be-

wusstseins20, so, dass die Seelen verhext werden, das Miteinander langfristig vergiftet, 

dass auf Sinn verzichtet wird.21 

Bildung steht in einem Gefüge von Politik, Wissenschaft, Medien, Ethik, Ökonomie. Es 

geht um die Reichweite von Theorien, um Ansprüche von Leitwissenschaften. Wem 

wird die Definitionsgewalt über den Beginn und das Ende des Lebens zugeschrieben 

oder wer reißt sie an sich? Können wir der Naturwissenschaft die Entscheidung dar-

über, was der Mensch ist, welches Leben lebenswert ist und welches nicht, überlas-

sen? Die Versuchung, den rechten Menschen zu konstruieren, die Versuchung, mit 

Menschen zu experimentieren, die Versuchung Menschen als Müll anzusehen und zu 

beseitigen, ist kein Hirngespinst fortschrittsfeindlicher Moralisten. 

 

Eine Religion der Gebildeten22  

 

Das Christentum hat nicht als Religion der Gebildeten begonnen, es hat von Anfang 

an einen ausgesprochen anti-elitären (auch anti-bildungselitären) Zug. Es preist viel 

eher die Einfachen und Ungebildeten. Klassischer neutestamentlicher Beleg dafür ist 

das erste Kapitel des Ersten Korintherbriefs: „Schaut doch auf eure Berufung, Brüder! 

Da sind nicht viele Weise im irdischen Sinn, nicht viele Mächtige, nicht viele Vornehme, 

sondern das Törichte in der Welt hat Gott erwählt, um die Weisen zuschanden zu ma-

chen, und das Schwache in der Welt hat Gott erwählt, um das Starke zuschanden zu 

machen“ (1 Kor 1,26f.). Paulus hat mit seinen Aussagen im Lauf der Kirchen- und 

                                                 
20 Jürgen Habermas spricht hier von der Kolonisierung der Lebenswelt durch systemische Intervention. 

Besondere Bedeutung kommt hier dem Recht zu, das - als kulturelle Institution - einerseits die Medien 
Macht und Geld lebensweltlich verankern kann, auf der anderen Seite - als systemisch verfasster 
Handlungszusammenhang - auf nicht-kommunikative Art in die Lebenswelt interveniert. (Jürgen Ha-
bermas, Theorie des kommunikativen Handeln Bd.2: Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft, Frank-
furt a. M. 1981, 522ff.) 

21 Zum Verzicht auf Sinn durch das neuzeitliche Verständnis von Wissenschaft und zur Verhexung des 
Bewusstseins vgl. Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung. Philosophische 
Fragmente, Frankfurt a. M. 1971, 9.28. 

22 Bereitschaft zu kreativer Auseinandersetzung. Ein Gespräch mit dem Münchner Akademiedirektor 
Florian Schuller, in: HK 68 (10/2014) 501-505. 



Christentumsgeschichte immer wieder Nachfolger gefunden. Tatsächlich ist nach 

christlichem Verständnis Glaube nicht von einem bestimmten Bildungsstand oder Bil-

dungsgrad abhängig, weder im Sinn theologischer Bildung noch von allgemeiner Bil-

dung. Jeder theologisch oder auch sonst hochgebildete Christenmensch muss sich 

gelegentlich vom Glauben „einfacher“ Menschen beschämen lassen, die ohne viel Um-

schweife helfen, wo Not am Mann ist und deren Gottvertrauen ohne differenziertes 

kulturelles Wissen oder theologisches Reflexionsvermögen auskommt. 

Das Christentum war von Anfang an Bildungsreligion. Es hat nach Aussage von His-

torikern in der Spätantike zum einen auf Grund seiner sozialen Diakonie den Kampf 

der Religionen gewonnen, zum anderen, weil es möglich war, den Glauben auf einfa-

che Formeln zu bringen. Dazu kommt aber als drittes Moment, dass sich das Chris-

tentum seit dem zweiten Jahrhundert mit der zeitgenössischen intellektuellen Szene 

auseinandergesetzt hat, und zwar in Anknüpfung an das philosophische Denken, und 

nicht an die Götterkulte. Seine Botschaft war inhaltlich bestimmt. Wenn ich Jesus 

Christus als wahren Menschen und wahren Gott verkünde, bin ich gezwungen, inhalt-

lich zu denken und die „fides quae“ zu reflektieren, über die bloße „fides qua“ hinaus-

zugehen. „Dies eine Wissen, dass im Absoluten alles gleich ist, der unterscheidenden 

und erfüllten oder Erfüllung suchenden und fordernden Erkenntnis entgegenzusetzen 

oder sein Absolutes für die Nacht auszugeben, worin, wie man zu sagen pflegt, alle 

Kühe schwarz sind, ist die Naivität der leere an Erkenntnis.“23 Wenn in der Nacht alle 

Kühe schwarz erscheinen, d.h. wenn alle Religionen, Ideologien und Moden ohnehin 

gleichgültig sind, dann gibt es auch keine Anwälte für Menschenrechte und für Men-

schenwürde. Es ist wichtig, den Glauben an einen nicht selbstbezogenen, nicht egois-

tischen und auch nicht willkürlichen Gott ins Zentrum zu rücken: „Wenn auch andere 

Völker ihren Weg gehen und jedes den Namen seines Gottes anruft, so gehen wir 

unseren Weg im Namen des Dreifaltigen Gottes.“ (vgl. Mi 4,5) Glaube, Hoffnung und 

Liebe entstehen nicht automatisch und schon gar nicht zwangsläufig aus Bildungspro-

zessen. Aber sie verlangen nicht den Verzicht auf solche Prozesse, sondern können 

von ihnen durchaus profitieren24. 

                                                 
23 Georg W.F. Hegel, Phänomenologie des Geistes (Theorie Werkausgabe Bd. 3,22) 

24 Ulrich Ruh, Christentum als Bildungsreligion, in: HK 62 (5/2008), 217-219. 



Kluge Zeitbeobachter - wie jüngst Peter Sloterdijk in seinem Buch über die „schreckli-

chen Kinder der Neuzeit“25 - kommen bei ihren Analysen zum Schluss, wir würden 

unser eigenes Leben mehr oder weniger zerstören, weil wir die Beziehung zu unseren 

Wurzeln, zu den Grundelementen unserer Identität abschneiden, weil jeder meint, sich 

individuell neu erfinden zu müssen. Dagegen fordert Bildung, sich intensiv mit dem 

auseinanderzusetzen, was mich prägt, mich kulturell sozialisiert hat. Die andere un-

verzichtbare Grunddimension von Bildung ist allerdings Zeitgenossenschaft, der Aus-

tausch mit meinen Zeitgenossinnen und Zeitgenossen. Wenn ich viel über meine ge-

schichtlichen Prägungen weiß, aber sozusagen in einem Turm ohne Fenster sitze, bin 

ich nicht wirklich gebildet. Diese beiden Dimensionen von Bildung befruchten sich ge-

genseitig, unabhängig davon, wie ihr Miteinander strukturiert ist, bei jedem von uns 

sicher in unterschiedlicher Mischung. 

Bei Bildung geht es wesentlich und Orientierungswissen und um Sinnfindung. Der 

Glaube fragt nach  einem letzten Sinn und Ziel unseres Lebens, ein Sinn und Ziel, das 

nicht ins Leere geht, nicht in der Absurdität des Alltags endet, sondern die Treue zur 

Erde und die Hoffnung auf Glück miteinander verbindet und versöhnt. Orientierungs-

wissen, das Sinn erschließt, hat einen Wahrheits-, Freiheits- und Heilsbezug. Kirchli-

che Bildungsarbeit hat ein Bildungsverständnis, das von Jesus, dem Ebenbild des un-

sichtbaren Gottes und von der Gottebenbildlichkeit eines jeden Menschen geprägt ist. 

 

Die Gebildeten als Verächter des Glaubens? 

 

Schon vor mehr als 200 Jahren machte der bedeutende protestantische Theologe und 

Pädagoge Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher darauf aufmerksam, dass gerade die 

sog. Gebildeten die Verächter der Religion seien. In seinem Buch „Über die Religion. 

Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern“ heißt es gleich zu Beginn der ersten 

Rede: „Jetzt besonders ist das Leben der gebildeten Menschen fern von allem, was 

ihr (sc. der Religion) auch nur ähnlich wäre. Ich weiß, dass Ihr eben so wenig in heiliger 

Stille die Gottheit verehrt, als Ihr die verlassenen Tempel besucht, dass es in Euren 

geschmackvollen Wohnungen keine anderen Hausgötter gibt, als die Sprüche der 

Weisen und die Gesänge der Dichter, und dass Menschheit und Vaterland, Kunst und 

                                                 
25 Peter Sloterdijk, Die schrecklichen Kinder der Neuzeit, Suhrkamp Frankfurt a.M. 2014. 



Wissenschaft, denn Ihr glaubt dies alles ganz umfassen zu können, so völlig von Eu-

rem Gemüte Besitz genommen haben, dass für das ewige und heilige Wesen, welches 

Euch jenseits der Welt liegt, nichts übrig bleibt, und Ihr keine Gefühle habt für dasselbe 

und mit ihm. Es ist Euch gelungen, das irdische Leben so reich und vielseitig zu ma-

chen, dass Ihr der Ewigkeit nicht mehr bedürfet, und nachdem Ihr Euch selbst ein Uni-

versum geschaffen habt, seid Ihr überhoben, an dasjenige zu denken, welches Euch 

schuf.“26 

Schleiermacher charakterisiert die sog. Gebildeten nicht als Gegner bzw. Feinde des 

Glaubens, sondern als dessen Verächter. Diese Unterscheidung ist bedeutsam und 

auch zum Verständnis der Gegenwartssituation instruktiv. Mit einem Gegner muss 

man sich auseinandersetzen, man muss ihn ernst nehmen. Das Verachtete ist intel-

lektuell bereits endgültig erledigt und nur ein Relikt der Vergangenheit, das - aus wel-

chen Gründen auch immer - noch in die Gegenwart hineinragt. Genau dies scheint 

auch die Einstellung zumindest eines Großteils der sog. Gebildeten unserer Zeit zum 

Glauben zu sein. Religionssoziologische Untersuchungen dokumentieren immer wie-

der, dass gerade die akademisch gebildeten Eliten, die zugleich die Museen, Kunst-

ausstellungen, Theater und Opernhäuser in besonderer Weise frequentieren, kaum 

noch den Weg zum christlichen Gottesdienst finden. Sie besuchen Kirchen als Monu-

mente der abendländischen Kultur, nicht um in ihnen zu beten. Der Glaube scheint 

primär etwas für einfachere Gemüter zu sein, nichts für die Repräsentanten des Geis-

tes, die, wie Schleiermacher sich pointiert ausdrückt, „ihr irdisches Leben so reich und 

vielseitig“ gemacht haben, dass sie meinen, der Ewigkeit nicht mehr zu bedürfen. Ge-

rade die Auseinandersetzungen mit der islamischen Welt zeigen, dass sich unsere 

Eliten unwohl fühlen, wenn sie mit Menschen konfrontiert werden, für die der Glaube 

noch eine bestimmende Wirklichkeit, nicht nur etwas Antiquiertes darstellt. Sehr 

schnell macht dann das Totschlagwort „Fundamentalismus“ die Runde, welches es 

erübrigt, sich ernsthaft mit den religiös bestimmten Argumenten Andersdenkender 

auseinanderzusetzen.  

 

Erwachsen glauben 

 

                                                 
26 Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern. Mit fortlaufender Übersicht des 

Gedankenganges in der Ausgabe v. Rudolf Otto, Göttingen 71991, 18 f. 



Papst Benedikt XVI. hat vor seiner Papstwahl angesichts der gegenwärtigen Situation 

gefordert, im Glauben erwachsen zu werden. „Wir sind gerufen, um wirklich Erwach-

sene im Glauben zu sein. Wir sollen nicht Kinder im Zustand der Unmündigkeit bleiben. 

Was heißt, unmündige Kinder im Glauben sein? Der hl. Paulus antwortet: Es bedeutet, 

„ein Spiel der Wellen zu sein, hin- und hergetrieben von jedem Widerstreit der Meinun-

gen.“ (Eph 4, 14) Erwachsen glauben, das heißt, dass er seine Verantwortung nicht 

infantil delegiert, nicht an die anderen, nicht an das Volk. Für einen erwachsenen Glau-

ben ist die Freundschaft mit Jesus zentral: „Erwachsen ist nicht ein Glaube, der den 

Wellen der Mode und der letzten Neuheit folgt; erwachsen und reif ist ein Glaube, der 

tief in der Freundschaft mit Christus verwurzelt ist.“27  

Wer erwachsen glaubt, ist nicht mehr infantil und auch nicht pubertär. Infantil ist der, 

der es sich mit keinem vertun will, weil er Angst vor Liebes- und Sympathieentzug hat 

uns sich nicht getraut, jemandem zu widersprechen. Infantile vermeiden in ihrer Suche 

nach Harmonie jeden eigenen Standpunkt. Sie gehen ständig Symbiosen ein, sind 

jedoch unfähig zu Beziehungen unter freien und erwachsenen Menschen. Im Alltag 

äußert sich das im nicht fragen, nicht fordern, nicht zugreifen Können und im nicht nein 

sagen Können. Pubertär sind bloße Neinsager. Viele Nein-Sager haben keinen Hu-

mor, sie können nicht über sich selbst lachen, sie sind kampfwütig verbissen. Das Nein 

ist nekrophil, wenn es aus dem Hass oder aus einer hochmütigen Abwehrreaktion 

kommt. Erwachsen sind auch nicht die Wendehälse. Die Wendehälse sind überall da-

bei, die Widersprüche gehören zum System. Im Zeitalter des kulturellen Pluralismus 

neigen nicht wenige dazu, die widersprüchlichsten Auffassungen im Bereich der Ethik 

oder Religion gelten zu lassen. Wer an dieser unterschiedslosen Liberalität, an dieser 

schlechten Gleichheit Anstoß nimmt, gilt als intolerant.  

Im Glauben nimmt der Christ teil an der Vorliebe Gottes für Mensch und Welt. Glauben 

ist Hören und Annehmen des endgültigen Ja Wortes, der irreversiblen Zusage. Die 

christliche Botschaft ist eine Chiffre für schöpferische Lebensfreundlichkeit. Glaube als 

freies Antwortgeschehen auf die Selbstmitteilung Gottes ist der Mitvollzug dieser Op-

tion Gottes für Mensch und Welt. Er schließt eine Option und eine Lebenswahl ein. Es 

bedeutet - um des Ja willen - auch Abschied und Absage. Die Kraft der Entscheidung 

                                                 
27 Josef Kardinal Ratzinger bei der „Missa pro eligendo papa“ (Hl. Messe zur Wahl des Papstes) am 

18.4.2005. 

 



für das Reich Gottes zeigt sich im Mut zum Nein gegenüber Götzen, dem Mammon 

(Mt 6,19-21), gegenüber kollektiven Egoismen, zerstörenden Mächten, Ungerechtig-

keit und Unterdrückung. Ein Gebot der Stunde ist die Unterscheidung der Geister (1 

Thess 5,21; 1 Joh 4,1) zwischen fanatischen und zerstörerischen bzw. erlösenden und 

befreienden Gottesbildern, zwischen Jesus Christus und Verführern, zwischen dem 

Geist und dem Ungeist. 

Bildungsarbeit soll helfen, barbarische, gott- und menschenverachtende Ideologien zu 

durchschauen. Ideologien sind falsche Bilder vom Menschen und seiner Welt, Bilder 

vom Menschen, wenn Würde oder Verachtung zu einer Frage des Geschmacks und 

der Laune verkommen, Leben oder Tod zur Frage des besseren Durchsetzungsver-

mögens wird, Wahrheit oder Lüge eine Frage der besseren Taktik, Liebe oder Hass 

eine Frage der Hormone, Friede oder Krieg eine Frage der Konjunktur. Konstitutiv für 

Ideologie in der negativen Prägung des Begriffes ist es, dass sie ein „besonderes In-

teresse als allgemeines“28 darstellt. Bildung soll jenseits von Fundamentalismus und 

permissiver Gleichgültigkeit zur Unterscheidung der Geister verhelfen, zu einer Urteils-

kraft im persönlichen, aber auch im politischen Bereich. Dabei geht es um ein Senso-

rium, Entwicklungen, die im Ansatz schon da sind, aber noch durch Vielerlei überlagert 

werden, voraus zu fühlen. Sie blickt hinter die Masken der Propaganda, hinter die Rhe-

torik der Verführung, sie schaut auf den Schwanz von Entwicklungen. Bei der Unter-

scheidung der Geister geht es um ein Zu-Ende-Denken und Zu-Ende-Fühlen von An-

trieben, Motiven, Kräften, Strömungen, Tendenzen und möglichen Entscheidungen im 

individuellen, aber auch im politischen Bereich. Was steht an der Wurzel, wie ist der 

Verlauf und welche Konsequenzen kommen heraus? Entscheidend ist positiv die 

Frage, was auf Dauer zu mehr Trost, d.h. zu einem Zuwachs an Glaube, Hoffnung und 

Liebe führt. Negativ ist es die Destruktivität des Bösen, das vordergründig unter dem 

Schein des Guten und des Faszinierenden antritt. Bildung soll so gesehen ein Früh-

warnsystem aufbauen und eine Stärkung des Immunsystems gegenüber tödlichen Vi-

ren sein. 

  

                                                 
28 Karl Marx, Die Deutsche Ideologie (1845/46), in: MEW 3, 48. Vgl. zum Ideologiebegriff: Richard 

Schaeffler, Ideologiekritik als philosophische und theologische Aufgabe, in: ThQ 155 (1975) 97-116; 
Bernhard Welte, Ideologie und Religion, in: CGG 21, 79-106; Walter Kern, Kirche im Horizont der 
Ideologiekritik, in: Ders., Disput um Jesus und um Kirche, Innsbruck 1980, 156-190; U. Dierse, Art. 
Ideologie, in: HWP 4, 158 - 185. 



An die Ränder des Denkens29 

 

In den großen Kirchen in Deutschland herrscht weithin Einigkeit darüber, dass es nicht 

ausreicht, die Bestände solide zu verwalten, sondern dass es eine größere Bereit-

schaft braucht, um neue Christen zu werben und alle Formen des kirchlichen Lebens 

auf ihre missionarischen Möglichkeiten hin auszuloten. Dabei sollte man gerade die 

Bildungsarbeit nicht unterschätzen: Schließlich nehmen immer wieder „Fernstehende“ 

entsprechende Angebote wahr, die sich normalerweise nicht im Gottesdienst blicken 

lassen, entsteht so möglicherweise Interesse an religiös-theologischen Fragestellun-

gen, gibt es die Chance, zumindest Vorurteile abzubauen. 

Wenn es denn stimmt, dass die Religion in Europa als öffentlicher Faktor stärker be-

merkbar wird und in Zukunft noch stärker auf die Tagesordnung drängt, wofür in der 

Tat einiges spricht, dann entsteht auch dadurch ein wachsender Bedarf an gebildeten 

Christen. Schließlich braucht es solide Kenntnisse für eine „Unterscheidung der Geis-

ter“ in der religiösen Szene und entsprechend informierte Urteilskraft bei der Einschät-

zung und Abwägung religiöser Ansprüche an das säkulare Gemeinwesen. 

Entscheidend bleiben geistig-geistliche Offenheit und die Bereitschaft zu kreativer 

Auseinandersetzung mit den Fragen der Gegenwart. Aber überraschende Orte souve-

räner Gastfreundschaft, intellektuelle Diakonie, gepaart mit demütigem Selbstbe-

wusstsein, vor allem ein Herz, Kopf und Sinne weitendes Gehen an die Ränder des 

Denkens, um Papst Franziskus zu zitieren: Die „Selbstbezogenheit der Kirche“ sei der 

Grund für das Übel in ihren Institutionen. Jorge Bergoglio kritisierte eine um sich selbst 

kreisende Kirche, die sich selbst genug sei und die in „theologischen Narzissmus“ ver-

falle. Zweck der Kirche sei die Verkündigung des Evangeliums. Daher müsse sie sich 

an die Grenzen menschlicher Existenz vorwagen. „Evangelisierung setzt apostoli-

schen Eifer“ und „kühne Redefreiheit voraus, damit sie aus sich selbst herausgeht“, 

„nicht nur an die geographischen Ränder, sondern an die Grenzen der menschlichen 

Existenz: die des Mysteriums der Sünde, des Schmerzes, der Ungerechtigkeit, der 

Ignoranz, der fehlenden religiösen Praxis, des Denkens und jeglichen Elends“. Eine 

egozentrische Kirche „beansprucht Jesus für ihr Eigenleben und lässt ihn nicht nach 

außen treten“. So eine Kirche glaube, dass sie schon das eigentliche Licht sei, höre 

                                                 
29 Vgl. dazu Ulrich Ruh, Christentum als Bildungsreligion, in: HK 62 (5/2008), 217-219. 



auf, „das Geheimnis des Lichts“ zu sein und lebe nur noch, „um die einen oder anderen 

zu beweihräuchern“. 

Die Kirche sollte versuchen, zum einen möglichst viele ihrer Mitglieder bei Bildungs-

angeboten mitzunehmen und zum anderen nicht übersehen, dass gerade durch Bil-

dungsarbeit Menschen angesprochen werden können, die sich sonst nicht oder nur 

wenig am kirchlichen Leben beteiligen. Bildungsarbeit ist neben der Diakonie einer der 

Orte, wo Kirche außerhalb ihrer selbst am deutlichsten präsent ist und wahrgenommen 

wird, und hat damit im besten Sinne einen missionarischen Impetus. 

 

Gewalt, Frieden und Bildung 

 

„Je religiöser, desto gewaltbereiter“. Das Kriminologische Forschungsinstitut Nieder-

sachsen erforschte die Gewaltbereitschaft unter Jugendlichen in Abhängigkeit zur ih-

rer Konfession. Die Forscher kommen zu dem Schluss, je religiöser Jugendliche leben, 

desto gewaltbereiter sind sie. Ganz oben stehen Muslime. Bei evangelischen und ka-

tholischen Jugendlichen zeigte sich eine gegenläufige Tendenz: Wer seinen Glauben 

lebt, begeht seltener jugendtypische Straftaten.30 

In den Religionen mischen sich Heiliges und Gewalt, Wesen und Unwesen. Deshalb 

sind Offenbarung und Aufklärung kritisch zu vermitteln. Es bedarf der Bereitschaft zur 

Selbstkritik, zur Reinigung des Gedächtnisses und zum Lernen von den anderen. Es 

braucht eine öffentliche Auseinandersetzung über und mit Religion. Eine Privatisierung 

von Religion hinter verschlossene Kirchen- oder Moscheetüren kann nicht das Ziel 

sein. Religion braucht den öffentlichen Diskurs, sie muss daher auch an Schulen einen 

Platz haben. Kirchliche Bildungsarbeit und ein gut gemachter Religionsunterricht sind 

die beste Fundamentalismus-Vorbeugung.31 Bildungsarbeit ist gegenwärtig nicht sel-

ten mit dem Auftrag verbunden, zum Verständnis zwischen Kulturen und Sprachgrup-

pen beizutragen, Versöhnung zu stiften, Verzeihen zu ermöglichen, Mediation zu er-

wirken. Bloß die Aufarbeitung der Vergangenheit von den anderen zu fordern, wäre zu 

wenig.  

 

                                                 
30 Vgl. dazu Süddeutsche Zeitung 5. Juni 2010. 

31 Wolfgang Weirer, Guter Religionsunterricht beugt Fundamentalismus vor, in: miteinander 1-2/2015, 
8-9. 


