
Begegnungs- und Bildungstage für Priester über 70 
Cusanus Akademie Brixen, 7. Oktober 2014 
Bischof Manfred Scheuer 
  

Aufbrechen zum Leben 
 
„Bewohne nicht die Häuser der Vergangenheit 
Die Toten verlangen zu hohe Mieten. … 
Such dein Ziel nicht im Rückspiegel 
Nach vorn lockt das Leben.“[1] 
  
  
Sehnsucht nach Spiritualität? 
  
Im Dezember 2001 erschien ein Buch des Wiener Pastoraltheologen Paul Michael Zulehner: 
Kehrt die Religion wieder?[2] Die Religiosität – so die These seiner Langzeitstudie – ist 
insgesamt im Wachsen begriffen. Viele würden aus der heutigen Banalität entfliehen, ihrer 
„Verwobenheit mit dem Kosmos“ eine Gestalt geben wollen oder aber ‚Heilung’ angesichts 
einer unheilvoller Lebenswelt suchen. Freilich: Das daraus resultierende Bedürfnis nach 
Religion führt nicht unmittelbar in die Kirchentore hinein. Laut Zulehner werden die 
Menschen zunehmend zu „Religionskomponisten“, die sich ihre Weltanschauung aus 
verschiedenen Quellen – und durchaus auch christlichen – zusammenstellen. Die Kirchen 
haben in dieser geistigen Situation dann Chancen, wenn sie weniger auf Moral als auf Mystik 
setzen, so der Pastoraltheologe. 
Aggressiver Atheismus: „Wahrscheinlich gibt es keinen Gott. Nun machen Sie sich keine 
Sorgen mehr und genießen Sie das Leben." Atheisten beschlossen, christlichen Slogans mit 
beruhigenden atheistischen Anzeigen zu begegnen. Die Idee von Ariane Sherine erhielt 
kräftigen Rückenwind. Für Aufsehen sorgte auch Richard Dawkins mit seinem viel zitierten 
Buch „Der Gotteswahn“, in dem er mit antireligiöser Propaganda Menschen zum Atheismus 
geradezu bekehren will. Darin erachtet er Fanatismus, Fundamentalismus und 
hemmungslose Gewaltbereitschaft als konstitutiv für jedwede „Religion“ Andere Bücher 
tragen Titel wie: „Wir brauchen keinen Gott. Warum man jetzt Atheist sein muss“.[3] Aus 
einem latent und unterschwellig vorhandenen und weithin akzeptierten Agnostizismus ist ein 
offensiv und selbstbewusst auftretender und sich inszenierender ‚neuer Atheismus’ 
geworden. Eine Form des kämpferisch-aggressiven Atheismus nimmt wieder mehr Raum ein 
in Öffentlichkeit und Gesellschaft. 
Säkularisierung: In Westeuropa hat eine wachsende Mehrheit der Bevölkerung aufgehört, an 
der traditionellen Religionsausübung teilzunehmen. „Liberaldemokratische Gesellschaften 
tolerieren und achten … die Religionsfreiheit des Einzelnen. Aber infolge des erfolgreichen 
Drucks, die Religion in die Privatsphäre zu verbannen, der in Europa zu einer vom Bild der 
modernen, säkularen Gesellschaft nicht mehr zu trennenden Selbstverständlichkeit 
geworden ist, fällt es hier viel schwerer, der Religion im öffentlichen Leben und in der 
Organisierung und Mobilisierung kollektiver Gruppenidentität eine legitime Rolle 
zuzuerkennen.“[4] Das Heidelberger Unternehmen Sinus Sociovisions[5] untersucht seit über 
zwanzig Jahren gesellschaftliche Phänomene und hat ein Modell entwickelt, das unsere 
Gesellschaft in zehn unterschiedliche „Milieus“ unterteilt. Die Kirche erreicht demnach mit 
ihren Angeboten derzeit vor allem Menschen aus drei von zehn Milieus. Die Menschen aus 
den anderen sieben Milieus sind entweder noch in einem wohlwollend-kritischen Abstand zur 



Kirche oder schon in einer ausgeprägten Distanz zum kirchlichen Leben. - Josè Casanova, 
der gegenwärtig international wohl bedeutendste und bekannteste Religionssoziologe, sieht 
einen globalen Prozess der Säkularisie-rung als eine strukturell verschränkte Konstellation 
der modernen kosmischen, sozialen, moralischen und säkularen Ordnungen. Alle drei 
Ordnungen sind als vollkommen immanente säkulare Ordnungen ohne Transzendenz zu 
verstehen, die ‚etsi Deus non daretur’ funktionieren.“[6] 
  
Karl Rahner vor 60 Jahren in Innsbruck 
  
„Die Diasporasituation ist für uns heute ein solches heilsgeschichtliches Muss, d. h. wir 
haben diese Diasporasituation nicht nur als leider Gottes bestehend festzustellen, sondern 
wir können sie als von Gott als Muss (nicht als Soll) gewollt anerkennen und daraus 
unbefangen Konsequenzen ziehen. … Das Christen-tum ist (wenn auch in sehr 
verschiedener Dosierung) überall in der Welt und überall auf der Welt in der Diaspora: es ist 
als wirkliches überall zahlenmäßig eine Minderheit, es hat nirgends eine faktische Führerrolle, 
die ihm erlaubt, machtvoll und deutlich der Zeit den Stempel christlicher Ideale aufzuprägen. 
… Im Gegenteil: Die mittelalterlich-neuzeitliche, also die bäuerliche und individualistisch 
kleinbürgerliche Christenheit wird in immer schnellerem Tempo verschwinden.“ (27) 
Wir haben also durchaus das Recht, ja fast die Pflicht, damit zu rechnen und nicht verstöhnt 
zur Kenntnis zu nehmen, dass die Form des öffentlichen Daseins der Kirche sich wandelt. 
Dass die Kirche überall Diasporakirche wird, Kirche unter vielen Nichtchristen, Kirche darum 
in einer Kultur, in einem Staat, einer Politik, Wirtschaft, Wissenschaft, Kunst, die nicht 
einfach und allein von Christen getragen werden, das ist ein heilsgeschichtliches „Muss", aus 
dem es erlaubt, ja geboten ist, nüchtern Konsequenzen als Maxi-men auch unserer 
Seelsorge für die Offensive und Defensive der Kirche und der Christen zu ziehen, 
Konsequenzen, die in einem dialektischen Gegensatz stehen zu der Sollensmaxime der 
Ausbreitung und Verteidigung des Christentums, die fordert, dass man mit allen Mitteln alle 
Menschen und alle Kultursachgebiete für Christus zu gewinnen suche. 
Sein Glaube ist immer von außen bedroht. Das Christentum kann sich nicht oder nur in 
gering zu übernehmendem Maße auf das Institutionelle in Sitte, Brauch, bürgerlichem 
Gesetz, Tradition, öffentlicher Meinung, Nachahmungstrieb usw. stützen. Jeder muss es für 
sich neu erobern; es wird nicht mehr einfach „von den Vätern ererbt“. Jeder muss neu 
erobert werden in einer Werbung, die an die persönliche Entscheidung, an das eigenständig 
Individuelle im Menschen, nicht an das appelliert, in dem der Mensch ein homogenes Stück 
der Masse und ein Produkt seiner Situation, der „öffentlichen Meinung" und des 
Herkommens ist. Das Christentum wird aus einem Nachwuchschristentum ein 
Wahlchristentum. … 
b) Ein großer Teil der Kulturgüter in Bildung, Kunst, Wissenschaft, aus denen heraus auch 
der Christ lebt und leben muss, will er nicht ein hoffnungsloser Sektierer in dem Bereich des 
irdisch geistigen Lebens werden, wird nicht spezifisch christlich oder christlich geprägt sein. 
Vieles Institutionelle im gesellschaft-lichen, bürgerlichen, staatlichen, kulturellen Leben wird 
so sein, dass es einen eigentlich negativen Einfluss auf das sittliche Leben des Christen hat 
und dessen Leben fast unvermeidlich in Konflikte mit seiner christlichen Moral bringt. … 
c) Die Kirche der Diaspora wird, gerade wenn sie lebendig bleiben soll, eine Kirche aktiver 
Glieder, eine Kirche der Laien sein, die sich als Träger und Elemente, nicht bloß als 
Gegenstand der Betreuung durch die Kirche, d. h. Klerus, fühlen; wo neue Kirche dieser Art 
ist oder, wird, wird diese Möglichkeit den Laien auch in der Tat, und nicht nur auf dem Papier, 
eingeräumt werden müssen, erhalten die Laien Pflichten, die sie selbständig für die Kirche 
wahrnehmen, und Rechte, ähnlich wie in der alten Kirche, und sind nicht nur reine 



Befehlsempfänger von Fall zu Fall, die es sich zur Ehre anrechnen müssen, wenn sie etwas 
für die hierarchische Kirche, den Klerus, tun dürfen. (34) 
d) Der Klerus wird nicht einfach mehr zu den höheren, privilegierten Ständen der 
Gesellschaft gehören. Er als solcher wird überhaupt auf die Dauer nicht mehr im bisherigen 
Maß und der bisherigen Art ein „Stand" im soziologischen Sinn bleiben; er ist immer ein 
Stand in der Kirche, er wird aber nicht immer im bisherigen Maß ein Stand der profanen 
Gesellschaft bleiben. 
e) Überhaupt werden sich nicht mehr so sehr streitend oder konkordatär die Kirche und der 
Staat gegenüberstehen. Denn dieses Verhältnis der Vergangenheit beruht auf der Tatsache, 
dass alle (oder fast alle) gleichzeitig Staatsbürger und Kirchenbürger waren. In der Zukunft 
wird die Berührung von Staat und Kirche viel mehr im Einzelnen und über sein Gewissen 
geschehen. Denn der Staat ist nicht mehr so sehr die Regierung oder ein Monarch, sondern 
die - eben zum großen Teil nichtchristliche Bevölkerung, die also zum guten Teil 
uninteressiert ist an den christlichen Interessen eines Teiles der Bevölkerung, und die Kirche 
ist nicht mehr die Organisation, deren Macht politisch, und zwar direkt, von größerer 
Bedeutung sein könnte. (35)[7] 
  
  
Gemeinsam „Aufbrechen“ 
  
Das Zweite Vatikanische Konzil spricht wiederholt vom „pilgernden Volk Gottes“. Die 
Bereitschaft zum Aufbruch und zur Erneuerung gehört zu einem lebendigen Glauben immer 
dazu. Es entspricht mit Abraham und mit dem Volk Israel der Urbewegung des Glaubens, 
nicht sesshaft zu sein, sondern aufzubrechen zu neuen Horizonten, Abschied zu nehmen 
von Feldern schlechter Gewohnheiten. Unser Leben ist durch viele unterschiedliche innere 
und äußere Aufbrüche geprägt, sei es dass wir einen neuen Lebensabschnitt beginnen, den 
Beruf wechseln, uns auf Beziehungen einlassen oder auch Abschied nehmen müssen von 
lieben Menschen, von vertrauten Gewohnheiten oder von der Heimat. 
  
Abschied und Aufbruch 
  
„Viele brechen nur scheinbar auf. Sie tragen nur ein Gespenst ihrer selbst mit sich fort, eine 
abstrakte Puppe. Sich selber bringen sie vor dem Aufbruch in Sicherheit. ... Sie bilden sich 
eine künstliche Persönlichkeit, eine ausgeliehene, nach Büchern zurechtgemachte, und 
diesen Roboter, diesen Schatten ihrer selbst schicken sie auf die Suche nach Gott. Nie 
treten sie mit ihrem ganzen Wesen in die Erfahrung ein. ... 
Gott will ein leibhaftiges Wesen vor sich sehen, das weinen kann, schreien unter den 
Wirkungen seiner läuternden Gnade; er will ein Wesen, das um den Wert menschlicher 
Liebe weiß und die Anziehung des anderen Geschlechts kennt. Er will ein Wesen, das den 
heftigsten Wunsch verspürt, ihm zu widerstehen, warum nicht? ... Gott will ein menschliches 
Wesen vor sich sehen, sonst hätte seine Gnade nichts zu verwandeln; das wirkliche Wesen 
wäre entwischt. Hier aber pflegt das Unglück zu geschehen: zu viele unter denen, die sich 
Gott geben, haben seinem Wirken nur eine ausgeliehene Persönlichkeit ausgesetzt.“[8] 
  
Geh aus deinem Land? 
  
„Rabbi Sussja lehrte: ‚Gott sprach zu Abraham: Geh aus deinem Land, aus deinem 
Geburtsort, aus dem Haus deines Vaters in das Land, das ich dir zeigen werde. Gott spricht 
zum Menschen: Zuvorderst geh aus deinem Land - aus der Trübung, die du dir selber 



angetan hast. Sodann aus deinem Geburtsort - aus der Trübung, die deine Mutter dir 
angetan hat. Danach aus deinem Vaterhaus - aus der Trübung, die dein Vater dir angetan 
hat. Nun erst vermagst du in das Land zu gehen, das ich dir zeigen werde.“[9] 
  
Weg von hier? 
  
Der Weg allein ohne Orientierung und ohne Ziel hat noch keinen Sinn. Franz Kafka schreibt 
in „Der Aufbruch“: „Ich befahl mein Pferd aus dem Stall zu holen. Der Diener verstand mich 
nicht. Ich ging selbst in den Stall, sattelte mein Pferd und bestieg es. In der Ferne hörte ich 
eine Trompete blasen, ich fragte ihn, was das bedeute. Er wusste nichts und hatte nichts 
gehört. Beim Tore hielt er mich auf und fragte: „Wohin reitest du, Herr?“ „Ich weiß es nicht“, 
sagte ich, „Nur weg von hier, nur weg von hier. Immerfort weg von hier, nur so kann ich mein 
Ziel erreichen.“ „Du kennst also dein Ziel?“ fragte er. „Ja“, antwortete ich, „ich sage es doch: 
„Weg von hier, das ist mein Ziel.“ „Du hast keinen Essvorrat mit,“ sagte er. „Ich brauche 
keinen,“ sagte ich, „die Reise ist so lang, dass ich verhungern muss, wenn ich auf dem Weg 
nichts bekomme. Kein Essvorrat kann mich retten. Es ist ja zum Glück eine wahrhaft 
ungeheure Reise.“[10] Weg von hier, weil die Leute so anstrengend sind, weil Aufgaben 
kaputt machen, weil das Leben zum Wegwerfen ist? Die Erlebnisgesellschaft, die so viel 
vom Leben, vom Glück, vom Heil, von der Gesundheit redet, ist oft dem Leben recht fern. 
Realitätsverweigerung und Wirklichkeitsflucht gehören zum Programm. Unsere Zeit ist damit 
beschäftigt, Ablenkungen zu gestalten, sie weiß aber nicht mehr, wovon sie ablenkt. Nun 
wollen wir es doch nicht so machen wie in dem unvergesslichen Lied des Wiener 
Kabarettisten Helmut Qualtinger aus den 50-er Jahren, wo ein jugendlicher Motorradfahrer 
sagt: „Wir wissen nicht, wo wir hin fahren, aber dafür sind wir g'schwinder dort“. Die 
Innenseite der Spaßgesellschaft ist nicht selten Verzweiflung, Sinnlosigkeit und 
Orientierungslosigkeit. 
  
  
Pilger und Kundschafter 
  
„Das Religiöse in den modernen Gesellschaften ist in Bewegung. Es ist diese Bewegung, die 
es zu erkennen gilt“, konstatiert die französische Religionssoziologin Daniele Hervieu-Leger 
in ihrer viel beachteten Studie „Pilger und Konvertiten“.[11] Glaube und Kirche werden heute 
„viatorisch" gefunden. Das Pilgern ist nicht zufällig ein Massenphänomen unserer Tage. Der 
hl. Petrus Canisius war ein Pilger und Kundschafter. Priester und auch Ehrenamtliche in der 
Kirche sind Pilger und Kundschafter zwischen den Lebenswelten, zwischen Jungen und 
Alten, zwischen Kulturen, die sich in unserem Land oft auf kleinsten Raum befinden. 
Rainer Maria Rilke, Von der Pilgerschaft: Falle nicht, Gott, aus deinem. Gleichgewicht - Auch 
der dich liebt und der dein Angesicht erkennt im Dunkel, wenn er wie ein Licht in deinem 
Atem schwankt, - besitzt dich nicht. Und wenn dich einer in der Nacht erfasst, so dass du 
kommen musst in sein Gebet: Du bist der Gast, der wieder weiter geht. Wer kann dich halten, 
Gott? Denn du bist dein, von keines Eigentümers Hand gestört, so wie der noch nicht 
ausgereifte Wein, der immer süßer wird, sich selbst gehört.[12] 
Die Kirchengestalt der vergangenen Jahrhunderte ist in Auflösung begriffen. Strukturen, 
Sicherheiten und Institutionen sind fragwürdig geworden. Das hat massive Auswirkungen für 
das Selbstverständnis des priesterlichen Dienstes, für die Plausiblität, die ein Seelsorger für 
sein Tun erwarten kann. Man kann darauf depressiv mit einer Fixierung auf eine heile 
Vergangenheit reagieren. Ist es nicht aber auch möglich, diese gegenwärtige Situation 
anders zu deuten und zu leben? Die Krise bietet auch die Chance zum Exodus, zum 



Aufbruch. Sie könnte auch vom mysterium paschale, vom Geheimnis des Todes und der 
Auferstehung Jesu beleuchtet werden. Unter dem Zeichen einer positiven Dynamik des Je-
Mehr: Das kann für gegenwärtige Pastoral bedeuten, dass wir von einer reagierenden, 
defensiven, stagnierenden Haltung zu einer proaktiven Dynamik kommen. Es stellt sich die 
Frage, ob wir Probleme haben, um unsere Krisen kreisen, auf das Negative fixiert sind, oder 
ob wir eine Botschaft haben. Ignatius von Loyola  hat inmitten einer Zeit die Frische des 
Evangeliums gelebt und bezeugt, in der nicht wenige, die konkrete Kirche als Ruine sahen, 
als Verlierergesellschaft. Gerade da wollte er präsent sein. 
Aufzubrechen ist immer mit einem Risiko und mit einem Wagnis verbunden. Aufbrüche 
erfordern Mut und Offenheit; sie können auch in dunkle Zeiten der Enttäuschung oder in 
lange Wüstenwanderungen hinein führen. Zu ihnen gehören Ängste und Freuden, 
Verunsicherung, Tränen, Sehnsucht und neue Hoffnung. Jedem Anfang wohnt ein Zauber 
aber auch eine Schwere inne. Aufbrechen – da geht es für mich um das Aufbrechen von 
Versteinerungen, von Verhärtungen und Rechthabereien. 
  
Aufbrechen mit Papst Franziskus 
  
(1) Aufbrechen hat mit Befreiung zu tun. Dazu braucht es den täglichen Mut, Gottes Geist 
eine Chance zu geben. Manchmal sind wir uns selbst das größte Hindernis. Papst 
Franziskus drückt dies in klaren Worten aus: „Um es klar zu sagen: Der Heilige Geist ist für 
uns eine Belästigung. Er bewegt uns, er lässt uns unterwegs sein, er drängt die Kirche, 
weiter zu gehen… Es ist dieses ‚vorwärts gehen’, das für uns so anstrengend ist. Die 
Bequemlichkeit gefällt uns viel besser.“ (Papst Franziskus 16.4.2013) Das gilt auch für die 
Kirche in unseren Tagen. Da gilt es kritisch hinzuschauen: Entspricht unser Leben dem 
Evangelium (Stichwort: Evangeliumsverträglichkeitsprüfung)? Haben wir Augen für 
Menschen in Not? Wie können wir ein positives Klima für Kinder und Jugendliche schaffen, 
wie können wir Menschen, vor allem junge Menschen für das Evangelium begeistern? Papst 
Franziskus spricht von einer Kirche, die dem Geheimnis Gottes Raum gibt; eine Kirche, die 
dieses Geheimnis in sich selbst beherbergt, so dass es die Leute entzücken und sie 
anziehen kann. Allein die Schönheit Gottes kann eine Anziehungskraft ausüben. Das 
Ergebnis der pastoralen Arbeit stützt sich nicht auf den Reichtum der Mittel, sondern auf die 
Kreativität der Liebe. Sicher sind auch Zähigkeit, Mühe, Arbeit, Planung, Organisation 
nützlich, allem voran aber muss man wissen, dass die Kraft der Kirche nicht in ihr selbst liegt, 
sondern sich im Geheimnis Gottes verbirgt. Bei unseren Aufbrüchen soll das Gepäck nicht 
zu schwer sein. Ist der Rucksack voll mit Bürokratie, mit Rechthaberei, mit 
Sicherheitsdenken oder auch mit materiellen Ansprüchen, würde sich sehr bald Müdigkeit 
und Erschöpfung einschleichen. Papst Franziskus spricht von einer „Grammatik der 
Einfachheit“, ohne die sich die Kirche der Bedingungen beraubt, die es ermöglichen, Gott in 
den tiefen Wassern seines Mysteriums zu „fischen“. - Diese Fragen und Herausforderungen 
stellen uns vor die Entscheidung, uns neu im Evangelium zu verankern und uns auf die Mitte 
des Glaubens an den dreieinen Gott zu besinnen. 
  
(2) „Fürchtet euch nicht vor den Neuerungen in der Kirche“[13]: Die Frohe Botschaft „ist 
Neuheit“, Jesus bittet uns darum, „hinfällige Strukturen“ aufzugeben. Das sagte Papst 
Franziskus an diesem Freitag bei der Morgenmesse in der Kapelle seiner Residenz Santa 
Marta. Der Christ soll kein „Sklave vieler kleiner Gesetze“ sein, sondern sein Herz dem 
neuen Gebot der Liebe öffnen, so Franziskus. Im Tagesevangelium indignieren sich die 
Schriftgelehrten vor Jesus, warum seine Jünger essen und trinken, während ihre eigenen 
Jünger und die des Johannes fasten. Jesus antwortet mit der Neuheit, führt Franziskus aus: 



„Neuen Wein muss man in neue Schläuche füllen. Was bringt uns das Evangelium? Freude 
und Neuheit. Jene Rechtsgelehrten waren versponnen in ihre Gebote und Vorschriften. Der 
Heilige Paulus sagt uns mit Blick auf sie, dass wir alle, bevor der Glaube und das heißt 
Jesus kam, wie beschützte Gefangene unter dem Gesetz waren. Die Gesetze jener Leute 
waren nicht schlecht: Die Menschen waren beschützt, wenn auch gefangen, in Erwartung 
des Glaubens. Jenes Glaubens, der sich in Jesus Christus selbst offenbaren sollte.“ 
Das Volk habe unter dem Gesetz Mose gelebt, das Gelehrte dann mit allerlei „Gewohnheiten 
und kleinen Gesetzen“ angereichert hätten, erklärte Franziskus. Freilich kennten auch die 
Christen Gesetze. „Jesus hat gesagt: Ich komme nicht, um das Gesetz aufzuheben, sondern 
um zu erfüllen. Und die Fülle des Gesetzes sind zum Beispiel die Seligpreisungen, das 
Gesetz der Liebe, der umfassenden Liebe, so wie er – Jesus – uns geliebt hat. Und als 
Jesus diesen Schriftgelehrten Vorwürfe macht, wirft er ihnen vor, das Volk mit dem Gesetz 
nicht behütet, sondern versklavt zu haben mit so vielen kleinen Dingen, die sie befolgen 
mussten.“ 
Das Evangelium sei Fest, Freude, Freiheit, betonte Franziskus. Deshalb habe das Volk es 
als die ersehnte Befreiung wahrgenommen. Jesus wolle uns sagen, fuhr der Papst fort: 
„Neuer Wein braucht neue Schläuche. Und habt keine Angst, die Dinge nach dem Gesetz 
des Evangeliums zu ändern. … Das Gesetz einhalten – das Gesetz, das Jesus zur Erfüllung 
gebracht hat – im Gebot der Liebe, in den Geboten, die aus den Seligpreisungen kommen. 
Gott gebe uns die Gnade, keine Gefangenen zu bleiben. Er gebe uns die Gnade der Freude 
und der Freiheit, die uns die Neuheit des Evangeliums bringt.“ 
  
(3) Ver-Wandlung: Eine Kirche, die anders tickt: Der Papst will eine Kirche, die aufbricht und 
neue Wege wagt; eine Kirche, welche die Freude des Evangeliums verkündet und den 
Schrei des Lebens hört, auch wenn sie sich dabei abschürft und verbeult. Der Papst erwartet 
sich „missionarische Gemeinden“, die nach ihren Schafen riechen und nicht nach dem 
Weihrauch alter Formen und Traditionen (Evangelii gaudium). Papst Franziskus will die 
Kirche in eine missionarische Zukunft führen. Er setzt dabei auf eine Kirche, die die Freude 
des Evangeliums verkündet und den Menschen nicht zu viele Lasten auflegt, ihnen vielmehr 
mit Barmherzigkeit begegnet. (Eg 34–43) Er selbst sieht sich auf diesem Weg nicht als 
allwissendes „Orakel“, sondern dürfte ebenso gespannt sein, wohin dieser Aufbruch führt 
und wer dabei überhaupt mitgeht. 
  
(4) An die Grenzen menschlicher Existenz: Zweck der Kirche sei die Verkündigung des 
Evangeliums. Daher müsse sie sich an die Grenzen menschlicher Existenz vorwagen. 
„Evangelisierung setzt apostolischen Eifer“ und „kühne Redefreiheit voraus, damit sie aus 
sich selbst herausgeht“, „nicht nur an die geographischen Ränder, sondern an die Grenzen 
der menschlichen Existenz: die des Mysteriums der Sünde, des Schmerzes, der 
Ungerechtigkeit, der Ignoranz, der fehlenden religiösen Praxis, des Denkens und jeglichen 
Elends“. Eine egozentrische Kirche „beansprucht Jesus für ihr Eigenleben und lässt ihn nicht 
nach außen treten“. So eine Kirche glaube, dass sie schon das eigentliche Licht sei, höre auf, 
„das Geheimnis des Lichts“ zu sein und lebe nur noch, „um die einen oder anderen zu 
beweihräuchern“. (Chrisammesse 2013) 
Verbeult. „Brechen wir auf, gehen wir hinaus, um allen das Leben Christi anzubieten. Mir ist 
eine ,verbeulte‘ Kirche, die verletzt und beschmutzt ist, weil sie auf die Straßen 
hinausgegangen ist, lieber, als eine Kirche, die aufgrund ihrer Verschlossenheit und ihrer 
Bequemlichkeit, sich an ihre eigene Sicherheit zu klammern, krank ist.“ (Eg 49) 
  
  



Zeit der Nachfolge 
  
Paulus schreibt im 2. Brief an die Korinther: „Unser Empfehlungsschreiben seid ihr; es ist 
eingeschrieben in unser Herz, und alle Menschen können es lesen und verstehen. 
Unverkennbar seid ihr ein Brief Christi, ausgefertigt durch unseren Dienst, geschrieben nicht 
mit Tinte, sondern mit dem Geist des lebendigen Gottes.“ (3, 2-3) Ordensleute sind eine 
lebendige Erinnerung an Jesus Christus lesen. „In jeder Periode der Geschichte hat Gott 
eine Reihe von Menschen den Auftrag erteilt, das Evangelium nach dem Urtext vorzuleben, 
in ihrer Person ‚mit Leib und Blut’ sozusagen eine zeitgemäße Originalausgabe 
darzustellen.“ (Madeleine Delbrel) 
Das Verständnis von Christentum und Glaube hat sich nicht selten in eine abstrakte 
Allgemeinheit verflüchtigt.[14] Ein abstrakter Glaube oder die kritische Negation allein 
erreichen weder Jesus Christus noch das konkrete Leben. Wo der Glaube auf ein Postulat 
der Moral, auf ein Prinzip der Individuation oder auch auf das Politische reduziert wird, wird 
er leer. „Auf die Frage, woran und wodurch sich christliche Identität bildet, antwortet das NT: 
durch das Wagnis der Nachfolge im Vorgriff auf den endgültigen Anbruch der 
Gottesherrschaft.“[15] Die ganze Kirche steht unter dem Imperativ der Nachfolge, aus der 
heraus ihre Identität erwächst. Selige und Heilige stehen zur Großkirche und zur 
Gesellschaft in einer lebendigen Spannung. In ihnen geht es um die lebendige, gefährliche, 
innovatorische, schöpferische, prophetische, kritische, korrigierende, schockierende und 
praktisch gelebte Erinnerung, dass Christsein und Nachfolge zusammen gehören.[16] 
Nachfolge hat Zeichencharakter. In der gegenwärtigen Gesellschaft und Kirche gibt es seit 
einigen Jahren so etwas wie eine schleichende „Entchristologisierung“ des allgemeinen 
Glaubensbewusstseins innerhalb der kirchlichen Frömmigkeit. - Von Jesus Christus her ist 
der Zeuge die der Offenbarung angemessene Vermittlungsgestalt.[17] Zeugen erinnern an 
Jesus. Dabei entspringt das Zeugnis nicht primär einem asketischen Programm. Zeugen 
sind von Jesus Christus angesehene.[18] Zeugnis wurzelt im Ansehen Gottes. Zeugen haben 
von Gott her ein Ansehen und können so dem Evangelium ein Gesicht geben. 
Zeugen vollziehen mit Jesus die Solidarität mit den Menschen in der Zeit mit und gehen nicht 
auf Distanz. „In einer in Scherben zersprungenen Christenheit machten sie die Erfahrung 
eines grundlegenden Abfalls. Sie leben die Dekomposition eines Kosmos und sind darin 
exiliert. Sie sind aus ihrem Land verjagt von der Geschichte, welche sie erniedrigt. … Die 
Mystiker lehnen die Ruinen, die sie umgeben, nicht ab. Sie harren dort aus. … Nicht etwa 
weil sie mit dem Niedergang sympathisierten. Sondern weil diese heruntergekommenen Orte 
die tatsächliche Lage des Christentums ihrer Zeit repräsentierten. Eine durch Umstände 
bedingte, aber gewollte Solidarität mit dieser kollektiven Misere zeigt den Ort einer 
Verwundung an.“[19] Die Identität des Christlichen aus der Nachfolge steht in Spannung zur 
notwendigen Inkulturation des Glaubens. 
  
  
Gottsuche 
  
Wer ist der, den wir den einzigen lebendigen Gott nennen? Madeleine Delbrel hat dies in 
einem säkularen, damals kommunistischen Umfeld formuliert. Sie war übrigens der 
Überzeugung, dass kaum etwas dem Glauben und dem Christwerden dienlicher ist als eine 
atheistische Umwelt. „Aber“, so sagt sie, „wir verkünden keine gute Nachricht mehr, weil das 
Evangelium keine Neuigkeit mehr für uns ist. Wir sind daran gewöhnt. Der lebendige Gott ist 
kein ungeheures, umwerfendes Glück mehr, er ist bloß noch ein gesolltes, die Grundierung 
unseres Daseins.“ „Wir (wir Christen, wir Kirchenleute) verteidigen“, so sagt sie, „Gott wie 



unser Eigentum, wir verkünden ihn nicht mehr wie das Leben allen Lebens. Wir sind keine 
Erklärer der ewigen Neuigkeit Gottes sondern nur noch Polemiker, die einen kirchlichen 
Besitzstand verteidigen.“ Das Evangelium neu entdecken: habe ich Gründe, ein/e Christ/In 
sein zu wollen und - was ich noch viel spannender finde - habe ich Gründe, ein/e Christin 
bleiben zu wollen und welches sind diese Gründe? Warum konvertiere ich nicht zum 
Buddhismus oder zum Judentum oder zum Islam oder in irgendeine Gestalt des 
neoreligiösen religionsfreundlichen Atheismus, wie er postmodern auf dem Markt der 
Sinnangebote in unterschiedlichen Mischungen zugänglich ist? Warum denn Christin sein, 
warum sich denn gerade darin orientieren? Meine Antwort: Weil das Evangelium ein Schatz 
ist, für den es auf der ganzen weiten Erde absolut keine bessere Alternative gibt! Daraus 
resultiert das Selbstbewusstsein der Christen und Christinnen! Das äußert sich nicht durch 
elitäre inflationäre Aufgeblasenheit, sondern in einer Praxis der Solidarität, der Toleranz, der 
konfliktfähigen Nächstenliebe, ja Feindesliebe, in der verrückten Geduld, an das Gute in 
jedem Menschen zu glauben. Gerade die gegenwärtige Krisenstunde ist so gesehen als eine 
Wachstumsgeschichte zu begreifen, in der wir bewusster, entschiedener und dann auch 
ausstrahlungsfähiger das bezeugen, was nur die haben dürfen, die sich Christinnen nennen - 
nämlich den wahnsinnigen, den unglaublichen Glauben, dass das wahr sein könnte mit 
Jesus von Nazareth und dass dieses Bekenntnis zur Auferweckung des Gekreuzigten 
tatsächlich der Schlüssel zur Wirklichkeit ist und dass deshalb auch eine Sterbestunde und 
gerade diese Sterbestunden der Kirche, die durch uns hindurchgehen, in Wahrheit die 
Kehrseite von Geburtsszenarien sind, in denen ein erwachsenes, ein weltbejahendes, 
gottverliebtes, deshalb weltveränderndes Christentum entsteht. 
  
  
Präsenz und Solidarität 
  
„Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der Armen 
und Bedrängten aller Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Jünger 
Christi. Und es gibt nichts wahrhaft Menschliches, das nicht in ihren Herzen seinen Widerhall 
fände. Ist doch ihre eigene Gemeinschaft aus Menschen gebildet, die, in Christus geeint, 
vom Heiligen Geist auf ihrer Pilgerschaft zum Reich des Vaters geleitet werden und eine 
Heilsbotschaft empfangen haben, die allen auszurichten ist. Darum erfährt diese 
Gemeinschaft sich mit der Menschheit und ihrer Geschichte wirklich engstens verbunden." 
(Gaudium et spes 1) Das Zweite Vatikanische Konzil sieht die Gemeinschaft der Kirche mit 
der Menschheit und ihrer Geschichte eng verbunden.[20] Christen dürfen so gesehen keine 
Wirklichkeitsflüchtlinge sein. Mit dem Glauben ist keine Weltfremdheit verbunden, denn 
Jesus hat sich nicht heraus gehalten aus der Zeit, sich nicht entzogen den Ängsten und 
Abgründen, sich nicht zynisch gezeigt gegenüber den Bedürfnissen der Menschen. 
Gegenüber gnostischer Verachtung der Zeit und des Leibes liegt die Dynamik Jesu in der 
Inkarnation, in der Realisation der Liebe und des Heiles in geschichtlicher Stunde. 
Inkarnation, d.h. Menschwerdung Gottes, ist geprägt durch Präsenz und Solidarität. Die 
Kirche geht den „Weg mit der ganzen Menschheit gemeinsam und erfährt das gleiche 
irdische Geschick mit der Welt und ist gewissermaßen Sauerteig und Seele der in Christus 
zu erneuernden und in die Familie Gottes umzugestaltenden menschlichen 
Gesellschaft.“ (GS 40) 
Christus kommt in mir, in uns und durch mich, durch uns zur Gegenwart. Inkarnatorische 
Spiritualität ist geprägt von Präsenz und Solidarität. „Egal, was wir zu tun haben: ob wir einen 
Besen oder eine Füllfeder halten. Reden oder stumm sein, etwas flicken oder einen Vortrag 
halten, einen Kranken pflegen oder auf einer Schreibmaschine hämmern. All das ist nur die 



Rinde einer herrlichen Realität, der Begegnung der Seele mit Gott in jeder erneuten 
Minute.“[21] 
„Das Evangelium ist das Buch des Lebens des Herrn und ist da, um das Buch unseres 
Lebens zu werden. ... Die Worte der menschlichen Bücher werden verstanden und geistig 
erwogen. Die Worte des Evangeliums werden erlitten und ausgehalten. Wir verarbeiten die 
Worte der Bücher in uns, die Worte des Evangeliums durchwalken uns, verändern uns, bis 
sie uns gleichsam in sich einverleiben. ... Wenn wir unser Evangelium in Händen halten, 
sollten wir bedenken, dass das Wort darin wohnt, das in uns Fleisch werden will, uns 
ergreifen möchte, damit wir – sein Herz auf das unsere gepfropft, sein Geist dem unsern 
eingesenkt – an einem neuen Ort, zu einer neuen Zeit, in einer neuen menschlichen 
Umgebung sein Leben aufs neue beginnen.[22] 
  
  
Missionarische Existenz 
  
„Der Geist des Herrn ruht auf mir; denn der Herr hat mich gesalbt. Er hat mich gesandt.“ (Lk 
4,16) Mission ist ein Grundvollzug der Kirche: „Ein Grundwort kirchlichen Lebens kehrt 
zurück: Mission. Lange Zeit verdrängt, vielleicht sogar verdächtigt, oftmals verschwiegen, 
gewinnt es neu an Bedeutung.“ (Kardinal Karl Lehmann) Wie weit ist die tief greifende 
Veränderung gerade hinsichtlich der „Weitergabe des Glaubens“ an kommende 
Generationen oder generell an Nichtchristen schon ins allgemeine Bewusstsein der 
Gläubigen gedrungen? Kinder, Jugendliche und Erwachsene wachsen eben nicht mehr in 
ein von Eltern, Großeltern und dem ganzen Milieu selbstverständlich übernommenes 
christliches Erbe hinein. Ist nicht der Glaube bei uns müde geworden? 
Die französischen Bischöfe sprechen in einem Brief nach einer Formulierung von Madeleine 
Delbrêl von einer „Mission mit Breitenwirkung“ und „Mission der Dichte“. Die „Mission mit 
Breitenwirkung“ zielt darauf, dass der christliche Glaube und das darin wurzelnde christliche 
Ethos in vielfältiger und sehr gestufter Weise in unserer Kultur präsent bleibt; sicher längst 
nicht mehr so prägend wie in den vergangenen Epochen, in denen Verkündigung unter ganz 
anderen kulturellen Voraussetzungen geschah. Bei einer „Mission mit Breitenwirkung“ geht 
es zunächst nur darum, dass die Stimme des christlichen Glaubens um des Wohles und der 
Würde der konkreten Menschen willen, gerade der Schwächeren und der Opfer bestimmter 
gesellschaftlicher Entwicklungen, in ihrer humanisierenden, d.h. vermenschlichenden Kraft 
so wirksam wie möglich wahrgenommen wird. Die humanisierende Bedeutung einer solchen 
wechselseitigen Achtung zwischen Kirche und Kultur erleben wir im Augenblick sehr deutlich 
in vielen zentralen Fragen der Ethik, sei es in der Friedensfrage, in der Frage der 
wirtschaftlichen Globalisierung oder in der Frage der medizinischen Nutzung der 
Gentechnologie usw. 
„Mission der Breite“ kann aber auch heißen, dass wir als Kirche unsere geprägten Räume 
und Zeiten, besonders das Kirchenjahr und den Sonntag öffentlich im Bewusstsein halten. 
Die Kirche kennt Bräuche verschiedenster Art und sie lebt davon: von Sonntagen und 
Werktagen, von Weihnachten und Ostern, von Heiligenfesten und Namenstagen, vom Zug 
der Sternsinger und von den Lichtern am Adventskranz, von Taufe, Hochzeit, Beerdigung 
und dem Sakrament der Versöhnung. Die Feier der Eucharistie ist in besonderer Weise 
durchwirkt von Gesten und Bräuchen und heiligen Riten: die Bereitung von Brot und Wein, 
Lichter und Lieder, Kreuzzeichen und Segensgestus, Stehen und Knien, liturgische 
Gewänder und Lesungen aus der Heiligen Schrift. 
Wenn der Glaube nur Brauch oder nur äußere Gewohnheit bleibt, dann würde er bald 
oberflächlich, leer und somit auch unglaubwürdig. So brauchen wir neben der „Mission mit 



Breitenwirkung“ auch eine „Mission der Dichte“,  d.h. der Intensität und der Tiefe. Diese Form 
von Glaubensverkündigung und Glaubensleben wird durchaus in dem seit einigen Jahren 
wachsenden „Netzwerk“ oder Gefüge verschiedenster „Glaubensmilieus“ gepflegt. Die 
deutschen Bischöfe sprechen in einem Rundschreiben (Zeit der Aussaat) auch von 
„Biotopen des Glaubens“. Gemeint sind solche Gruppen, Gemeinden, Gemeinschaften, 
geistliche Bewegungen, Initiativen (wie z.B. „Exerzitien im Alltag“ oder Wallfahrten), 
Gesprächskreise, geistliche Zentren u. ä., die innerhalb oder zumindest in Verbindung mit 
unseren normalen Pfarreien und Verbänden versuchen, den Glauben ausdrücklich zum 
Thema zu machen, und das nicht nur intellektuell, sondern primär existentiell, ihn also mit 
der eigenen Lebensgeschichte zu vermitteln, sich ihn persönlich und gemeinsam in seiner 
ganzen Gestalt anzueignen, in ihm miteinander und aneinander zu wachsen, sich darüber 
auszutauschen, ihn auch ausdrücklich an andere weiterzuvermitteln – durch das Zeugnis 
des Glaubens und des Wortes. 
Über den Glauben Auskunft zu geben heißt das weiterzugeben, was wir selber empfangen 
haben und immer wieder neu von Gott her empfangen. In unserer Zeit ist die 
Gotteswirklichkeit so abgedunkelt, dass manche nur sehr schwer Gott wahrnehmen können. 
So haben wir als Christen an das Danken zu erinnern und den Dank an Gott zu 
vervielfältigen. Auskunft im Glauben zu geben heißt die Menschen mit Gott in Berührung zu 
bringen. 
  
  
Einsamkeit und Gemeinschaft 
  
Weltpriester leben in der Regel nicht in einer ordensähnlichen Gemeinschaft. Das birgt 
Chancen, aber auch Gefahren in sich: Spirituelles Leben braucht den Mut, ein einzelner zu 
sein, Einsamkeit positiv zu leben. „Bete, dass deine Einsamkeit der Stachel werde, etwas zu 
finden, wofür du leben kannst, und groß genug, um dafür zu sterben.“ (Dag 
Hammarskjöld)[23] Die Seele muss zur Ruhe kommen können, braucht Zeiten der Stille, 
braucht Freiräume, in denen wir uns nicht gehetzt und gedrängt fühlen, unter Druck und 
Zwang. Eine positive Kultur der Einsamkeit ist Voraussetzung für jede schöpferische, 
geistige und geistliche Tätigkeit. „Es gibt keine freie Gesellschaft ohne Stille, ohne einen 
inneren und äußeren Bereich der Einsamkeit, in dem sich Freiheit entfalten kann.“[24] 
„Vae soli“ - „Wehe dem, der allein ist!“ (Koh 4,10) Die Gemeinschaft war dem gegenüber 
eine Arznei, eine Therapie, eine Art Gegengift gegen den tödlichen Würgegriff der 
Vereinsamung. Vereinsamung bedeutet Isolation, Leere, Verzweiflung, nicht selten auch 
Verbitterung und Resignation. Manche entwickeln sich einfach zu Eigenbrötlern, andere 
fliehen in Ersatzbefriedigungen, bei nicht wenigen zeigen sich psychosomatische Störungen. 
Das Gefühl der Ungeborgenheit und der Ortlosigkeit setzt sich bei vielen fest. Die Suche 
nach einer Lebensform, in der sie emotionalen, sozialen, intellektuellen und spirituellen Halt 
finden, rührt an die Herzmitte der Nachfolge Jesu. Jesus ruft seine Jünger zwar aus ihrer 
gewohnten Umgebung und Familie heraus, doch nicht, um sie dadurch der Isolierung 
auszusetzen, sondern um sie in eine neue Familie der Jünger einzufügen. Christ/Christin ist 
man nie als Single. Nur ein communialer Mensch entspricht dem communialen Gott, nur ein 
gemeinschaftsfähiger Mensch kann teilhaben am Leben Gottes, der selbst Gemeinschaft ist. 
Communio entsteht dadurch, dass die einzelnen teilhaben an etwas Ge-meinsamen, das 
Gott schenkt. Wirkliche Nähe in der Ge-meinschaft muss durch Vertrauen, Verständnis, 
Einsatz füreinander, Gebet füreinander, gemeinsame Feier der Eucharistie, durch Liebe 
wachsen. Umkehr, Buße, Frieden und Vergebung müssen gewagt und ge-stiftet werden. 
Eine christliche Gemeinschaft ist offen für Arme und Schwache: „Der Ausschluss des 



Schwachen und Unansehnlichen, des scheinbar Un-brauchbaren aus einer christlichen 
Lebensgemeinschaft kann gera-dezu den Ausschluss Christi, der in dem armen Bruder an 
die Tür klopft, bedeuten.“[25] 
  
Correctio und Begleitung 
  
Für das Evangelium ist die schwesterliche brüderliche Zurechtweisung eine Form, die Liebe 
zu leben. Die Kirchenväter sehen in der correctio ein göttliches Gebot, einen 
Freundschaftsdienst (Ambrosius), eine Bru-derpflicht (Johannes Chrysostomus). Sie ist für 
eine christliche Gemeinschaft notwendig. Wo man nur noch freundlich zueinander ist, droht 
einer Gemeinschaft Leerlauf und Vergreisung. Sie soll deutlich, wahrhaftig, ehrfürchtig und 
ohne den anderen zu demütigen, erteilt werden. Sie verträgt sich nicht mit Kritik-sucht, 
Nörgelei oder einem ungesunden Hang zu Unzufriedenheit und Miesmacherei, mit falschem 
Mitleid und auch nicht mit Blindheit gegenüber den eigenen Fehlern. Sie soll geschehen 
nach den Regeln der Klugheit, im Geist der Sanftmut (Gal 6,1), ohne Zorn, Stolz, Bosheit 
und Selbstgerechtigkeit, nicht aus Geschwätzigkeit, Bes-serwisserei, oder um jemanden zu 
beschämen, nicht aus Querulanten-tum oder auf Grund einer allgemeinen Stimmung der 
verbitterten Enttäu-schung. Zu vermeiden sind versteckte Kritik, heimliches Ge-rede  und 
hinterhältiges Heruntermachen. 
„Der Christus im eigenen Herzen ist schwächer als der Christus im Worte des 
Bruders.“ (Dietrich Bonhoeffer)[26] Begleitung in einem weiten Sinn geschieht auf vielfache 
Weise, z.B. durch Eltern, Freunde, Gemeinschaft, Theologie, Bücher. Geistliche Begleitung 
im engeren Sinn ist eine Hilfestel-lung in Gesprächsform, die auf ausdrücklicher 
Vereinbarung beruht und län-gere Zeit dauert. Gegenstand der geistlichen Begleitung ist das 
gesamte Leben, das in Glaube, Hoffnung und Liebe auf Gott hin aus-gerichtet ist. Dazu 
gehört der Umgang mit sich selbst, der Umgang mit dem Leib und mit der Zeit. Abneigungen, 
Wünsche, Schwierigkei-ten, Enttäuschungen im Wachstumsprozess kommen zur Sprache. 
Ein wichtiger Bereich ist das Mitsein mit anderen, die Verantwortung für sie und die 
Solidarität mit ihnen. Schwerpunktmäßig geht es um die Mitteilung von Glaubenserfahrungen. 
Im Mittelpunkt der Beglei-tung steht die Beziehung zu Gott. Dazu gehört das Gebet mit den 
geistlichen Bewegungen wie Freude/Angst, Friede/Unfriede, Ruhe/Gehetztsein, Liebe/Wut-
Hass. Zu suchen ist eine Balance zwi-schen dem Blick für die gegenwärtige Befindlichkeit 
und dem Blick für das größere Ziel. Regelmä-ßig ist nach Entscheidungssituationen zu 
fragen und eine Standortbestimmung im Hinblick auf Lebensent-scheidung bzw. Berufswahl 
vorzunehmen. Insgesamt geht es um unter-schei-dendes Wahrnehmen, d.h. um die Frage: 
Was führt mich mehr zu Gott hin, was führt mich eher von ihm weg. Geistliche Begleitung hat 
als Ziel eine verantwortete Lebensorientierung und Glau-bensentscheidung. Ziel ist eine 
vertiefte Gottesbegegnung in der Verwirklichung des je eigenen Rufes in der Nachfolge. Ziel 
ist die reife Annahme eigenen und fremden Menschseins, ein ehrlicher und wahrhaftiger 
Umgang mit der Wirklichkeit, Ziel ist ein Hi-neinwach-sen in den gemeinsamen 
Glaubensvollzug der Kirche. 
  
 
Volk Gottes in Tirol. Perspektiven für die Diözese Innsbruck im Jahr 2020 
  
Gott sammelt auch im Jahr 2020 sein Volk unter den Menschen, die im Gebiet der Di-özese 
Innsbruck leben. Es ist ein Volk mit offenen Rändern, das der universale Heils-wille seines 
Gottes entgrenzt und in dem die Glaubenden zeichenhaft für das Heil der vielen Anderen 
stehen. Zu ihm gehören kirchlich unterschiedlich stark gebundene Christinnen und Christen, 



im Modus ihrer Berufung durch Gott aber auch alle übrigen Menschen mit ihrer Sehnsucht 
nach einem erfüllten, gelingenden Leben - bis hin zur ganzen Schöpfung. In der Tradition 
ihrer Mütter und Väter im Glauben suchen die Christinnen und Christen nach zeitgemäßen 
Antworten auf die grundlegenden Fra-gen des Menschseins: Wovon leben wir und wofür? 
Was dürfen wir hoffen? 
  
Sammlung und Sendung 
  
Vor diesem Hintergrund sammelt Jesus seine Jüngerinnen und Jünger des 21. 
Jahr-hunderts („Komm und sieh") und sendet sie in die Welt („Geht und klopft an"). 
Zwi-schen beiden Polen, zwischen Sammlung im Innen („communio") und Sendung nach 
Außen („missio"), öffnet sich den vielen möglichen Wegen christlicher Nachfolge Jesu ein 
weites Feld, in dem in Kreativität und Freiheit eigene Optionen getroffen werden können. Aus 
dieser Spannungseinheit heraus bietet die Kirche von Innsbruck allen Menschen ihre 
Weggemeinschaft an und sucht Verbündete für den Einsatz in der Welt - denn auch 
außerhalb ihrer eigenen Mauern gibt es „wahre Zeichen der Prä-senz Gottes" (GS 11): Orte, 
an denen Menschen das Glück ihres Lebens nicht nur suchen, sondern auch finden. Die 
Diözese Innsbruck stellt sich in der Spur des Zwei-ten Vatikanischen Konzils der bleibend 
aktuellen Frage, was es ad intra wie ad extra bedeuten kann, Kirche in der Welt von heute zu 
sein. Denn es ist ja die Berufung der Diözese Innsbruck, Kirche in der Welt von Tirol zu sein. 
Und damit auch inmitten von „Freude und Hoffnung, Trauer und Angst" (GS 1) aller 
Menschen dort, insbesondere aller „Armen und Bedrängten" (GS 1). 
  
Christus als Zentrum 
  
Im Zentrum dieser weltoffenen Kirche steht Christus - und damit in Tiroler Tradition auch das 
Herz Jesu, das anzieht und auspulst im Rhythmus eines heilvollen Lebens unter Gottes 
Augen. Jenseits aller kirchlichen Differenzen hält die Begegnung in die-ser gemeinsamen 
Mitte die beiden Grunddynamiken von Sammlung und Sendung zu einer produktiven 
Spannungseinheit zusammen: Je näher wir Christus kommen, desto mehr innere Freiheit 
gewinnen wir in Bezug auf die eigenen Positionen und desto näher rücken wir dann vielleicht 
auch zusammen. Insbesondere die sonntäg-liche Feier von Eucharistie und 
Wortgottesdiensten gibt uns Kraft für den Alltag. Vor dem offenen Horizont Gottes tauchen 
wir ein in seine Geschichte mit uns Men-schen, in die Mysterien des Lebens Jesu und 
unseres eigenen Lebens - und die gro-ßen Erzählungen der Hl. Schrift vernetzen sich mit 
den kleinen Geschichten unseres Alltags. Es gibt pastorale Zentren mit Ausstrahlung, 
messianische Orte des Aufat-mens, an denen Gläubige, Suchende und Zweifelnde aus den 
Quellen des christli-chen Glaubens schöpfen können. Auch kirchliche Mitarbeiterinnen und 
Mitarbeiter können dort ihre ,erste Liebe' auffrischen und wieder in Kontakt kommen mit Gott 
als dem tiefsten Grund unserer Kraft und weitesten Horizont unserer Sehnsucht. Die Kirche 
geht sorgsam mit ihren personalen Ressourcen um. Sie sucht beständig nach neuen 
Charismen, bietet jungen Menschen anziehende Berufungswege bzw. Berufsperspektiven 
und ermöglicht Priestern insbesondere aus anderen Kontexten interkulturelle Lernprozesse. 
  
Sammlung im Innen 
  
Ad intra versammelt die Diözese Innsbruck das Volk Gottes in geschwisterlichen Strukturen 
der wechselseitigen Anerkennung und Wertschätzung, in denen auch Scheitern und Umkehr 
Platz haben. Diese Strukturen ermöglichen eine Vielfalt von Wegen der Nachfolge und 



bringen sie miteinander in Kontakt. Ihre Seelsorgeräume entwickeln sich weiter zu 
pastoralen Räumen der Weite, in denen Altes in Würde sterben darf und Neues möglich wird 
(z. B. Jugendkirchen, Trauerorte, Citypasto-ral, Flüchtlingsarbeit, Pilgerseelsorge). Innerhalb 
dieser pastoralen Bezugsräume, die von einem Team aus Haupt- und Ehrenamtlichen 
geleitet werden, gibt es viele kleine christliche Orte der Nähe: Pfarren bzw. Gemeinden, die 
als lebendige Zellen der Jüngerschaft biographisch bunter, sozial beweglicher und weniger 
klerikal sind. Zusammen mit anderen pastoralen Orten (z. B. Schulen, Kindergärten, 
Bildungshäu-ser, Telefonseelsorge, Wallfahrtskirchen, Beratungsstellen, Gipfelkreuze, aber 
auch Gasthäuser, Sportstätten und Einkaufszentren...) bilden sie die vielfach vernetzte 
Gesamtpastoral eines bestimmten Lebensraumes. 
Neben der Kategorialseelsorge finden darin auch die Orden, Bewegungen und 
Ge-meinschaften ihren Platz und bereichern das Ganze. Es gibt Pastoralteams, die sich 
vorbehaltlos auf das gemeinsame Abenteuer der Nachfolge Jesu vor Ort einlassen, die 
Eigenheiten der Anderen anerkennen und allfällige Konflikte offen und kon-struktiv austragen. 
Priester leben darin ihr unverzichtbares Dienstamt, Laien über-nehmen die Verantwortung 
ihres allgemeinen Priestertums - und alle zusammen verstehen sich als das eine, zu allen 
Menschen gesandte Volk Gottes. Die Diözese bietet eine professionelle und finanziell 
prioritäre Unterstützung dieser Pastoral al-ler Getauften, wobei die größere Ebene generell 
nur das übernimmt, was die jeweils kleinere Einheit selbst nicht schafft. 
  
Sendung nach Außen 
  
Ad extra erweist die Kirche von Innsbruck sich als ein niederschwelliger, nicht aber 
anspruchsloser Ort der Gemeinschaft, der Suche und der Freiheit. Ihren besonderen 
Charme gewinnt sie durch ihre diakonische Selbstverschwendung an die Welt, 
ins-besondere an die „Armen und Bedrängten" (GS) an den Rändern der Gesellschaft. Denn 
sie verschließt sich nicht in sich selbst, sondern lässt sich vom „Lockruf der Gnade" (PO 18) 
in ihre eigenen Grenzbereiche locken. Und zwar weniger, weil die anderen Menschen uns 
brauchen, sondern vielmehr weil wir sie brauchen: ihre anderen Lebensgeschichten und 
damit auch ihre anderen Geschichten von Gott. Man freut sich über entsprechend 
ansprechbare Menschen auf der Schwelle, die in interessierter Halbdistanz zum Evangelium 
leben. Das christliche Zeugnis in Wort und Tat leuchtet nach Außen, denn das Gesicht der 
Kirche von Innsbruck sind in ihren Ambivalenzen, Brüchen und Schwierigkeiten erlöste und 
befreite Menschen: Priester, Ordensleute und Laien. Das Reich Gottes hat eine konkrete 
Hausnummer. Beginnen kann all das mit dem Annehmen der eigenen kirchlichen 
Wirklichkeit als einer geistlichen Lockerungsübung, die interne Verkrampfungen löst und 
neue Kräf-te freisetzt. Auch wenn die Kirche längst nicht mehr das unbestrittene Zentrum in 
einer weltanschaulich pluralen, weithin säkularen Gesellschaft darstellt, so hält ihr Gottes- 
und Menschendienst dennoch über allem den Himmel offen. Mitten in der Welt von Tirol. 
  
 
 
 
 
[1] Andreas Knapp, Weiter als der Horizont. Gedichte über alles hinaus, Würzburg 72009, 19. 
[2] Paul Michael Zulehner u. a., Kehrt die Religion wieder? Religion im Leben der Menschen 
1970–2000, Ostfildern 2001. 
[3] Michael Onfray, Wir brauchen keinen Gott. Warum man jetzt Atheist sein muss, München 
42007. 



[4] José Casanova, Der Ort der Religion im säkularen Europa, in: Transit. Europäische 
Revue Heft 27, 2004, 86-106, 96f. 
[5] Milieuhandbuch. Religiöse und kirchliche Orientierungen in den Sinus-Milieus 2005, Hg.: 
Medien-Dienstleistungsgesellschaft (MDG), München 2006, 16ff. 
[6] José Casanova, Europas Angst vor der Religion. Berliner Reden zur Religionspolitik, Rolf 
Schieder (Hg.), Berlin 2009, 98f. 
[7] Karl Rahner, Theologische Deutung der Position des Christen in der heutigen Welt, in: 
Sendung und Gnade. Beiträge zur Pastoraltheologie, Innsbruck-Wien 1988, 13-47. 
[8] Yves Raguin, Wege der Kontemplation, Beten heute l, Johannes Verlag, Einsiedeln 1972. 
[9] Martin Buber, Die Erzählungen der Chassidim, Zürich 101987, 385. 
[10] Franz Kafka, Meistererzählungen, Frankfurt a. M. 1970, 369. 
[11] Daniele Hervieu-Leger, Pilger und Konvertiten. Religion in Bewegung (Religion in der 
Gesellschaft 17), Würzburg 2004, 58; Vgl. Christian Hennecke, Kirche, die über den Jordan 
geht. Expeditionen ins Land der Verheißung, Münster 32008, 56. 
[12] Rainer Maria Rilke, Von der Pilgerschaft Bd. I/1, 95, Werke in sechs Bänden, Frankfurt 
1980. 
[13] 
http://de.radiovaticana.va/news/2014/09/05/papstpredigt:_„fürchtet_euch_nicht_vor_den_neu
erungen_in_der_kirche“/ted-823542 
[14] „Ein junger Mann wollte Obst, und er verschmähte deshalb Äpfel, Birnen, Pflaumen, 
Kirschen, Quitten. Er wollte nicht Äpfel, sondern Obst, und nicht Pflaumen, sondern Obst, 
und nicht Kirschen, sondern Obst, und nicht Quitten, sondern Obst. Er wählte den einzigen 
Weg, der mit Sicherheit erfolgreich war, gerade das nicht zu bekommen, was er wollte: 
nämlich Obst; denn Obst ist - jedenfalls für uns Menschen - nur in Gestalt von Äpfel oder 
Birnen oder Pflaumen oder Kirschen oder Quitten zu haben.“ (Georg W. Friedrich Hegel, 
Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften § 13) 
[15] Johann B. Metz, Identitätsbildung aus Nachfolge, in: Rolf Zerfaß (Hg.), Mit der 
Gemeinde predigen, Gütersloh 1982, 13-21, hier 13. 
[16] Johann B. Metz, Zeit der Orden? Zur Mystik und Politik der Nachfolge, Freiburg i. B. 
1977, 10.38. 
[17] Vgl. dazu: Hermann J. Pottmeyer, Zeichen und Kriterien der Glaubwürdigkeit des 
Christentums, in: HFTh 4, 373-414, bes. 400-406. 
[18] „Und weil das Auge dort ist, wo die Liebe weilt, erfahre ich, dass Du mich liebst. … Dein 
Sehen, Herr, ist Lieben, und wie Dein Blick mich aufmerksam betrachtet, dass er sich nie 
abwendet, so auch Deine Liebe. … Soweit Du mit mir bist, soweit bin ich. Und da Dein 
Sehen Dein Sein ist, bin ich also, weil Du mich anblickst. … Indem Du mich ansiehst, lässt 
Du, der verborgene Gott, Dich von mir erblicken. … Und nichts anderes ist Dein Sehen als 
Lebendigmachen. … Dein Sehen bedeutet Wirken.“ (Nikolaus von Kues, De visione Dei/Die 
Gottesschau, in: Philosophisch-Theologische Schriften, hg. und eingef. Von Leo Gabriel. 
Übersetzt von Dietlind und Wilhelm Dupré, Wien 1967, Bd. III, 105-111) 
[19] Michel de Certeau: La fable mystique I, XVIe-XVIIe siècle, Paris 1982, 42f. Vgl. dazu 
auch Chistian Duquoc, Théologie en exil. Le défi de sa survie dans la culture contemporaine, 
Paris 2002. 
[20] Vgl. dazu: Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. 
von Peter Hünermann und Bernd Jochen Hilberath, Bd. 1-5, Freiburg – Basel – Wien 2004-
2006. 
[21] Madeleine Delbrel, Wir Nachbarn der Kommunisten, Einsiedeln 1975, 53. 
[22] Madeleine Delbrel, Gebet in einem weltlichen Leben, Einsiedeln 1974, 17f. 
[23] Dag Hammarskjöld, Zeichen am Weg, München 1965, 51. 



[24] Herbert Marcuse, Über Revolte, Anarchismus und Einsamkeit, Frankfurt a. M. 1969, 43. 
[25] Dietrich Bonhoeffer, Gemeinsames Leben. Das Gebetbuch der Bibel (WW hg. von 
Eberhard Bethge, Bd. 5 hrsg. von Gerhard Ludwig Müller) München 1987, 29. 
[26] Dietrich Bonhoeffer, Gemeinsames Leben. Das Gebetbuch der Bibel (WW hg. von 
Eberhard Bethge, Bd. 5 hrsg. von Gerhard Ludwig Müller) München 1987, 19. 


