Begegnungs- und Bildungstage fur Priester GUber 70
Cusanus Akademie Brixen, 7. Oktober 2014
Bischof Manfred Scheuer

Aufbrechen zum Leben

,Bewohne nicht die Hauser der Vergangenheit
Die Toten verlangen zu hohe Mieten. ...

Such dein Ziel nicht im Rickspiegel

Nach vorn lockt das Leben. "

Sehnsucht nach Spiritualitat?

Im Dezember 2001 erschien ein Buch des Wiener Pastoraltheologen Paul Michael Zulehner:
Kehrt die Religion wieder?® Die Religiositit — so die These seiner Langzeitstudie — ist
insgesamt im Wachsen begriffen. Viele wirden aus der heutigen Banalitat entfliehen, ihrer
,verwobenheit mit dem Kosmos* eine Gestalt geben wollen oder aber ,Heilung’ angesichts
einer unheilvoller Lebenswelt suchen. Freilich: Das daraus resultierende Bedurfnis nach
Religion fuhrt nicht unmittelbar in die Kirchentore hinein. Laut Zulehner werden die
Menschen zunehmend zu ,Religionskomponisten®, die sich ihre Weltanschauung aus
verschiedenen Quellen — und durchaus auch christlichen — zusammenstellen. Die Kirchen
haben in dieser geistigen Situation dann Chancen, wenn sie weniger auf Moral als auf Mystik
setzen, so der Pastoraltheologe.

Aggressiver Atheismus: ,Wahrscheinlich gibt es keinen Gott. Nun machen Sie sich keine
Sorgen mehr und geniel3en Sie das Leben." Atheisten beschlossen, christlichen Slogans mit
beruhigenden atheistischen Anzeigen zu begegnen. Die Idee von Ariane Sherine erhielt
kraftigen Rickenwind. Fir Aufsehen sorgte auch Richard Dawkins mit seinem viel zitierten
Buch ,Der Gotteswahn®, in dem er mit antireligidser Propaganda Menschen zum Atheismus
geradezu bekehren will. Darin erachtet er Fanatismus, Fundamentalismus und
hemmungslose Gewaltbereitschaft als konstitutiv fir jedwede ,Religion“ Andere Blcher
tragen Titel wie: ,Wir brauchen keinen Gott. Warum man jetzt Atheist sein muss*.”®! Aus
einem latent und unterschwellig vorhandenen und weithin akzeptierten Agnostizismus ist ein
offensiv und selbstbewusst auftretender und sich inszenierender ,neuer Atheismus’
geworden. Eine Form des kdmpferisch-aggressiven Atheismus nimmt wieder mehr Raum ein
in Offentlichkeit und Gesellschaft.

Sakularisierung: In Westeuropa hat eine wachsende Mehrheit der Bevolkerung aufgehdrt, an
der traditionellen Religionsaustibung teilzunehmen. ,Liberaldemokratische Gesellschaften
tolerieren und achten ... die Religionsfreiheit des Einzelnen. Aber infolge des erfolgreichen
Drucks, die Religion in die Privatsphare zu verbannen, der in Europa zu einer vom Bild der
modernen, sdkularen Gesellschaft nicht mehr zu trennenden Selbstverstandlichkeit
geworden ist, fallt es hier viel schwerer, der Religion im offentlichen Leben und in der
Organisierung und Mobilisierung kollektiver Gruppenidentitat eine legitime Rolle
zuzuerkennen.™ Das Heidelberger Unternehmen Sinus Sociovisions'™ untersucht seit tiber
zwanzig Jahren gesellschaftliche Phdnomene und hat ein Modell entwickelt, das unsere
Gesellschaft in zehn unterschiedliche ,Milieus® unterteilt. Die Kirche erreicht demnach mit
ihren Angeboten derzeit vor allem Menschen aus drei von zehn Milieus. Die Menschen aus
den anderen sieben Milieus sind entweder noch in einem wohlwollend-kritischen Abstand zur



Kirche oder schon in einer ausgepragten Distanz zum kirchlichen Leben. - José Casanova,
der gegenwartig international wohl bedeutendste und bekannteste Religionssoziologe, sieht
einen globalen Prozess der Sakularisie-rung als eine strukturell verschrankte Konstellation
der modernen kosmischen, sozialen, moralischen und sakularen Ordnungen. Alle drei
Ordnungen sind als vollkommen immanente sékulare Ordnungen ohne Transzendenz zu
verstehen, die ,etsi Deus non daretur’ funktionieren.“®

Karl Rahner vor 60 Jahren in Innsbruck

,Die Diasporasituation ist fur uns heute ein solches heilsgeschichtliches Muss, d. h. wir
haben diese Diasporasituation nicht nur als leider Gottes bestehend festzustellen, sondern
wir kdnnen sie als von Gott als Muss (nicht als Soll) gewollt anerkennen und daraus
unbefangen Konsequenzen ziehen. ... Das Christen-tum ist (wenn auch in sehr
verschiedener Dosierung) tberall in der Welt und tberall auf der Welt in der Diaspora: es ist
als wirkliches Uberall zahlenmaRig eine Minderheit, es hat nirgends eine faktische Flhrerrolle,
die ihm erlaubt, machtvoll und deutlich der Zeit den Stempel christlicher Ideale aufzupragen.
... Im Gegenteil: Die mittelalterlich-neuzeitliche, also die bauerliche und individualistisch
kleinburgerliche Christenheit wird in immer schnellerem Tempo verschwinden.” (27)

Wir haben also durchaus das Recht, ja fast die Pflicht, damit zu rechnen und nicht verstohnt
zur Kenntnis zu nehmen, dass die Form des 6ffentlichen Daseins der Kirche sich wandelt.
Dass die Kirche uberall Diasporakirche wird, Kirche unter vielen Nichtchristen, Kirche darum
in einer Kultur, in einem Staat, einer Politik, Wirtschaft, Wissenschaft, Kunst, die nicht
einfach und allein von Christen getragen werden, das ist ein heilsgeschichtliches ,Muss", aus
dem es erlaubt, ja geboten ist, niichtern Konsequenzen als Maxi-men auch unserer
Seelsorge fir die Offensive und Defensive der Kirche und der Christen zu ziehen,
Konsequenzen, die in einem dialektischen Gegensatz stehen zu der Sollensmaxime der
Ausbreitung und Verteidigung des Christentums, die fordert, dass man mit allen Mitteln alle
Menschen und alle Kultursachgebiete flr Christus zu gewinnen suche.

Sein Glaube ist immer von auf’en bedroht. Das Christentum kann sich nicht oder nur in
gering zu Ubernehmendem Male auf das Institutionelle in Sitte, Brauch, birgerlichem
Gesetz, Tradition, 6ffentlicher Meinung, Nachahmungstrieb usw. stitzen. Jeder muss es fur
sich neu erobern; es wird nicht mehr einfach ,von den Vatern ererbt®. Jeder muss neu
erobert werden in einer Werbung, die an die personliche Entscheidung, an das eigenstandig
Individuelle im Menschen, nicht an das appelliert, in dem der Mensch ein homogenes Stlick
der Masse und ein Produkt seiner Situation, der ,6ffentlichen Meinung" und des
Herkommens ist. Das Christentum wird aus einem Nachwuchschristentum ein
Wabhlchristentum. ...

b) Ein groRRer Teil der Kulturgiter in Bildung, Kunst, Wissenschaft, aus denen heraus auch
der Christ lebt und leben muss, will er nicht ein hoffnungsloser Sektierer in dem Bereich des
irdisch geistigen Lebens werden, wird nicht spezifisch christlich oder christlich gepragt sein.
Vieles Institutionelle im gesellschaft-lichen, burgerlichen, staatlichen, kulturellen Leben wird
so sein, dass es einen eigentlich negativen Einfluss auf das sittliche Leben des Christen hat
und dessen Leben fast unvermeidlich in Konflikte mit seiner christlichen Moral bringt. ...

c) Die Kirche der Diaspora wird, gerade wenn sie lebendig bleiben soll, eine Kirche aktiver
Glieder, eine Kirche der Laien sein, die sich als Trager und Elemente, nicht bloR als
Gegenstand der Betreuung durch die Kirche, d. h. Klerus, fiihlen; wo neue Kirche dieser Art
ist oder, wird, wird diese Mdglichkeit den Laien auch in der Tat, und nicht nur auf dem Papier,
eingerdumt werden mussen, erhalten die Laien Pflichten, die sie selbstandig fir die Kirche
wahrnehmen, und Rechte, ahnlich wie in der alten Kirche, und sind nicht nur reine



Befehlsempfénger von Fall zu Fall, die es sich zur Ehre anrechnen missen, wenn sie etwas
fur die hierarchische Kirche, den Klerus, tun dirfen. (34)

d) Der Klerus wird nicht einfach mehr zu den héheren, privilegierten Standen der
Gesellschaft gehoéren. Er als solcher wird Gberhaupt auf die Dauer nicht mehr im bisherigen
Mal und der bisherigen Art ein ,Stand" im soziologischen Sinn bleiben; er ist immer ein
Stand in der Kirche, er wird aber nicht immer im bisherigen MaR ein Stand der profanen
Gesellschaft bleiben.

e) Uberhaupt werden sich nicht mehr so sehr streitend oder konkordatér die Kirche und der
Staat gegenulberstehen. Denn dieses Verhaltnis der Vergangenheit beruht auf der Tatsache,
dass alle (oder fast alle) gleichzeitig Staatsbiirger und Kirchenbiirger waren. In der Zukunft
wird die Berthrung von Staat und Kirche viel mehr im Einzelnen und Uber sein Gewissen
geschehen. Denn der Staat ist nicht mehr so sehr die Regierung oder ein Monarch, sondern
die - eben zum grof3en Teil nichtchristliche Bevdlkerung, die also zum guten Teil
uninteressiert ist an den christlichen Interessen eines Teiles der Bevdlkerung, und die Kirche
ist nicht mehr die Organisation, deren Macht politisch, und zwar direkt, von gréRerer
Bedeutung sein kénnte. (35)"!

Gemeinsam ,Aufbrechen”

Das Zweite Vatikanische Konzil spricht wiederholt vom ,pilgernden Volk Gottes®. Die
Bereitschaft zum Aufbruch und zur Erneuerung gehort zu einem lebendigen Glauben immer
dazu. Es entspricht mit Abraham und mit dem Volk Israel der Urbewegung des Glaubens,
nicht sesshaft zu sein, sondern aufzubrechen zu neuen Horizonten, Abschied zu nehmen
von Feldern schlechter Gewohnheiten. Unser Leben ist durch viele unterschiedliche innere
und auliere Aufbriiche gepragt, sei es dass wir einen neuen Lebensabschnitt beginnen, den
Beruf wechseln, uns auf Beziehungen einlassen oder auch Abschied nehmen miissen von
lieben Menschen, von vertrauten Gewohnheiten oder von der Heimat.

Abschied und Aufbruch

»Viele brechen nur scheinbar auf. Sie tragen nur ein Gespenst ihrer selbst mit sich fort, eine
abstrakte Puppe. Sich selber bringen sie vor dem Aufbruch in Sicherheit. ... Sie bilden sich
eine kunstliche Personlichkeit, eine ausgeliehene, nach Buchern zurechtgemachte, und
diesen Roboter, diesen Schatten ihrer selbst schicken sie auf die Suche nach Gott. Nie
treten sie mit ihnrem ganzen Wesen in die Erfahrung ein. ...

Gott will ein leibhaftiges Wesen vor sich sehen, das weinen kann, schreien unter den
Wirkungen seiner lauternden Gnade; er will ein Wesen, das um den Wert menschlicher
Liebe weil und die Anziehung des anderen Geschlechts kennt. Er will ein Wesen, das den
heftigsten Wunsch verspurt, ihm zu widerstehen, warum nicht? ... Gott will ein menschliches
Wesen vor sich sehen, sonst hatte seine Gnade nichts zu verwandeln; das wirkliche Wesen
ware entwischt. Hier aber pflegt das Unglick zu geschehen: zu viele unter denen, die sich
Gott geben, haben seinem Wirken nur eine ausgeliehene Persénlichkeit ausgesetzt.“®

Geh aus deinem Land?
,Rabbi Sussja lehrte: ,Gott sprach zu Abraham: Geh aus deinem Land, aus deinem

Geburtsort, aus dem Haus deines Vaters in das Land, das ich dir zeigen werde. Gott spricht
zum Menschen: Zuvorderst geh aus deinem Land - aus der Trubung, die du dir selber



angetan hast. Sodann aus deinem Geburtsort - aus der Tribung, die deine Mutter dir
angetan hat. Danach aus deinem Vaterhaus - aus der Trubung, die dein Vater dir angetan
hat. Nun erst vermagst du in das Land zu gehen, das ich dir zeigen werde.“®

Weg von hier?

Der Weg allein ohne Orientierung und ohne Ziel hat noch keinen Sinn. Franz Kafka schreibt
in ,Der Aufbruch®: ,Ich befahl mein Pferd aus dem Stall zu holen. Der Diener verstand mich
nicht. Ich ging selbst in den Stall, sattelte mein Pferd und bestieg es. In der Ferne horte ich
eine Trompete blasen, ich fragte ihn, was das bedeute. Er wusste nichts und hatte nichts
gehort. Beim Tore hielt er mich auf und fragte: ,Wohin reitest du, Herr?“ ,Ich weil} es nicht",
sagte ich, ,Nur weg von hier, nur weg von hier. Immerfort weg von hier, nur so kann ich mein
Ziel erreichen. ,Du kennst also dein Ziel?“ fragte er. ,Ja“ antwortete ich, ,ich sage es doch:
»,Weg von hier, das ist mein Ziel.“ ,Du hast keinen Essvorrat mit,“ sagte er. ,Ich brauche
keinen,” sagte ich, ,die Reise ist so lang, dass ich verhungern muss, wenn ich auf dem Weg
nichts bekomme. Kein Essvorrat kann mich retten. Es ist ja zum Gllck eine wahrhaft
ungeheure Reise.“I"” Weg von hier, weil die Leute so anstrengend sind, weil Aufgaben
kaputt machen, weil das Leben zum Wegwerfen ist? Die Erlebnisgesellschaft, die so viel
vom Leben, vom Gliick, vom Heil, von der Gesundheit redet, ist oft dem Leben recht fern.
Realitédtsverweigerung und Wirklichkeitsflucht geh6ren zum Programm. Unsere Zeit ist damit
beschaftigt, Ablenkungen zu gestalten, sie weild aber nicht mehr, wovon sie ablenkt. Nun
wollen wir es doch nicht so machen wie in dem unvergesslichen Lied des Wiener
Kabarettisten Helmut Qualtinger aus den 50-er Jahren, wo ein jugendlicher Motorradfahrer
sagt: ,Wir wissen nicht, wo wir hin fahren, aber dafiir sind wir g'schwinder dort“. Die
Innenseite der SpalRgesellschaft ist nicht selten Verzweiflung, Sinnlosigkeit und
Orientierungslosigkeit.

Pilger und Kundschafter

,Das Religidse in den modernen Gesellschaften ist in Bewegung. Es ist diese Bewegung, die
es zu erkennen gilt*, konstatiert die franzdsische Religionssoziologin Daniele Hervieu-Leger
in ihrer viel beachteten Studie ,Pilger und Konvertiten“."! Glaube und Kirche werden heute
,viatorisch" gefunden. Das Pilgern ist nicht zufallig ein Massenphanomen unserer Tage. Der
hl. Petrus Canisius war ein Pilger und Kundschafter. Priester und auch Ehrenamtliche in der
Kirche sind Pilger und Kundschafter zwischen den Lebenswelten, zwischen Jungen und
Alten, zwischen Kulturen, die sich in unserem Land oft auf kleinsten Raum befinden.

Rainer Maria Rilke, Von der Pilgerschaft: Falle nicht, Gott, aus deinem. Gleichgewicht - Auch
der dich liebt und der dein Angesicht erkennt im Dunkel, wenn er wie ein Licht in deinem
Atem schwankt, - besitzt dich nicht. Und wenn dich einer in der Nacht erfasst, so dass du
kommen musst in sein Gebet: Du bist der Gast, der wieder weiter geht. Wer kann dich halten,
Gott? Denn du bist dein, von keines Eigentumers Hand gestért, so wie der noch nicht
ausgereifte Wein, der immer siiRer wird, sich selbst gehért."

Die Kirchengestalt der vergangenen Jahrhunderte ist in Auflésung begriffen. Strukturen,
Sicherheiten und Institutionen sind fragwurdig geworden. Das hat massive Auswirkungen fur
das Selbstverstandnis des priesterlichen Dienstes, fur die Plausiblitat, die ein Seelsorger fur
sein Tun erwarten kann. Man kann darauf depressiv mit einer Fixierung auf eine heile
Vergangenheit reagieren. Ist es nicht aber auch méglich, diese gegenwartige Situation
anders zu deuten und zu leben? Die Krise bietet auch die Chance zum Exodus, zum



Aufbruch. Sie kénnte auch vom mysterium paschale, vom Geheimnis des Todes und der
Auferstehung Jesu beleuchtet werden. Unter dem Zeichen einer positiven Dynamik des Je-
Mehr: Das kann fir gegenwartige Pastoral bedeuten, dass wir von einer reagierenden,
defensiven, stagnierenden Haltung zu einer proaktiven Dynamik kommen. Es stellt sich die
Frage, ob wir Probleme haben, um unsere Krisen kreisen, auf das Negative fixiert sind, oder
ob wir eine Botschaft haben. Ignatius von Loyola hat inmitten einer Zeit die Frische des
Evangeliums gelebt und bezeugt, in der nicht wenige, die konkrete Kirche als Ruine sahen,
als Verlierergesellschaft. Gerade da wollte er prasent sein.

Aufzubrechen ist immer mit einem Risiko und mit einem Wagnis verbunden. Aufbriiche
erfordern Mut und Offenheit; sie kbnnen auch in dunkle Zeiten der Enttduschung oder in
lange Wiistenwanderungen hinein fiihren. Zu ihnen gehéren Angste und Freuden,
Verunsicherung, Tranen, Sehnsucht und neue Hoffnung. Jedem Anfang wohnt ein Zauber
aber auch eine Schwere inne. Aufbrechen — da geht es fiir mich um das Aufbrechen von
Versteinerungen, von Verhartungen und Rechthabereien.

Aufbrechen mit Papst Franziskus

(1) Aufbrechen hat mit Befreiung zu tun. Dazu braucht es den taglichen Mut, Gottes Geist
eine Chance zu geben. Manchmal sind wir uns selbst das gréfte Hindernis. Papst
Franziskus drlckt dies in klaren Worten aus: ,Um es klar zu sagen: Der Heilige Geist ist fur
uns eine Belastigung. Er bewegt uns, er lasst uns unterwegs sein, er drangt die Kirche,
weiter zu gehen... Es ist dieses ,vorwéarts gehen’, das fir uns so anstrengend ist. Die
Bequemlichkeit gefallt uns viel besser.“ (Papst Franziskus 16.4.2013) Das gilt auch fur die
Kirche in unseren Tagen. Da gilt es kritisch hinzuschauen: Entspricht unser Leben dem
Evangelium (Stichwort: Evangeliumsvertraglichkeitsprifung)? Haben wir Augen fur
Menschen in Not? Wie kédnnen wir ein positives Klima fir Kinder und Jugendliche schaffen,
wie kdnnen wir Menschen, vor allem junge Menschen fur das Evangelium begeistern? Papst
Franziskus spricht von einer Kirche, die dem Geheimnis Gottes Raum gibt; eine Kirche, die
dieses Geheimnis in sich selbst beherbergt, so dass es die Leute entziicken und sie
anziehen kann. Allein die Schonheit Gottes kann eine Anziehungskraft ausiiben. Das
Ergebnis der pastoralen Arbeit stiitzt sich nicht auf den Reichtum der Mittel, sondern auf die
Kreativitat der Liebe. Sicher sind auch Zahigkeit, Muhe, Arbeit, Planung, Organisation
nitzlich, allem voran aber muss man wissen, dass die Kraft der Kirche nicht in ihr selbst liegt,
sondern sich im Geheimnis Gottes verbirgt. Bei unseren Aufbriichen soll das Gepack nicht
zu schwer sein. Ist der Rucksack voll mit Burokratie, mit Rechthaberei, mit
Sicherheitsdenken oder auch mit materiellen Anspriichen, wurde sich sehr bald Mudigkeit
und Erschoépfung einschleichen. Papst Franziskus spricht von einer ,Grammatik der
Einfachheit®, ohne die sich die Kirche der Bedingungen beraubt, die es ermdglichen, Gott in
den tiefen Wassern seines Mysteriums zu ,fischen®. - Diese Fragen und Herausforderungen
stellen uns vor die Entscheidung, uns neu im Evangelium zu verankern und uns auf die Mitte
des Glaubens an den dreieinen Gott zu besinnen.

(2) ,Furchtet euch nicht vor den Neuerungen in der Kirche*"®: Die Frohe Botschaft ,ist
Neuheit®, Jesus bittet uns darum, ,hinfallige Strukturen“ aufzugeben. Das sagte Papst
Franziskus an diesem Freitag bei der Morgenmesse in der Kapelle seiner Residenz Santa
Marta. Der Christ soll kein ,Sklave vieler kleiner Gesetze® sein, sondern sein Herz dem
neuen Gebot der Liebe 6ffnen, so Franziskus. Im Tagesevangelium indignieren sich die
Schriftgelehrten vor Jesus, warum seine Junger essen und trinken, wahrend ihre eigenen
Junger und die des Johannes fasten. Jesus antwortet mit der Neuheit, fihrt Franziskus aus:



»,Neuen Wein muss man in neue Schlauche fiillen. Was bringt uns das Evangelium? Freude
und Neuheit. Jene Rechtsgelehrten waren versponnen in ihre Gebote und Vorschriften. Der
Heilige Paulus sagt uns mit Blick auf sie, dass wir alle, bevor der Glaube und das heif3t
Jesus kam, wie beschitzte Gefangene unter dem Gesetz waren. Die Gesetze jener Leute
waren nicht schlecht: Die Menschen waren beschitzt, wenn auch gefangen, in Erwartung
des Glaubens. Jenes Glaubens, der sich in Jesus Christus selbst offenbaren sollte.”

Das Volk habe unter dem Gesetz Mose gelebt, das Gelehrte dann mit allerlei ,Gewohnheiten
und kleinen Gesetzen* angereichert hatten, erklarte Franziskus. Freilich kennten auch die
Christen Gesetze. ,Jesus hat gesagt: Ich komme nicht, um das Gesetz aufzuheben, sondern
um zu erfullen. Und die Fulle des Gesetzes sind zum Beispiel die Seligpreisungen, das
Gesetz der Liebe, der umfassenden Liebe, so wie er — Jesus — uns geliebt hat. Und als
Jesus diesen Schriftgelehrten Vorwurfe macht, wirft er ihnen vor, das Volk mit dem Gesetz
nicht behutet, sondern versklavt zu haben mit so vielen kleinen Dingen, die sie befolgen
mussten.®

Das Evangelium sei Fest, Freude, Freiheit, betonte Franziskus. Deshalb habe das Volk es
als die ersehnte Befreiung wahrgenommen. Jesus wolle uns sagen, fuhr der Papst fort:
,Neuer Wein braucht neue Schlduche. Und habt keine Angst, die Dinge nach dem Gesetz
des Evangeliums zu éndern. ... Das Gesetz einhalten — das Gesetz, das Jesus zur Erfullung
gebracht hat — im Gebot der Liebe, in den Geboten, die aus den Seligpreisungen kommen.
Gott gebe uns die Gnade, keine Gefangenen zu bleiben. Er gebe uns die Gnade der Freude
und der Freiheit, die uns die Neuheit des Evangeliums bringt.”

(3) Ver-Wandlung: Eine Kirche, die anders tickt: Der Papst will eine Kirche, die aufbricht und
neue Wege wagt; eine Kirche, welche die Freude des Evangeliums verkindet und den
Schrei des Lebens hort, auch wenn sie sich dabei abschrft und verbeult. Der Papst erwartet
sich ,missionarische Gemeinden®, die nach ihren Schafen riechen und nicht nach dem
Weihrauch alter Formen und Traditionen (Evangelii gaudium). Papst Franziskus will die
Kirche in eine missionarische Zukunft fiUhren. Er setzt dabei auf eine Kirche, die die Freude
des Evangeliums verkiundet und den Menschen nicht zu viele Lasten auflegt, ihnen vielmehr
mit Barmherzigkeit begegnet. (Eg 34—43) Er selbst sieht sich auf diesem Weg nicht als
allwissendes ,Orakel“, sondern dirfte ebenso gespannt sein, wohin dieser Aufbruch fuhrt
und wer dabei Uberhaupt mitgeht.

(4) An die Grenzen menschlicher Existenz: Zweck der Kirche sei die Verkiindigung des
Evangeliums. Daher misse sie sich an die Grenzen menschlicher Existenz vorwagen.
,=Evangelisierung setzt apostolischen Eifer” und ,kihne Redefreiheit voraus, damit sie aus
sich selbst herausgeht®, ,nicht nur an die geographischen Rander, sondern an die Grenzen
der menschlichen Existenz: die des Mysteriums der Siinde, des Schmerzes, der
Ungerechtigkeit, der Ignoranz, der fehlenden religiésen Praxis, des Denkens und jeglichen
Elends®. Eine egozentrische Kirche ,beansprucht Jesus fiir ihr Eigenleben und Iasst ihn nicht
nach aulRen treten®. So eine Kirche glaube, dass sie schon das eigentliche Licht sei, hére auf,
,das Geheimnis des Lichts“ zu sein und lebe nur noch, ,um die einen oder anderen zu
beweihrauchern®. (Chrisammesse 2013)

Verbeult. ,Brechen wir auf, gehen wir hinaus, um allen das Leben Christi anzubieten. Mir ist
eine ,verbeulte’ Kirche, die verletzt und beschmutzt ist, weil sie auf die Strallen
hinausgegangen ist, lieber, als eine Kirche, die aufgrund ihrer Verschlossenheit und ihrer
Bequemlichkeit, sich an ihre eigene Sicherheit zu klammern, krank ist.“ (Eg 49)



Zeit der Nachfolge

Paulus schreibt im 2. Brief an die Korinther: ,Unser Empfehlungsschreiben seid ihr; es ist
eingeschrieben in unser Herz, und alle Menschen kdnnen es lesen und verstehen.
Unverkennbar seid ihr ein Brief Christi, ausgefertigt durch unseren Dienst, geschrieben nicht
mit Tinte, sondern mit dem Geist des lebendigen Gottes. (3, 2-3) Ordensleute sind eine
lebendige Erinnerung an Jesus Christus lesen. ,In jeder Periode der Geschichte hat Gott
eine Reihe von Menschen den Auftrag erteilt, das Evangelium nach dem Urtext vorzuleben,
in ihrer Person ,mit Leib und Blut’ sozusagen eine zeitgemafRe Originalausgabe
darzustellen.“ (Madeleine Delbrel)

Das Verstandnis von Christentum und Glaube hat sich nicht selten in eine abstrakte
Allgemeinheit verfliichtigt."* Ein abstrakter Glaube oder die kritische Negation allein
erreichen weder Jesus Christus noch das konkrete Leben. Wo der Glaube auf ein Postulat
der Moral, auf ein Prinzip der Individuation oder auch auf das Politische reduziert wird, wird
er leer. ,Auf die Frage, woran und wodurch sich christliche Identitat bildet, antwortet das NT:
durch das Wagnis der Nachfolge im Vorgriff auf den endgultigen Anbruch der
Gottesherrschaft.!'"” Die ganze Kirche steht unter dem Imperativ der Nachfolge, aus der
heraus ihre Identitat erwachst. Selige und Heilige stehen zur GroRRkirche und zur
Gesellschaft in einer lebendigen Spannung. In ihnen geht es um die lebendige, gefahrliche,
innovatorische, schdpferische, prophetische, kritische, korrigierende, schockierende und
praktisch gelebte Erinnerung, dass Christsein und Nachfolge zusammen gehéren.["®!
Nachfolge hat Zeichencharakter. In der gegenwartigen Gesellschaft und Kirche gibt es seit
einigen Jahren so etwas wie eine schleichende ,Entchristologisierung® des allgemeinen
Glaubensbewusstseins innerhalb der kirchlichen Frommigkeit. - Von Jesus Christus her ist
der Zeuge die der Offenbarung angemessene Vermittlungsgestalt.'”? Zeugen erinnern an
Jesus. Dabei entspringt das Zeugnis nicht primar einem asketischen Programm. Zeugen
sind von Jesus Christus angesehene.!"® Zeugnis wurzelt im Ansehen Gottes. Zeugen haben
von Gott her ein Ansehen und kénnen so dem Evangelium ein Gesicht geben.

Zeugen vollziehen mit Jesus die Solidaritat mit den Menschen in der Zeit mit und gehen nicht
auf Distanz. ,In einer in Scherben zersprungenen Christenheit machten sie die Erfahrung
eines grundlegenden Abfalls. Sie leben die Dekomposition eines Kosmos und sind darin
exiliert. Sie sind aus ihrem Land verjagt von der Geschichte, welche sie erniedrigt. ... Die
Mystiker lehnen die Ruinen, die sie umgeben, nicht ab. Sie harren dort aus. ... Nicht etwa
weil sie mit dem Niedergang sympathisierten. Sondern weil diese heruntergekommenen Orte
die tatsachliche Lage des Christentums ihrer Zeit reprasentierten. Eine durch Umstande
bedingte, aber gewollte Solidaritat mit dieser kollektiven Misere zeigt den Ort einer
Verwundung an.“!"¥ Die Identitat des Christlichen aus der Nachfolge steht in Spannung zur
notwendigen Inkulturation des Glaubens.

Gottsuche

Wer ist der, den wir den einzigen lebendigen Gott nennen? Madeleine Delbrel hat dies in
einem sakularen, damals kommunistischen Umfeld formuliert. Sie war Uibrigens der
Uberzeugung, dass kaum etwas dem Glauben und dem Christwerden dienlicher ist als eine
atheistische Umwelt. ,Aber®, so sagt sie, ,wir verkiinden keine gute Nachricht mehr, weil das
Evangelium keine Neuigkeit mehr fir uns ist. Wir sind daran gewoéhnt. Der lebendige Gott ist
kein ungeheures, umwerfendes Glick mehr, er ist bloR noch ein gesolltes, die Grundierung
unseres Daseins.“ ,Wir (wir Christen, wir Kirchenleute) verteidigen®, so sagt sie, ,Gott wie



unser Eigentum, wir verkiinden ihn nicht mehr wie das Leben allen Lebens. Wir sind keine
Erklarer der ewigen Neuigkeit Gottes sondern nur noch Polemiker, die einen kirchlichen
Besitzstand verteidigen.“ Das Evangelium neu entdecken: habe ich Griinde, ein/e Christ/In
sein zu wollen und - was ich noch viel spannender finde - habe ich Griinde, ein/e Christin
bleiben zu wollen und welches sind diese Grinde? Warum konvertiere ich nicht zum
Buddhismus oder zum Judentum oder zum Islam oder in irgendeine Gestalt des
neoreligidsen religionsfreundlichen Atheismus, wie er postmodern auf dem Markt der
Sinnangebote in unterschiedlichen Mischungen zuganglich ist? Warum denn Christin sein,
warum sich denn gerade darin orientieren? Meine Antwort: Weil das Evangelium ein Schatz
ist, fir den es auf der ganzen weiten Erde absolut keine bessere Alternative gibt! Daraus
resultiert das Selbstbewusstsein der Christen und Christinnen! Das duRert sich nicht durch
elitére inflationare Aufgeblasenheit, sondern in einer Praxis der Solidaritat, der Toleranz, der
konfliktfahigen Nachstenliebe, ja Feindesliebe, in der verriickten Geduld, an das Gute in
jedem Menschen zu glauben. Gerade die gegenwartige Krisenstunde ist so gesehen als eine
Wachstumsgeschichte zu begreifen, in der wir bewusster, entschiedener und dann auch
ausstrahlungsfahiger das bezeugen, was nur die haben dirfen, die sich Christinnen nennen -
namlich den wahnsinnigen, den unglaublichen Glauben, dass das wahr sein kénnte mit
Jesus von Nazareth und dass dieses Bekenntnis zur Auferweckung des Gekreuzigten
tatsachlich der Schlussel zur Wirklichkeit ist und dass deshalb auch eine Sterbestunde und
gerade diese Sterbestunden der Kirche, die durch uns hindurchgehen, in Wahrheit die
Kehrseite von Geburtsszenarien sind, in denen ein erwachsenes, ein weltbejahendes,
gottverliebtes, deshalb weltveranderndes Christentum entsteht.

Prasenz und Solidaritat

.Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der Armen
und Bedrangten aller Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Jinger
Christi. Und es gibt nichts wahrhaft Menschliches, das nicht in ihren Herzen seinen Widerhall
fande. Ist doch ihre eigene Gemeinschaft aus Menschen gebildet, die, in Christus geeint,
vom Heiligen Geist auf ihrer Pilgerschaft zum Reich des Vaters geleitet werden und eine
Heilsbotschaft empfangen haben, die allen auszurichten ist. Darum erfahrt diese
Gemeinschaft sich mit der Menschheit und ihrer Geschichte wirklich engstens verbunden."
(Gaudium et spes 1) Das Zweite Vatikanische Konzil sieht die Gemeinschaft der Kirche mit
der Menschheit und ihrer Geschichte eng verbunden.”® Christen diirfen so gesehen keine
Wirklichkeitsflichtlinge sein. Mit dem Glauben ist keine Weltfremdheit verbunden, denn
Jesus hat sich nicht heraus gehalten aus der Zeit, sich nicht entzogen den Angsten und
Abgrinden, sich nicht zynisch gezeigt gegenlber den Bedirfnissen der Menschen.
Gegenuber gnostischer Verachtung der Zeit und des Leibes liegt die Dynamik Jesu in der
Inkarnation, in der Realisation der Liebe und des Heiles in geschichtlicher Stunde.
Inkarnation, d.h. Menschwerdung Gottes, ist gepragt durch Prasenz und Solidaritat. Die
Kirche geht den ,Weg mit der ganzen Menschheit gemeinsam und erféhrt das gleiche
irdische Geschick mit der Welt und ist gewissermaflen Sauerteig und Seele der in Christus
zu erneuernden und in die Familie Gottes umzugestaltenden menschlichen

Gesellschaft.” (GS 40)

Christus kommt in mir, in uns und durch mich, durch uns zur Gegenwart. Inkarnatorische
Spiritualitat ist gepragt von Prasenz und Solidaritat. ,Egal, was wir zu tun haben: ob wir einen
Besen oder eine Flllfeder halten. Reden oder stumm sein, etwas flicken oder einen Vortrag
halten, einen Kranken pflegen oder auf einer Schreibmaschine hdmmern. All das ist nur die



Rinde einer herrlichen Realitat, der Begegnung der Seele mit Gott in jeder erneuten
Minute. "

,Das Evangelium ist das Buch des Lebens des Herrn und ist da, um das Buch unseres
Lebens zu werden. ... Die Worte der menschlichen Bucher werden verstanden und geistig
erwogen. Die Worte des Evangeliums werden erlitten und ausgehalten. Wir verarbeiten die
Worte der Blcher in uns, die Worte des Evangeliums durchwalken uns, verandern uns, bis
sie uns gleichsam in sich einverleiben. ... Wenn wir unser Evangelium in Handen halten,
sollten wir bedenken, dass das Wort darin wohnt, das in uns Fleisch werden will, uns
ergreifen mochte, damit wir — sein Herz auf das unsere gepfropft, sein Geist dem unsern
eingesenkt — an einem neuen Ort, zu einer neuen Zeit, in einer neuen menschlichen
Umgebung sein Leben aufs neue beginnen.??

Missionarische Existenz

,Der Geist des Herrn ruht auf mir; denn der Herr hat mich gesalbt. Er hat mich gesandt.“ (Lk
4,16) Mission ist ein Grundvollzug der Kirche: ,Ein Grundwort kirchlichen Lebens kehrt
zurlck: Mission. Lange Zeit verdrangt, vielleicht sogar verdachtigt, oftmals verschwiegen,
gewinnt es neu an Bedeutung.” (Kardinal Karl Lehmann) Wie weit ist die tief greifende
Veranderung gerade hinsichtlich der ,Weitergabe des Glaubens* an kommende
Generationen oder generell an Nichtchristen schon ins allgemeine Bewusstsein der
Glaubigen gedrungen? Kinder, Jugendliche und Erwachsene wachsen eben nicht mehr in
ein von Eltern, Grof3eltern und dem ganzen Milieu selbstverstandlich ibernommenes
christliches Erbe hinein. Ist nicht der Glaube bei uns miide geworden?

Die franzdsischen Bischdfe sprechen in einem Brief nach einer Formulierung von Madeleine
Delbrél von einer ,Mission mit Breitenwirkung“ und ,Mission der Dichte“. Die ,Mission mit
Breitenwirkung® zielt darauf, dass der christliche Glaube und das darin wurzelnde christliche
Ethos in vielfaltiger und sehr gestufter Weise in unserer Kultur prasent bleibt; sicher langst
nicht mehr so pragend wie in den vergangenen Epochen, in denen Verkindigung unter ganz
anderen kulturellen Voraussetzungen geschah. Bei einer ,Mission mit Breitenwirkung“ geht
es zunachst nur darum, dass die Stimme des christlichen Glaubens um des Wohles und der
Wiirde der konkreten Menschen willen, gerade der Schwacheren und der Opfer bestimmter
gesellschaftlicher Entwicklungen, in ihrer humanisierenden, d.h. vermenschlichenden Kraft
so wirksam wie moglich wahrgenommen wird. Die humanisierende Bedeutung einer solchen
wechselseitigen Achtung zwischen Kirche und Kultur erleben wir im Augenblick sehr deutlich
in vielen zentralen Fragen der Ethik, sei es in der Friedensfrage, in der Frage der
wirtschaftlichen Globalisierung oder in der Frage der medizinischen Nutzung der
Gentechnologie usw.

,Mission der Breite“ kann aber auch heien, dass wir als Kirche unsere gepragten Raume
und Zeiten, besonders das Kirchenjahr und den Sonntag 6ffentlich im Bewusstsein halten.
Die Kirche kennt Brauche verschiedenster Art und sie lebt davon: von Sonntagen und
Werktagen, von Weihnachten und Ostern, von Heiligenfesten und Namenstagen, vom Zug
der Sternsinger und von den Lichtern am Adventskranz, von Taufe, Hochzeit, Beerdigung
und dem Sakrament der Versdéhnung. Die Feier der Eucharistie ist in besonderer Weise
durchwirkt von Gesten und Brauchen und heiligen Riten: die Bereitung von Brot und Wein,
Lichter und Lieder, Kreuzzeichen und Segensgestus, Stehen und Knien, liturgische
Gewander und Lesungen aus der Heiligen Schrift.

Wenn der Glaube nur Brauch oder nur duRere Gewohnheit bleibt, dann wirde er bald
oberflachlich, leer und somit auch unglaubwirdig. So brauchen wir neben der ,Mission mit



Breitenwirkung® auch eine ,Mission der Dichte®, d.h. der Intensitat und der Tiefe. Diese Form
von Glaubensverkiindigung und Glaubensleben wird durchaus in dem seit einigen Jahren
wachsenden ,Netzwerk® oder Geflige verschiedenster ,Glaubensmilieus® gepflegt. Die
deutschen Bischofe sprechen in einem Rundschreiben (Zeit der Aussaat) auch von
.Biotopen des Glaubens®. Gemeint sind solche Gruppen, Gemeinden, Gemeinschaften,
geistliche Bewegungen, Initiativen (wie z.B. ,Exerzitien im Alltag” oder Wallfahrten),
Gesprachskreise, geistliche Zentren u. &., die innerhalb oder zumindest in Verbindung mit
unseren normalen Pfarreien und Verbanden versuchen, den Glauben ausdricklich zum
Thema zu machen, und das nicht nur intellektuell, sondern primar existentiell, ihn also mit
der eigenen Lebensgeschichte zu vermitteln, sich ihn persdnlich und gemeinsam in seiner
ganzen Gestalt anzueignen, in ihm miteinander und aneinander zu wachsen, sich dartber
auszutauschen, ihn auch ausdrucklich an andere weiterzuvermitteln — durch das Zeugnis
des Glaubens und des Wortes.

Uber den Glauben Auskunft zu geben heillt das weiterzugeben, was wir selber empfangen
haben und immer wieder neu von Gott her empfangen. In unserer Zeit ist die
Gotteswirklichkeit so abgedunkelt, dass manche nur sehr schwer Gott wahrnehmen kénnen.
So haben wir als Christen an das Danken zu erinnern und den Dank an Gott zu
vervielfaltigen. Auskunft im Glauben zu geben heiflt die Menschen mit Gott in Berlihrung zu
bringen.

Einsamkeit und Gemeinschaft

Weltpriester leben in der Regel nicht in einer ordensahnlichen Gemeinschaft. Das birgt
Chancen, aber auch Gefahren in sich: Spirituelles Leben braucht den Mut, ein einzelner zu
sein, Einsamkeit positiv zu leben. ,Bete, dass deine Einsamkeit der Stachel werde, etwas zu
finden, wofiir du leben kannst, und grof3 genug, um dafir zu sterben.“ (Dag
Hammarskjold)*?® Die Seele muss zur Ruhe kommen kénnen, braucht Zeiten der Stille,
braucht Freirdume, in denen wir uns nicht gehetzt und gedrangt fihlen, unter Druck und
Zwang. Eine positive Kultur der Einsamkeit ist Voraussetzung fir jede schopferische,
geistige und geistliche Tatigkeit. ,Es gibt keine freie Gesellschaft ohne Stille, ohne einen
inneren und auleren Bereich der Einsamkeit, in dem sich Freiheit entfalten kann.“?

,vae soli“ - Wehe dem, der allein ist!“ (Koh 4,10) Die Gemeinschaft war dem gegentiber
eine Arznei, eine Therapie, eine Art Gegengift gegen den tédlichen Wirgegriff der
Vereinsamung. Vereinsamung bedeutet Isolation, Leere, Verzweiflung, nicht selten auch
Verbitterung und Resignation. Manche entwickeln sich einfach zu Eigenbrétlern, andere
fliehen in Ersatzbefriedigungen, bei nicht wenigen zeigen sich psychosomatische Stérungen.
Das Geflihl der Ungeborgenheit und der Ortlosigkeit setzt sich bei vielen fest. Die Suche
nach einer Lebensform, in der sie emotionalen, sozialen, intellektuellen und spirituellen Halt
finden, rihrt an die Herzmitte der Nachfolge Jesu. Jesus ruft seine Junger zwar aus ihrer
gewohnten Umgebung und Familie heraus, doch nicht, um sie dadurch der Isolierung
auszusetzen, sondern um sie in eine neue Familie der Junger einzufigen. Christ/Christin ist
man nie als Single. Nur ein communialer Mensch entspricht dem communialen Gott, nur ein
gemeinschaftsfahiger Mensch kann teilhaben am Leben Gottes, der selbst Gemeinschaft ist.
Communio entsteht dadurch, dass die einzelnen teilhaben an etwas Ge-meinsamen, das
Gott schenkt. Wirkliche Nahe in der Ge-meinschaft muss durch Vertrauen, Verstandnis,
Einsatz fureinander, Gebet fureinander, gemeinsame Feier der Eucharistie, durch Liebe
wachsen. Umkehr, Buf3e, Frieden und Vergebung missen gewagt und ge-stiftet werden.
Eine christliche Gemeinschaft ist offen fur Arme und Schwache: ,Der Ausschluss des



Schwachen und Unansehnlichen, des scheinbar Un-brauchbaren aus einer christlichen
Lebensgemeinschaft kann gera-dezu den Ausschluss Christi, der in dem armen Bruder an
die Tiir klopft, bedeuten.®!

Correctio und Begleitung

Fur das Evangelium ist die schwesterliche briuderliche Zurechtweisung eine Form, die Liebe
zu leben. Die Kirchenvater sehen in der correctio ein goéttliches Gebot, einen
Freundschaftsdienst (Ambrosius), eine Bru-derpflicht (Johannes Chrysostomus). Sie ist fir
eine christliche Gemeinschaft notwendig. Wo man nur noch freundlich zueinander ist, droht
einer Gemeinschaft Leerlauf und Vergreisung. Sie soll deutlich, wahrhaftig, ehrfurchtig und
ohne den anderen zu demiitigen, erteilt werden. Sie vertragt sich nicht mit Kritik-sucht,
Noérgelei oder einem ungesunden Hang zu Unzufriedenheit und Miesmacherei, mit falschem
Mitleid und auch nicht mit Blindheit gegenlber den eigenen Fehlern. Sie soll geschehen
nach den Regeln der Klugheit, im Geist der Sanftmut (Gal 6,1), ohne Zorn, Stolz, Bosheit
und Selbstgerechtigkeit, nicht aus Geschwatzigkeit, Bes-serwisserei, oder um jemanden zu
beschamen, nicht aus Querulanten-tum oder auf Grund einer allgemeinen Stimmung der
verbitterten Enttdu-schung. Zu vermeiden sind versteckte Kritik, heimliches Ge-rede und
hinterhaltiges Heruntermachen.

,Der Christus im eigenen Herzen ist schwacher als der Christus im Worte des

Bruders.“ (Dietrich Bonhoeffer)?®! Begleitung in einem weiten Sinn geschieht auf vielfache
Weise, z.B. durch Eltern, Freunde, Gemeinschaft, Theologie, Bucher. Geistliche Begleitung
im engeren Sinn ist eine Hilfestel-lung in Gesprachsform, die auf ausdricklicher
Vereinbarung beruht und Ian-gere Zeit dauert. Gegenstand der geistlichen Begleitung ist das
gesamte Leben, das in Glaube, Hoffnung und Liebe auf Gott hin aus-gerichtet ist. Dazu
gehort der Umgang mit sich selbst, der Umgang mit dem Leib und mit der Zeit. Abneigungen,
Wiinsche, Schwierigkei-ten, Enttduschungen im Wachstumsprozess kommen zur Sprache.
Ein wichtiger Bereich ist das Mitsein mit anderen, die Verantwortung fur sie und die
Solidaritat mit ihnen. SchwerpunktmaRig geht es um die Mitteilung von Glaubenserfahrungen.
Im Mittelpunkt der Beglei-tung steht die Beziehung zu Gott. Dazu gehért das Gebet mit den
geistlichen Bewegungen wie Freude/Angst, Friede/Unfriede, Ruhe/Gehetztsein, Liebe/Wut-
Hass. Zu suchen ist eine Balance zwi-schen dem Blick fur die gegenwartige Befindlichkeit
und dem Blick fur das groRere Ziel. Regelma-Rig ist nach Entscheidungssituationen zu
fragen und eine Standortbestimmung im Hinblick auf Lebensent-scheidung bzw. Berufswahl
vorzunehmen. Insgesamt geht es um unter-schei-dendes Wahrnehmen, d.h. um die Frage:
Was fiuihrt mich mehr zu Gott hin, was flhrt mich eher von ihm weg. Geistliche Begleitung hat
als Ziel eine verantwortete Lebensorientierung und Glau-bensentscheidung. Ziel ist eine
vertiefte Gottesbegegnung in der Verwirklichung des je eigenen Rufes in der Nachfolge. Ziel
ist die reife Annahme eigenen und fremden Menschseins, ein ehrlicher und wahrhaftiger
Umgang mit der Wirklichkeit, Ziel ist ein Hi-neinwach-sen in den gemeinsamen
Glaubensvollzug der Kirche.

Volk Gottes in Tirol. Perspektiven fiir die Diozese Innsbruck im Jahr 2020

Gott sammelt auch im Jahr 2020 sein Volk unter den Menschen, die im Gebiet der Di-6zese
Innsbruck leben. Es ist ein Volk mit offenen Randern, das der universale Heils-wille seines
Gottes entgrenzt und in dem die Glaubenden zeichenhaft fiir das Heil der vielen Anderen
stehen. Zu ihm gehdren kirchlich unterschiedlich stark gebundene Christinnen und Christen,



im Modus ihrer Berufung durch Gott aber auch alle Gbrigen Menschen mit ihrer Sehnsucht
nach einem erflllten, gelingenden Leben - bis hin zur ganzen Schépfung. In der Tradition
ihrer Mitter und Vater im Glauben suchen die Christinnen und Christen nach zeitgemafien
Antworten auf die grundlegenden Fra-gen des Menschseins: Wovon leben wir und wof(r?
Was durfen wir hoffen?

Sammlung und Sendung

Vor diesem Hintergrund sammelt Jesus seine Jungerinnen und Junger des 21.
Jahr-hunderts (,Komm und sieh") und sendet sie in die Welt (,Geht und klopft an").
Zwi-schen beiden Polen, zwischen Sammlung im Innen (,communio") und Sendung nach
Aulen (,missio"), 6ffnet sich den vielen méglichen Wegen christlicher Nachfolge Jesu ein
weites Feld, in dem in Kreativitdt und Freiheit eigene Optionen getroffen werden kénnen. Aus
dieser Spannungseinheit heraus bietet die Kirche von Innsbruck allen Menschen ihre
Weggemeinschaft an und sucht Verbindete fur den Einsatz in der Welt - denn auch
aulerhalb ihrer eigenen Mauern gibt es ,wahre Zeichen der Pra-senz Gottes" (GS 11): Orte,
an denen Menschen das Gluck ihres Lebens nicht nur suchen, sondern auch finden. Die
Dibzese Innsbruck stellt sich in der Spur des Zwei-ten Vatikanischen Konzils der bleibend
aktuellen Frage, was es ad intra wie ad extra bedeuten kann, Kirche in der Welt von heute zu
sein. Denn es ist ja die Berufung der Di6zese Innsbruck, Kirche in der Welt von Tirol zu sein.
Und damit auch inmitten von ,Freude und Hoffnung, Trauer und Angst" (GS 1) aller
Menschen dort, insbesondere aller ,Armen und Bedrangten" (GS 1).

Christus als Zentrum

Im Zentrum dieser weltoffenen Kirche steht Christus - und damit in Tiroler Tradition auch das
Herz Jesu, das anzieht und auspulst im Rhythmus eines heilvollen Lebens unter Gottes
Augen. Jenseits aller kirchlichen Differenzen halt die Begegnung in die-ser gemeinsamen
Mitte die beiden Grunddynamiken von Sammlung und Sendung zu einer produktiven
Spannungseinheit zusammen: Je naher wir Christus kommen, desto mehr innere Freiheit
gewinnen wir in Bezug auf die eigenen Positionen und desto naher riicken wir dann vielleicht
auch zusammen. Insbesondere die sonntag-liche Feier von Eucharistie und
Wortgottesdiensten gibt uns Kraft fur den Alltag. Vor dem offenen Horizont Gottes tauchen
wir ein in seine Geschichte mit uns Men-schen, in die Mysterien des Lebens Jesu und
unseres eigenen Lebens - und die gro-Ren Erzéhlungen der HI. Schrift vernetzen sich mit
den kleinen Geschichten unseres Alltags. Es gibt pastorale Zentren mit Ausstrahlung,
messianische Orte des Aufat-mens, an denen Glaubige, Suchende und Zweifelnde aus den
Quellen des christli-chen Glaubens schépfen kdnnen. Auch kirchliche Mitarbeiterinnen und
Mitarbeiter kdnnen dort ihre ,erste Liebe' auffrischen und wieder in Kontakt kommen mit Gott
als dem tiefsten Grund unserer Kraft und weitesten Horizont unserer Sehnsucht. Die Kirche
geht sorgsam mit ihren personalen Ressourcen um. Sie sucht bestandig nach neuen
Charismen, bietet jungen Menschen anziehende Berufungswege bzw. Berufsperspektiven
und ermoglicht Priestern insbesondere aus anderen Kontexten interkulturelle Lernprozesse.

Sammlung im Innen
Ad intra versammelt die Di6zese Innsbruck das Volk Gottes in geschwisterlichen Strukturen

der wechselseitigen Anerkennung und Wertschatzung, in denen auch Scheitern und Umkehr
Platz haben. Diese Strukturen erméglichen eine Vielfalt von Wegen der Nachfolge und



bringen sie miteinander in Kontakt. lhre Seelsorgeraume entwickeln sich weiter zu
pastoralen Radumen der Weite, in denen Altes in Wirde sterben darf und Neues maoglich wird
(z. B. Jugendkirchen, Trauerorte, Citypasto-ral, Flichtlingsarbeit, Pilgerseelsorge). Innerhalb
dieser pastoralen Bezugsraume, die von einem Team aus Haupt- und Ehrenamtlichen
geleitet werden, gibt es viele kleine christliche Orte der Nahe: Pfarren bzw. Gemeinden, die
als lebendige Zellen der Jingerschaft biographisch bunter, sozial beweglicher und weniger
klerikal sind. Zusammen mit anderen pastoralen Orten (z. B. Schulen, Kindergarten,
Bildungshau-ser, Telefonseelsorge, Wallfahrtskirchen, Beratungsstellen, Gipfelkreuze, aber
auch Gasthauser, Sportstatten und Einkaufszentren...) bilden sie die vielfach vernetzte
Gesamtpastoral eines bestimmten Lebensraumes.

Neben der Kategorialseelsorge finden darin auch die Orden, Bewegungen und
Ge-meinschaften ihren Platz und bereichern das Ganze. Es gibt Pastoralteams, die sich
vorbehaltlos auf das gemeinsame Abenteuer der Nachfolge Jesu vor Ort einlassen, die
Eigenheiten der Anderen anerkennen und allféllige Konflikte offen und kon-struktiv austragen.
Priester leben darin ihr unverzichtbares Dienstamt, Laien Uber-nehmen die Verantwortung
ihres allgemeinen Priestertums - und alle zusammen verstehen sich als das eine, zu allen
Menschen gesandte Volk Gottes. Die Di6zese bietet eine professionelle und finanziell
prioritare Unterstiitzung dieser Pastoral al-ler Getauften, wobei die gréf3ere Ebene generell
nur das Ubernimmt, was die jeweils kleinere Einheit selbst nicht schafft.

Sendung nach Auflen

Ad extra erweist die Kirche von Innsbruck sich als ein niederschwelliger, nicht aber
anspruchsloser Ort der Gemeinschaft, der Suche und der Freiheit. Inren besonderen
Charme gewinnt sie durch ihre diakonische Selbstverschwendung an die Welt,
ins-besondere an die ,Armen und Bedrangten" (GS) an den Randern der Gesellschaft. Denn
sie verschlief’t sich nicht in sich selbst, sondern Iasst sich vom ,Lockruf der Gnade" (PO 18)
in ihre eigenen Grenzbereiche locken. Und zwar weniger, weil die anderen Menschen uns
brauchen, sondern vielmehr weil wir sie brauchen: ihre anderen Lebensgeschichten und
damit auch ihre anderen Geschichten von Gott. Man freut sich Gber entsprechend
ansprechbare Menschen auf der Schwelle, die in interessierter Halbdistanz zum Evangelium
leben. Das christliche Zeugnis in Wort und Tat leuchtet nach AuRen, denn das Gesicht der
Kirche von Innsbruck sind in ihren Ambivalenzen, Brichen und Schwierigkeiten erlste und
befreite Menschen: Priester, Ordensleute und Laien. Das Reich Gottes hat eine konkrete
Hausnummer. Beginnen kann all das mit dem Annehmen der eigenen kirchlichen
Wirklichkeit als einer geistlichen Lockerungsubung, die interne Verkrampfungen I6st und
neue Kraf-te freisetzt. Auch wenn die Kirche langst nicht mehr das unbestrittene Zentrum in
einer weltanschaulich pluralen, weithin sakularen Gesellschaft darstellt, so halt ihr Gottes-
und Menschendienst dennoch tber allem den Himmel offen. Mitten in der Welt von Tirol.

[1] Andreas Knapp, Weiter als der Horizont. Gedichte {iber alles hinaus, Wiirzburg ‘2009, 19.
[2] Paul Michael Zulehner u. a., Kehrt die Religion wieder? Religion im Leben der Menschen
1970-2000, Ostfildern 2001.

[3] Michael Onfray, Wir brauchen keinen Gott. Warum man jetzt Atheist sein muss, Minchen
42007.



[4] José Casanova, Der Ort der Religion im sakularen Europa, in: Transit. Europaische
Revue Heft 27, 2004, 86-106, 96f.

[5] Milieuhandbuch. Religiése und kirchliche Orientierungen in den Sinus-Milieus 2005, Hg.:
Medien-Dienstleistungsgesellschaft (MDG), Minchen 2006, 16ff.

[6] José Casanova, Europas Angst vor der Religion. Berliner Reden zur Religionspolitik, Rolf
Schieder (Hg.), Berlin 2009, 98f.

[7]1 Karl Rahner, Theologische Deutung der Position des Christen in der heutigen Welt, in:
Sendung und Gnade. Beitrage zur Pastoraltheologie, Innsbruck-Wien 1988, 13-47.

[8] Yves Raguin, Wege der Kontemplation, Beten heute |, Johannes Verlag, Einsiedeln 1972.
[9] Martin Buber, Die Erzahlungen der Chassidim, Ziirich '°1987, 385.

['% Franz Kafka, Meistererzahlungen, Frankfurt a. M. 1970, 369.

[11] Daniele Hervieu-Leger, Pilger und Konvertiten. Religion in Bewegung (Religion in der
Gesellschaft 17), Wirzburg 2004, 58; Vgl. Christian Hennecke, Kirche, die iber den Jordan
geht. Expeditionen ins Land der Verheiung, Miinster >2008, 56.

[12] Rainer Maria Rilke, Von der Pilgerschaft Bd. 1/1, 95, Werke in sechs Banden, Frankfurt
1980.

[13]

http://de.radiovaticana.va/news/2014/09/05/papstpredigt: ,flrchtet euch nicht vor den neu

erungen _in_der kirche“/ted-823542

[14] ,Ein junger Mann wollte Obst, und er verschmahte deshalb Apfel, Birnen, Pflaumen,
Kirschen, Quitten. Er wollte nicht Apfel, sondern Obst, und nicht Pflaumen, sondern Obst,
und nicht Kirschen, sondern Obst, und nicht Quitten, sondern Obst. Er wahlte den einzigen
Weg, der mit Sicherheit erfolgreich war, gerade das nicht zu bekommen, was er wollte:
namlich Obst; denn Obst ist - jedenfalls fiir uns Menschen - nur in Gestalt von Apfel oder
Birnen oder Pflaumen oder Kirschen oder Quitten zu haben.” (Georg W. Friedrich Hegel,
Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften § 13)

[15] Johann B. Metz, Identitatsbildung aus Nachfolge, in: Rolf Zerfall (Hg.), Mit der
Gemeinde predigen, Gitersloh 1982, 13-21, hier 13.

[16] Johann B. Metz, Zeit der Orden? Zur Mystik und Politik der Nachfolge, Freiburg i. B.
1977, 10.38.

[17] Vgl. dazu: Hermann J. Pottmeyer, Zeichen und Kriterien der Glaubwurdigkeit des
Christentums, in: HFTh 4, 373-414, bes. 400-406.

[18] ,Und weil das Auge dort ist, wo die Liebe weilt, erfahre ich, dass Du mich liebst. ... Dein
Sehen, Herr, ist Lieben, und wie Dein Blick mich aufmerksam betrachtet, dass er sich nie
abwendet, so auch Deine Liebe. ... Soweit Du mit mir bist, soweit bin ich. Und da Dein
Sehen Dein Sein ist, bin ich also, weil Du mich anblickst. ... Indem Du mich ansiehst, lasst
Du, der verborgene Gott, Dich von mir erblicken. ... Und nichts anderes ist Dein Sehen als
Lebendigmachen. ... Dein Sehen bedeutet Wirken.“ (Nikolaus von Kues, De visione Dei/Die
Gottesschau, in: Philosophisch-Theologische Schriften, hg. und eingef. Von Leo Gabriel.
Ubersetzt von Dietlind und Wilhelm Dupré, Wien 1967, Bd. Ill, 105-111)

[19] Michel de Certeau: La fable mystique I, XVI°>-XVII° siécle, Paris 1982, 42f. Vgl. dazu
auch Chistian Duquoc, Théologie en exil. Le défi de sa survie dans la culture contemporaine,
Paris 2002.

[20] Vgl. dazu: Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg.
von Peter Hinermann und Bernd Jochen Hilberath, Bd. 1-5, Freiburg — Basel — Wien 2004-
2006.

[21] Madeleine Delbrel, Wir Nachbarn der Kommunisten, Einsiedeln 1975, 53.

[22] Madeleine Delbrel, Gebet in einem weltlichen Leben, Einsiedeln 1974, 17f.

[23] Dag Hammarskjold, Zeichen am Weg, Minchen 1965, 51.




[24] Herbert Marcuse, Uber Revolte, Anarchismus und Einsamkeit, Frankfurt a. M. 1969, 43.
[25] Dietrich Bonhoeffer, Gemeinsames Leben. Das Gebetbuch der Bibel (WW hg. von
Eberhard Bethge, Bd. 5 hrsg. von Gerhard Ludwig Muller) Miinchen 1987, 29.

[26] Dietrich Bonhoeffer, Gemeinsames Leben. Das Gebetbuch der Bibel (WW hg. von
Eberhard Bethge, Bd. 5 hrsg. von Gerhard Ludwig Muller) Miinchen 1987, 19.



