Eine groRe Sympathie

Predigt von Bischof Manfred Scheuer zum Fest Fronleichnam am 30. Mai 2013

,Die Religion des Gottes, der Mensch wurde, ist der Religion (denn sie ist es) des Menschen
begegnet, der sich zum Gott macht. Was ist geschehen? Ein Zusammenstol, ein Kampf, ein
Anathem? Es héatte sein kénnen, aber es ist nicht geschehen. Die alte Geschichte vom
Samariter wurde zum Beispiel fur die Geisteshaltung des Konzils. Eine ganz grof3e
Sympathie hat es ganz und gar durchdrungen.“ (Paul VI1.)[1] — Was geschieht, wenn alt und
jung aufeinander treffen: ein Crash oder gar ein Krieg zwischen den Generationen? Was
passiert, wenn arm und reich aufeinander prallen: die gro3e Absicherung und Abschottung
der Reichen, der Kampf aller gegen alle? Was ist das Ergebnis der einen Welt von Nord und
Sid: die Ausbeutung und Unterdriickung, der groRe Hunger? Wie entwickelt sich das
Verhaltnis zwischen Mannern und Frauen in der Kirche: als groRer Krampf mit dem Exodus
der Frauen? Was passiert, wenn Eucharistie und Stadt Innsbruck sowie Land Tirol
aufeinander treffen? Ein Tourismusevent mit Zuschauern? Ein Geflihl der Fremdheit und des
Anachronismus? Die Belastigung der religids unmusikalischen Zeitgenossen? Das Bedurfnis
einen religionsfreien 6ffentlichen Raum zu schaffen?

Es gehdrt zur Spiritualitdt des Konzils, dass ,Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der
Menschen von heute, besonders der Armen und Bedrangten aller Art, auch Freude und
Hoffnung, Trauer und Angst der Jiinger Christi sind. Und es gibt nichts wahrhaft
Menschliches, das nicht in ihren Herzen seinen Widerhall fande.” (GS 1) Entscheidend fur
Menschwerdung ist es, dass sie aus einer kritischen und solidarischen Zeitgenossenschaft
heraus kommt, dass bei den Jiingern Christi ein Resonanzraum fiir das Wort Gottes offen
ist. .Es ist eine grof3e Sympathie, welche die grole Grundhaltung der Menschwerdung
Gottes darstellt. ,Denn er, der Sohn Gottes, hat sich in seiner Menschwerdung
gewissermalfien mit jedem Menschen vereinigt. ...Durch Christus und in Christus also wird
das Rétsel von Schmerz und Tod hell, das auRerhalb seines Evangeliums uns tUberwaltigt.”
(GS 22) Menschwerdung erwachst in einem Resonanzraum fiir die Zeitgenossen, aus einer
grolien Sympathie, aus dem Erlésungs- und Heilswillen Gottes.

Christen sind keine Wirklichkeitsflichtlinge. Mit dem Glauben ist keine Weltfremdheit
verbunden, denn Jesus hat sich nicht heraus gehalten aus der Zeit, sich nicht entzogen den
Angsten und Abgriinden, sich nicht zynisch gezeigt gegeniiber den Bediirfnissen der
Menschen. Es ware fur Jesus eine Versuchung gewesen, sich die Hande nicht schmutzig zu
machen, sich nicht hineinzubegeben in die Sehnsiichte und Angste, in die Konflikte und Néte
der konkreten Menschen. Inkarnation, d.h. Menschwerdung Gottes, ist gepragt durch
Présenz und Solidaritat. Es gilt also die Welt, in der wir leben, ihre Erwartungen,
Bestrebungen und oft ihren dramatischen Charakter zu erfassen und zu verstehen. Das
konkrete Leben, die Ereignisse im Leben einzelner, von Gemeinschaften, Gruppen oder
Vélkern ist daraufhin anzuschauen, was ,wahre Zeichen der Gegenwart und der Absicht
Gottes” sind (Kirchenkonstitution 11).

Oft hért man den Satz: ,Politik ist nun einmal ein schmutziges Geschaft‘. Wer Verantwortung
tragt und Entscheidungen fallen muss, sei es in der Politik, in der Wirtschaft oder in der
Kirche, lauft immer unweigerlich Gefahr, in der Abwagung zwischen mehreren Mdglichkeiten
zu irren. Dietrich Bonhoeffer schreibt in seinem Buch ,Ethik* (1966): ,Es gibt keinen
Ruckzugsort des Christen von der Welt. ... Jeder Versuch, der Welt auszuweichen, muss
friher oder spater mit einem suindigen Verfall an die Welt bezahlt werden®. Simone Weil
drickt es noch massiver aus: ,Sich der Zeit entziehen® wirde ,,Stinde bedeuten“[2]. Politik ist



nicht von Haus aus ein schmutziges Geschaft. ,Politik ist angewandte Liebe zur
Welt.“(Hannah Arendt)[3] Politik als angewandte Liebe zur Welt, das heif3t, nicht
auszuweichen, nicht auszuweichen vor der Verantwortung und damit vor der Gefahr,
schuldig zu werden. Wer vor lauter Furcht, Schuld auf sich zu laden, notwendiges Handeln
unterlasst, verfehlt seinen Auftrag als Christ.

Die Zeichen der Zeit zu deuten, das ist verbunden mit dem Charisma der Unterscheidung
der Geister. Bei der Unterscheidung der Geister geht es jenseits von Naivitat und totaler
Kritik um die Frage, welche Suche und Sehnsucht nach Leben auf den Weg des Lebens und
welche zur Sucht, zur Flucht vor dem Leben und zur Zerstérung fuhrt. Bei der Fahigkeit zur
Unterscheidung der Geister geht es um ein Sensorium, Entwicklungen, die im Ansatz schon
da sind, aber noch durch Vielerlei liberlagert werden, vorauszufihlen. Sie blickt hinter die
Masken der Propaganda, hinter die Rhetorik der Verfiihrung, sie schaut auf den Schwanz
von Entwicklungen. Bei der Unterscheidung der Geister geht es um ein Zu-Ende-Denken
und Zu-Ende-Fihlen von Antrieben, Motiven, Kraften, Strémungen, Tendenzen und
moglichen Entscheidungen im individuellen, aber auch im politischen Bereich. Entscheidend
ist positiv die Frage, was auf Dauer zu mehr Trost, d.h. zu einem Zuwachs an Glaube,
Hoffnung und Liebe fiihrt.

Prasenz des Glaubens

Kirche ist offentlich prasent durch Kirchenraume, durch Caritas in gelebter Solidaritat. Der
christliche Glaube und das darin wurzelnde christliche Ethos sind in vielféltiger und sehr
gestufter Weise in unserer Kultur prasent; sicher langst nicht mehr so pragend wie in den
vergangenen Epochen, in denen Verkiindigung unter ganz anderen kulturellen
Voraussetzungen geschah. Die humanisierende Bedeutung einer solchen wechselseitigen
Achtung zwischen Kirche und Kultur erleben wir im Augenblick sehr deutlich in vielen
zentralen Fragen der Ethik, sei es in der Friedensfrage, in der Frage der wirtschaftlichen
Globalisierung oder in der Frage der medizinischen Nutzung der Gentechnologie usw.

Ernst Bloch spricht von Kaltestromen und Kalte gegentber den Leidenden. Die Apathie und
Fihllosigkeit in der Wahrnehmung gegeniber Leid und Opfer ist auf Empfanglichkeit und
Verwundbarkeit zu 6ffnen. Gegenliber Konzepten, die Glick als Leidlosigkeit denken, mag
wahre Liebe den anderen gut ,leiden®. Maurice Blondel (1861-1949) sieht im Leid sogar das
,2Siegel eines anderen in uns... Wer an einer Sache nicht gelitten hat, kennt und liebt sie
nicht. ... Der Sinn des Schmerzes liegt darin, uns das zu entschleiern, was dem Erkennen
und dem egoistischen Wollen sich entzieht, und Weg zur echten Liebe zu sein. ... Lieben
heiflt, das Leiden lieben, weil wir so Freude und Tun eines anderen in uns lieben: diesen in
sich liebenswerten und teuren Schmerz, den alle bejahen, die ihn erfahren und ihn gegen
alle Lieblichkeit der Welt nicht tauschen méchten.“[4]

Verwundbarkeit. Das ,Fenster der Verwundbarkeit” war zunachst ein militarstrategischer
Ausdruck. ,Eine Liicke im Verteidigungssystem, eine mdgliche Einbruchstelle des Gegners
wird so genannt. ... Dass das Fenster geschlossen werden muss, war nicht kontrovers, es
wurde nicht einmal problematisiert. ... Dass das Fenster der Verwundbarkeit offen bleiben
muss - wenn wir Menschen bleiben oder es werden wollen -, scheint unbekannt zu sein. Als
wollten wir uns mit aller Gewalt vom Licht abschotten. Jedes Fenster macht ja verwundbar
und weist auf Beziehung, Verstandigung, Mit-teilung. ... Das Fenster der Verwundbarkeit ist
ein Fenster zum Himmel. ... Gott macht sich in Christus verwundbar, Gott definiert sich in
Christus als gewaltfrei. ... Und wenn wir das Gleichnis vom Weltgericht, in dem jedes
hungernde Kind Christus ist (Mt 25) richtig verstehen, so kénnen wir sagen: Christus ist die
Wunde Gottes in der Welt.“[5] Es gibt heute unzahlige wunde Stellen, eine Welt, die blutet, in



der gestritten, gelitten und gestorben wird, weltweit, wenn tausende Flichtlinge aus Afrika
nach lebensgefahrlichen Uberfahrten in ltalien stranden, in Libyen, wenn Menschen, Frauen
und Kinder gehandelt werden, hier bei uns, wenn Menschen an unheilbarer Krankheit,
Uberforderung und Vereinsamung leiden, in Depression und Sucht, burn out und massivem
Mangel an Zeit, in Unversdhntheit, Streit und Neid. Hinschauen statt wegschauen lautet die
Devise: ,Die Mystik der Bibel - in monotheistischen Traditionen - ist in ihnrem Kern eine
politische Mystik, naher hin eine Mystik der politischen, der sozialen Compassion. lhr
kategorischer Imperativ lautet: Aufwachen, die Augen 6ffnen! Jesus lehrt nicht eine Mystik
der geschlossenen Augen, sondern eine Mystik der offenen Augen und damit der
unbedingten Wahrnehmungspflicht fur fremdes Leid. Dabei rechnet er in seinen Gleichnissen
mit unseren kreaturlichen Sehschwierigkeiten, mit unseren eingeborenen Narzissmen. Er
kennzeichnet uns als solche, die ,sehen und doch nicht sehen’. Gibt es womdglich eine
elementare Angst vor dem Sehen, vor dem genauen Hinsehen, vor jenem Hinsehen, das
uns ins Gesehene uneindringbar verstrickt und nicht unschuldig passieren lasst? ,Sieh hin -
und du weil3t’.“[6]

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck

[1] Paul VI., Ansprache in der Offentlichen Sitzung des Zweiten Vatikanischen
Okumenischen Konzils (7. Dezember 1965), in: Die Dokumente des Zweiten Vatikanischen
Konzils: Theologische Zusammenschau und Perspektiven, in: Herders Theologischer
Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. von Peter Hinermann und Bernd Jochen
Hilberath, Freiburg i. B. 2006, Bd. 5, 565-571, hier 568f.

[2] Simone Weil, Zeugnis fir das Gute. Traktate — Briefe - Aufzeichnungen, Olten/Freiburg i.
B. 21979, 153; Simone Weil, La connaissance surnaturelle, Paris 1950, 47.

[3] http://www2.hu-berlin.de/francopolis/Sim.IV99/Antrittsrede.htm

[4] Maurice Blondel, Die Aktion. Versuch einer Kritik des Lebens und einer Wissenschaft der
Praktik, Freiburg/ Minchen 1965, 405f.

[5] Dorothee Soélle, Das Fenster der Verwundbarkeit. Theologisch — politische Texte,
Stuttgart 1987, 7-9.

[6] Johann Baptist Metz, Mit der Autoritat der Leidenden. Compassion — Vorschlag zu einem
Weltprogramm des Christseins, in: Feuilleton-Beilage der Stiddeutschen Zeitung,
Weihnachten 1997.




