
19. Weltkrippenkongress 
Innsbruck, 15. November 2012 
Bischof Manfred Scheuer 
 
  
 
  
 

Krippen - Schulen des Lebens und des Friedens 
 
  
  
 
Christus, der neue Mensch 
 
Gott wird Mensch, das ist das unbegreifliche Ereignis, das wir zu Weihnachten feiern. Und 
darum geht es bei den Krippen. Jesus wird in Bethlehem als Kind geboren. „Im Geheimnis 
des fleischgewordenen Wortes klärt sich das Geheimnis des Menschen wahrhaft auf. 
Christus, der neue Adam, macht eben in der Offenbarung des Geheimnisses des Vaters und 
seiner Liebe dem Menschen den Menschen selbst voll kund und erschließt ihm seine 
höchste Berufung. Denn er, der Sohn Gottes, hat sich in seiner Menschwerdung 
gewissermaßen mit jedem Menschen vereinigt. So kann jeder von uns sagen: Der Sohn 
Gottes „hat mich geliebt und sich selbst für mich dahingegeben“ (Gal 2,20). Durch Christus 
und in Christus also wird das Rätsel von Schmerz und Tod hell, das außerhalb seines 
Evangeliums uns überwältigt.“ (GS 22)[1] Gott wird Mensch in Bethlehem, aber auch an den 
vielen anderen Orten der Welt, darauf zeigen die Krippen. Franz von Assisi war bestrebt, das 
heilige Evangelium in allem und durch alles zu beobachten. Vor allem war es die Demut der 
Menschwerdung Jesu, die seinen ganzen Eifer, seine Wachsamkeit, die Sehnsucht seines 
Geistes und die ganze Glut des Herzens ergriffen. So feierte er 1223 in Greccio 
Weihnachten: „Ich möchte nämlich das Gedächtnis an jenes Kind begehen, das in 
Bethlehem geboren wurde, und ich möchte die bittere Not, die es schon als kleines Kind zu 
leiden hatte, wie es auf Heu gebettet wurde, so greifbar als möglich mit leiblichen Augen 
schauen.“[2] Greccio wurde ein neues Bethlehem. Weihnachten wurde für Franz von Assisi 
und auch für die Menschen und Tiere um ihn herum zu einem Tag der Freude und zu einer 
Zeit des Jubels. Das Kind von Bethlehem war in vielen Herzen vergessen, es wurde durch 
Franziskus wieder erweckt. Von diesem Geschehen ging damals Heilung aus für Mensch 
und Tier. 
 
„In dir muss Gott geboren werden. Wird Christus tausendmal zu Bethlehem geboren und 
nicht in dir, du bleibst noch ewiglich verloren.“ (Angelus Silesius)[3] Die Krippen mögen uns 
helfen, das Kind von Bethlehem besser zu erkennen und es je mehr zu lieben. Der Aufbau 
des Schauplatzes, das Hineindenken in die Personen, in Maria, Josef, die Hirten, die Engel, 
die Weisen möge unsere Beziehung zu Jesus Christus selbst stärken. Die Begegnung mit 
Bethlehem möge unser Leben heil werden und unsere Lebensfreude und unsere Hoffnung 
wachsen lassen. Und: Die Krippen mögen ein Anstoß sein, gegenwärtigen Herbergssuchern 
Gastfreundschaft zu gewähren. Gott wird Mensch, damit wir wahrhaft Menschen werden, 
damit wir einander wahrhaft menschlich begegnen, damit wir Gottes fähig werden. An den 
Krippen erwacht eine tiefe Sehnsucht, dass das Leben letztlich doch mehr enthält als das 
Kreisen in den eigenen Problemen und Bedürfnissen. Es ist die Hoffnung, dass es eine letzte 
Versöhnung und Gerechtigkeit gibt, ein endgültiges Gelingen und Gutwerden des Lebens. 
Die Krippen sprechen vom Wunder der Menschfreundlichkeit und der Güte Gottes. 
 
  
Figuren der Menschwerdung[4] 
 



Es ist nicht nur eine Übung für Anfänger im geistlichen Leben, sich den Ort der Geburt Jesu 
zu vergegenwärtigen und den Schauplatz z.B. durch eine Krippe aufzubauen. Die 
„compositio loci“ ist in den ignatianischen Exerzitien[5] Ausdruck dafür, dass Gott Raum gibt 
und die Zeit erschaffen hat. Wir dürfen die Länge und Breite, die Höhe und Weite, die Tiefe 
und den Horizont der biblischen Landschaft ermessen, die Wärme oder die Kühle des 
Windes erspüren und Elemente wie Steine oder das Wasser berühren. Zur inkarnatorischen 
Dimension des Glaubens gehört die Anwendung der Sinne: das Schauen, Hören, Riechen, 
Tasten und Schmecken dessen, was sich in einem Ereignis und in den Begegnungen Jesu 
abspielt. Und wir können die Interaktionen zwischen den Beteiligten betrachten. Also hören, 
was sie sagen, empfinden, wie sie sich bewegen, vergegenwärtigen ihre Sehnsucht und 
Offenheit oder auch ihre Hilflosigkeit und Abweisung. Unser Glaube hat Hand und Fuß, ist 
nicht stumpfsinnig, nicht blind, nicht taub, nicht kalt, nicht lahm. Anwendung der Sinne 
bedeutet, dass wir das Evangelium mit allen Säften und Kräften aufnehmen, dass uns die 
Denk-, Hör-, Sehweise Jesu, sein Fühlen und seine Beziehungen in Fleisch und Blut 
übergehen, letztlich, dass wir in den Leib Christi hinein genommen und in ihn verwandelt 
werden. Und das kann eine Frucht des Krippenbauens sein. 
 
Allen Krippenfreunden sind die heiligen Gestalten vertraut, die an der Krippe stehen oder 
den Weg zum Stalle finden. Sie finden damit den Weg zum Geheimnis des Lebens und der 
Welt. Maria, Josef, die Engel, die Hirten, die Weisen: das ist das Volk um das Kind. 
 
Maria: kniet vor der Krippe; sie hat uns das Kind gebracht. Sie hat eine eigene Botschaft zu 
sagen, ihr eigenes Wort in unsere schweren Gedanken und Fragen, die wir uns über die 
Entfremdung zwischen dem Geheimnis der göttlichen Begegnung von Bethlehem und den 
Menschen unserer Zeit machen, über die Entfremdung von uns selbst, vom Du, von der 
Schöpfung und von unserem Schöpfer. Ihre Botschaft ist, dass in der Nacht wird der 
Lichtbringer geboren wird und dass die erbarmende Güte zum Gesetz unseres Lebens wird. 
Die Kälteströme der innersten Einsamkeit werden gebrochen und in heilende Wärme 
gewandelt. Das alles konnte geschehen, weil sich Maria in freier Entscheidung dem Anruf 
Gottes öffnete und hingab. Die bewusst vollzogene Offenheit über sich selbst hinaus ist ihr 
Geheimnis. Und das ist zugleich eine Botschaft an uns: die Entscheidung zur freien Offenheit 
auf Gott hin und das ist auch die Entscheidung zum Leben. Maria bezeugt, dass das freie Ja 
zu Gott die menschliche Freiheit nicht zerstört, sondern begründet. Und Maria trifft eine 
Option für das Leben. „Entschiedene Christen sind Freunde des menschlichen Lebens in 
allen seinen Dimensionen: Freunde des geborenen und des noch nicht geborenen, des 
entfalteten und des behinderten, des irdischen und des ewigen Lebens.“ (Botschaft von 
Mariazell) „Du liebst alles, was ist, und verabscheust nichts von dem, was du gemacht hast. 
Herr, du Freund des Lebens.“ (Weish 11,24-26) 
 
Josef: Er ist der Mann am Rande, im Schatten, der Mann der schweigenden Hilfestellung 
und Hilfeleistung. Seine eigenen Pläne werden stillschweigend überholt. Vielleicht wollte er 
sich eine bergende Häuslichkeit durch den Herrgott bereiten, er wurde aber  herausgeholt in 
die Ungeborgenheit des Zweifels, des belasteten Gemütes, des gequälten Gewissens, der 
windoffenen Straßen, des unhäuslichen Stalles, des unwirtlichen fremden Landes in 
Ägypten. Und er ist der Mann, der ging. Die dienstwillige Bereitschaft, das ist sein 
Geheimnis. 
 
Die Engel: Sie tragen die Botschaft, sie künden die Geheimnisse Gottes, sie rufen zur 
Anbetung. „Brot ist wichtig, Freiheit ist wichtiger, am wichtigsten ist die ungebrochene Treue 
und die unverratene Anbetung“ (Alfred Delp). „Die Menschheit hat die Wahl zwischen 
Selbstmord und Anbetung“ (Teilhard de Chardin). Anbetung macht frei und fähig zum Hören 
und Vernehmen, Anbetung löst aus der Verkrampfung der Selbstbehauptung. Und Anbetung 
schafft eine innere Ordnung des Lebens: Gott rühmen in Anbetung, Verkündigung und 
Freude. „Sie sind Boten Gottes. Sie bringen Gott zu den Menschen, sie öffnen den Himmel 
und öffnen so die Erde. Gerade weil sie bei Gott sind, können sie auch dem Menschen sehr 
nahe sein. Gott ist in der Tat jedem von uns näher als wir es uns selbst sind. Die Engel 



sprechen zum Menschen von dem, was sein wahres Sein ausmacht, von dem, was in 
seinem Leben so oft zugedeckt und begraben ist. Sie rufen ihn auf, wieder zu sich zu 
kommen, indem sie ihn von Gott her berühren. In diesem Sinn sollten auch wir Menschen 
immer wieder füreinander Engel werden – Engel, die uns von den falschen Wegen abbringen 
und uns immer von neuem auf Gott ausrichten.“ (Benedikt XVI.) 
 
Die Hirten: Dass es gerade Hirten waren, die bei ihren Schafen wachen, ist Nebensache. Es 
konnten auch Bauern sein oder wandernde Gesellen, die im Freien übernachteten. Ob es 
allerdings Menschen der technischen Zeit hätten sein können, kann bezweifelt werden. Es 
mussten Menschen sein, deren Seele noch warm wurde bei der Erinnerung an die alten 
Verheißungen, deren Leben noch weite Horizonte hatte, noch des Wunders fähig. Das war 
das Geheimnis der Hirten: die Gesundheit des Herzens, die wache Lebendigkeit der Seele, 
die Bereitschaft auf den Anruf des Engels hin. Durch ihr Leben strömte, die Erwartung und 
Sehnsucht nach der Verheißung. - In den Hirten können wir auch die Zu-kurz-Gekommenen 
unserer Zeit sehen, die auf der Schattenseite zu leben gezwungen sind; die Ausgestoßenen, 
Stummen. Verzweifelten und die Randexistenzen unserer Zeit. Und die Hirten sind jene, die 
wieder Hoffnung schöpfen vom Kinde her. Die Krippe: ein Ort der Überwindung der 
Resignation. Die Hirten eilten nach Bethlehem, um das Ereignis zu sehen. Es geht dabei um 
ein Sehen des Glaubens. Der Glaube ist aber kein kritisches In-Distanz-Bleiben. An der 
Krippe geht es um Begegnung und Berührung des Glaubens und um die Lebenshingabe an 
das Jesuskind. 
 
Die Weisen: Es ist ganz nebensächlich, ob es wirklich Könige waren oder irgendwelche 
Häuptlinge aus dem Osten oder angesehene Astronomen. Sie trugen die Weisheit und die 
Sehnsucht ihrer Völker in ihren Herzen. Und sie tragen die Weisheit und die Sehnsucht ihrer 
Völker an den Ort der Begegnung und Erfüllung, durch die Wüste, durch die Königspaläste 
und Gelehrtenstuben und Priestergemächer Jerusalems - in den Stall. Die Sterndeuter 
haben sich nicht eingenistet in ihrer Sicherheit, sie haben sich kein Nest des Wohlfühlens 
geschaffen. In ihnen hat die Sehnsucht gelebt. „Unruhig ist mein Herz, bis es ruht in dir“. „Du 
bist tot an dem Tage, da du sprichst: es ist genug“ Darum tu immer mehr, gehe immer 
vorwärts; sei immer unterwegs.“ (Augustinus) Die Sehnsucht geht aber nicht ins Leere, sie 
stumpft nicht ab durch die Sucht. Sie lassen sich finden. Ihr Weg, ihre Sehnsucht führt nicht 
dazu, sich etwas abzuholen, sondern etwas herzugeben. Sie wollen sich da nicht etwas 
holen, sondern bringen ihre Gabe. „Ich muss ein Liebender werden, einer, dessen Herz der 
Erschütterung durch die Not des anderen offen steht. Dann finde ich meinen Nächsten, oder 
besser: dann werde ich von ihm gefunden.“ (Benedikt XVI.) 
 
Auch hier geht es um die Grundhaltung. Es sind dies die Menschen mit den unendlichen 
Augen. Sie haben Hunger und Durst nach dem Endgültigen. Sie sind Suchende, fahrende 
Menschen, weil sie dem inneren Ruf und dem äußeren Zeichen - das sie ohne den 
innerlichen Hunger und die aufmerksame Wachheit nie bemerkt hätten - mehr glaubten als 
der sicheren und behaglichen Sesshaftigkeit. Das ist ihr Geheimnis: der Ernst und die Tiefe 
ihres Fragens, die zähe Unerschütterlichkeit des Suchens und die innere Größe der Hingabe 
und Anbetung. 
 
Was macht Menschen fähig zur wirklichen und echten Begegnung mit anderen und mit Gott? 
Zu welchen Grundhaltungen müssen wir gelangen, zu welchen Ordnungen des Herzens uns 
entscheiden, um lebendig in die Nähe des Herrn zu gelangen? Die Sterndeuter haben in der 
Anbetung ihre Orientierung, ihre Mitte gefunden, nicht nach dem Diktat des Geschmackes, 
sondern nach dem Gesetz der Wahrheit und des Lichtes. 
 
Das Kind: In einem modernen Märchen sagt der Esel zum Ochsen: „Du Ochse, du, denkst 
du denn nicht an das Kind” Da senkte der Ochse den Kopf und sagte: „Das Kind, ja das 
Kind, das Kind ist die Hauptsache!” Warum das Kind? Weil jedes Kind, jede Neugeburt doch 
davon kündet, dass etwas Neues beginnt. Und dies ungeachtet all der Probleme und 
Schwierigkeiten, die manchmal mit der Geburt eines Kindes verbunden sind. Ungeachtet der 



Schmerzen und auch der oft durchkreuzten Pläne. Jede Geburt kündet davon, dass etwas 
Neues beginnt, dass Beziehungen neue Chancen bekommen, dass trotz all des Schreckens, 
trotz all der Brüche, trotz all der Tränen, der Schmerzen und all des Todes, dass trotz 
alledem das Leben die Oberhand behält. 
 
 
 
Der Wolf von Gubbio[6] 
 
Das Kind in der Krippe hat ein Geheimnis, es berührt und verändert Menschen. - Viele 
stehen massiv unter Druck, beruflich und persönlich. Druck frisst sich in unseren Alltag ein. 
Das ist schon ziemlich selbstverständlich und alltäglich. Hin und wieder werden wir 
aufgeschreckt durch Nachrichten von Gewalt bei jungen Menschen. Jesus wurde nicht in 
eine heile, gewaltlose Welt hinein geboren. Von Anfang an erfuhr er Unverständnis, 
Abweisung, Fremdheit, Heimatlosigkeit. Um ihn herum spitzen sich Ablehnung, Widerstand, 
Gleichgültigkeit, Verrat, Hass, Feigheit zu. Er begegnet uns als Kind und will uns nicht klein 
kriegen, um selbst groß da zu stehen. Durch ihn können sich andere aufrichten, durch ihn 
werden sie heil und gesund. Den Zirkel von Gewalt und Gegengewalt bricht er auf. Diese 
Begegnung mit Jesus ist kein Gewaltakt. In der Krippe begegnet uns das Kind mit seiner 
Schutzlosigkeit und Nacktheit. 
 
In der Umgebung der Stadt Gubbio gab es zu Lebzeiten des heiligen Franz von Assisi einen 
Wolf von schrecklicher Größe. In seinem Hunger war er von grimmiger Wildheit, und 
verschlang nicht nur Tiere, sondern auch Männer und Frauen, so dass sich niemand mehr 
getraute, unbewaffnet die Stadtmauern zu verlassen. Franz von Assisi, der gerade nach 
Gubbio kam, empfand Mitleid mit den Leuten und beschloss, dem Wolf entgegenzutreten. 
Der schreckliche Wolf rannte mit offenem Rachen auf den heiligen Franz zu. Franz aber 
machte über diesen das Zeichen des Kreuzes, und zähmte den Wolf. Dieser hielt plötzlich 
inne und der schaurig aufgesperrte Rachen schloss sich. Er kam gesenkten Kopfes heran 
und legte sich gleich einem Lamm zu seinen Füßen. Wie er so vor ihm dalag, sprach der 
heilige Franz: „Bruder Wolf, ich will zwischen dir und den Leuten Frieden stiften. Es darf 
keinem mehr ein Leid von dir geschehen, und sie sollen dir alle vergangenen Missetaten 
erlassen, und weder Menschen noch Hunde sollen dich weiter verfolgen.” Weihnachten: die 
Zähmung unserer Aggression, die Verwandlung unserer Ängste, die Befreiung von Süchten 
und Abhängigkeiten, die Nahrung für unsere Sehnsucht. Vermutlich geht das nicht schnell. 
Gott ist auch kein Zauberer, er hat die Geduld des Reifens und er hat Zeit. 
 
  
 
Sich berühren lassen 
 
Es ist Gott selber, den es nicht im Himmel hält. Wenn wir Jesus in der Krippe sehen, wenn 
wir dieses Kind feiern, dann feiern wir Gott, Gott ganz unten, Gott ganz nah, Gott in 
Rufweite, Gott in unserer Haut. Mit unseren Schmerzen, mit unseren Freuden. Gott legt sich 
selbst - der Welt als Geschenk - in die Krippe. Mit der Menschwerdung tritt Gott in ein 
lebendiges Beziehungsgeschehen mit mir, er zeigt Herz, Sympathie und Solidarität mit mir. 
Die Beziehung zu Gott verlangt wie jede Beziehung auch meine „Sympathie", mein Herz. Sie 
führt mich heraus aus der Isolation und stellt mich hinein in ein lebendiges 
Beziehungsgeschehen. Weihnachten bringt endgültig zum Ausdruck, wer Gott ist und wie er 
zum Menschen steht. Weihnachten sagt: Du kannst ihm trauen mit deiner Einsamkeit. Du 
kannst ihm trauen mit deinem Versagen. Du kannst ihm trauen mit deiner Todesfurcht. 
 
In die Krippen ist sehr viel an Frömmigkeit eingegangen. Wenn in Krippenfiguren die 
heimatlichen Berufe und Trachten; wenn die Tiere der Region und die Landschaft dargestellt 
werden, so liegt darin auch das Wissen, dass die Inkarnation, Menschwerdung im Hier und 
Heute geschieht. Das bloße Wiederholen einer traditionellen Geste, das bloße Brauchtum 



wäre nicht genug. Man muss versuchen das, was die Krippe darstellt, in der alltäglichen 
Wirklichkeit zu leben, nämlich die Liebe Christi, seine Bescheidenheit und Armut. Krippen 
sind in ihrer Bedeutung eine „Schule fürs Leben“, die „das Geheimnis der wahren Freude“ 
zeigen. 
 
Krippenbauer haben ihre Krippen in großer Ehrfurcht vor dem Geheimnis der Inkarnation 
erstellt. Bräuche verinnerlichen und verleiblichen den Glauben. Bräuche lassen uns als 
ganzer Mensch Christ sein, weil sie auch unsere Sinne in den Dienst rufen. Bräuche fördern 
Gemeinschaft und helfen feiern. Das „Sich berühren lassen“ und das „Heutig-werden-
Lassen“ der Weihnachtsbotschaft ist ein Anliegen, das man in den Krippen spürt. 
Menschwerdung Gottes ist dann nicht ein vergangenes Ereignis, sondern geschieht immer 
noch und immer neu. Ich freue mich über diese Begegnung mit dem Grundgeheimnis 
unseres Glaubens und unseres Heils, und freue mich mit allen Menschen, die es darstellen 
und die es betrachten, und bin dankbar für alle Anregungen und Hilfen für das Leben, die 
davon ausgehen. 
 
 
Gloria et Pax 
 
„Und plötzlich war bei dem Engel ein großes himmlisches Heer, das Gott lobte und sprach: 
verherrlicht ist Gott in der Höhe, und auf Erden ist Friede bei den Menschen seiner Gnade.“ 
(Lk 2, 13f.) Das ist der Gruß unter Krippenfreunden: Gloria et Pax. „Gloria Dei homo vivens – 
Die Verherrlichung Gottes ist der lebendige Mensch“ ist ein Grundaxiom des Irenäus von 
Lyon[7]. Krippenfreunde sind Freunde des Lebens. „Jesu Nachfolger sind zum Frieden 
berufen. Als Jesus sie rief, fanden sie ihren Frieden. Jesus ist ihr Friede. Nun sollen sie den 
Frieden nicht nur haben, sondern auch schaffen. Damit tun sie Verzicht auf Gewalt und 
Aufruhr. Die Jünger Jesu halten Frieden, indem sie lieber selbst leiden, als dass sie einen 
Anderen Leid tun, sie bewahren Gemeinschaft, wo der Andere sie bricht, sie verzichten auf 
Selbstbehauptung und halten dem Hass und Unrecht stille. So überwinden sie Böses mit 
Gutem. So sind sie Stifter göttlichen Friedens mitten in einer Welt des Hasses und 
Krieges.“[8] So meditiert Dietrich Bonhoeffer in seinem Buch „Nachfolge“ über die 
Seligpreisung der Friedfertigen. Krippenfreunde sind Freunde des Friedens. 
 
+ Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 
 
  
 
Fußnoten: 
 
[1] Zweites Vatikanisches Konzil, Pastoralkonstitution Kirche in der Welt von heute 22. 
 
[2] Thomas von Celano, Leben und Wunder des hl. Franziskus von Assisi (Franziskanische 
Quellenschriften Bd. 5), Werl 1964, 151. 
 
[3] Angelus Silesius, Cherubinischer Wandersmann 1. Buch, Nr. 61, in: Sämtliche Poetische 
Werke Bd. 3, hg. und eingeleitet von Hans Ludwig Held, Wiesbaden 2002, 14. 
 
[4] Vgl. dazu Alfred Delp, Gesammelte Schriften, hg. von Roman Bleistein, Bd. IV: Aus dem 
Gefängnis, Frankfurt a. M. 1984, 196-214. 
 
[5] Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen. Nach dem spanischen Urtext übersetzt von 
Peter Knauer, Würzburg 1998. 
 
[6] Franz von Assisi, Fioretti, in: Die Werke, hg. Wolfram von den Steinen und Max 
Kirschstein, Zürich 1979, 123-126. 
 



[7] Irenäus von Lyon, Adversus haereses IV, 20.7. 
 
[8] Dietrich Bonhoeffer, Nachfolge. Mit einem Nachwort von Eberhard Bethge, München 
1986, 87f. 
  
 


