
 

Warum diese Angst? 
Die Passion Jesu  

in Zeiten der Kirchenkrise 
 

 

 

Die Heilige Woche 2012 in Oftering 
im Zeichen der Markuspassion  



 

DIE ANGST VOR DEM MACHTVERLUST  
(Palmsonntag) 

Liebe Schwestern und Brüder, 

als die sog. „Pfarrerinitiative“ Ende Juni 2011 ihren „Aufruf zum Ungehorsam“ veröffentlichte, 

war allen sofort klar: Hier vollzieht sich ein Tabubruch. Hier ist eine rote Linie überschritten. Doch 

ebenso war klar: Viele, ja die meisten Gläubige teilen die Positionen der Pfarrerinitiative. Der 

„Aufruf zum Ungehorsam“ ist keine Einzelmeinung einiger verwirrter Pfarrer, sondern drückt das 

Empfinden weiter Teile des Kirchenvolks aus. Dementsprechend war die Reaktion der Bischöfe: 

Erst ratloses Schweigen (Juli), dann hilfloses, Mitleid erregendes Stottern, etwa im ZIB-2-Interview 

von Bischof Egon Kapellari am 29.8.11 (August – September), schließlich harsche Kritik und starre 

Verteidigung der geltenden Kirchengesetze seit der Herbstvollversammlung der Bischofskonferenz 

(also seit Oktober). Dem Hirtenbrief von Bischof Kapellari am 3. Fastensonntag 2012, der diese 

Linie beibehält, ja vielleicht noch verschärft, schlossen sich die meisten österreichischen Bischöfe 

an. Kapellari ist der einzige, der überhaupt noch offen redet. Aber könnte man nicht auch anders 

reagieren? Muss man wirklich so unbeweglich und starr das Alte verteidigen? Ist diese Linie tat-

sächlich „alternativlos“, wie man das heute oft nennt? 

1) Die Tempelreinigung als Tabubruch 
Am heutigen Palmsonntag sind wir Zeuginnen und Zeugen eines ähnlich einschneidenden 

Tabubruchs: Jesus betritt das Tempelareal, sieht die Geldwechsler und Opfertierhändler und wirft 

voll Wut einige ihrer Tische um. Das geht nicht gegen die kleinen Bankangestellten, die das Geld 

wechseln, oder die namenlosen Menschen, die ihre Tiere zur Opferung verkaufen. Das geht gegen 

ein System von Macht und Geld, das Jesus völlig zuwider ist: Der Umtausch des außerhalb des 

Tempels geltenden römischen Geldes in Tempelgeld, eine Währung, über die allein die Hohen-

priester verfügten, ermöglichte es den Hohenpriestern, den Umtauschkurs ganz nach ihrem Belie-

ben festzusetzen. Und da Opfertiere nur im geschlossenen Areal des Tempels gekauft werden konn-

ten, war auch hier eine Monopolsituation gegeben, die zum Festsetzen von schamlos hohen Preisen 

geradezu aufforderte.  

Jesu Tempelreinigung ist also ein „Aufruf zum Ungehorsam“ gegen die Macht der Hohenpries-

ter. Mit seiner symbolischen Aktion widersetzt er sich vor aller Augen den religiösen Autoritäten 

seiner Zeit und zweifelt das Machtmonopol der Tempelhierarchie an. Er will den status quo nicht 

länger ertragen, sondern spürt, dass es Zeit ist, Zeichen zu setzen. Natürlich hat er nicht die Macht, 



 

die Spielregeln seiner Religion umzustoßen. Doch kommentarlos hinnehmen will er sie auch nicht 

länger. 

2) Die Angst der Hohenpriester 
Es ist interessant zu lesen, was uns der Evangelist Markus über die Reaktion der Angegriffenen 

berichtet: „Die Hohenpriester und die Schriftgelehrten hörten davon und suchten nach einer Mög-

lichkeit, ihn umzubringen. Denn sie fürchteten ihn, weil alle Leute von seiner Lehre sehr beein-

druckt waren.“ (Mk 11,18) Als einzige Antwort auf den Tabubruch fällt den Mächtigen also die 

Beseitigung des Tabubrechers ein. Die scheint ihnen „alternativlos“ – jedenfalls wird von keiner 

anderen Überlegung erzählt. Eine erbärmliche Reaktion, wie Markus zweifelsohne meint. Doch er 

macht uns auch deutlich, wo er deren tiefere Ursache lokalisiert: In der Angst der Mächtigen vor 

dem Volk. 

Auf den ersten Blick scheint es ja einfach dumm, sich vor diesem Wanderprediger Jesus von 

Nazaret zu fürchten: Die Männer an den Schalthebeln der Macht vor dem kleinen Provinzler; die 

hoch studierten Schriftgelehrten vor dem unbedeutenden Rabbi; die reichen Priester vor dem bet-

telnden Wanderprediger und seiner Gruppe lächerlicher Fischer, Handwerker, Tagelöhner, Zöllner 

und Dirnen; die Herren des riesigen Tempelplatzes, des damals größten Platzes der Welt, vor einer 

unscheinbaren Symbolhandlung ganz am Rande dieses Platzes. – Aus dieser Perspektive gibt es 

wahrlich keinen Grund zur Angst. 

Doch die Hohenpriester ahnen, dass es so einfach nicht ist. Sie spüren, dass ein Großteil des 

Volkes hinter Jesus steht und dass die kleine Handlung am Palmsonntag leicht zu einem Flächen-

brand anwachsen kann. Die Stimmung im Volk ist explosiv – da könnte die Loyalität mit der Füh-

rung schnell umkippen. 

3) Die Angst der Kirchenleitung heute 
Liebe Schwestern und Brüder, angesichts des „Aufrufs zum Ungehorsam“ der Pfarrerinitiative 

treibt auch mich die Sorge um die Einheit der Kirche um. Zur Zeit Jesu kam es am Ende ja zu einer 

Religionsspaltung: Das Christentum hat sich vom Judentum gelöst. Leicht kann auch heute am En-

de eine Kirchenspaltung stehen. Aber damals wie heute haben die Führungspersonen nicht nur Sor-

ge um eine Spaltung. Sie haben auch Angst vor einem Identitätsverlust der Religion in der unüber-

schaubaren Pluralität ihrer Welt. Und sie haben Angst vor dem Verlust von Macht und Einfluss der 

Kirche in der Gesellschaft ihrer Zeit. 

Solche Angst lähmt. Sie versetzt die handelnden Personen in eine Schreckstarre wie das Kanin-

chen vor der Schlange. Doch das Evangelium der Tempelreinigung sagt uns: Einheit ist nicht zu 



 

wahren durch starres Festhalten an überlieferten Normen – genau daran wird sie im Gegenteil zer-

brechen. Identität ist nicht zu wahren durch die beharrliche Weigerung, sich der Welt auch nur mi-

nimal anzunähern – genau dadurch verkehrt sie sich in ein Zerrbild. Autorität ist nicht zu gewinnen 

durch das ständige Pochen darauf – das entwertet sie vielmehr restlos. 

Doch es gibt eine Alternative zur Ausgrenzung von Tabubrechern: Das Ringen um Kompromis-

se. Das aber erfordert den Mut der Führungspersonen. Denn sie müssen etwas aufgeben, das seit 

Generationen selbstverständlich schien. Jesus hat die Mächtigen seiner Zeit ermutigt, Vertrautes 

loszulassen – im Vertrauen auf einen Gott, der uns auf neue Wege führt. 

 



 

DIE ANGST VOR DER HINGABE  
(Gründonnerstag) 

Liebe Schwestern und Brüder, 

„Die Kirche taucht ganz ein in die Hinwendung des Erlösers zu den Menschen… Die Kirche 

muss sich immer wieder neu den Sorgen der Welt öffnen und sich ihnen ausliefern,…“ 1 Das sind 

starke Worte, die Papst Benedikt XVI. am Sonntag, dem 25.9.2011, im Konzerthaus von Freiburg 

bei einer Begegnung mit in Kirche und Gesellschaft engagierten KatholikInnen sprach. Sich den 

Sorgen und Nöten der Welt ausliefern – damit riskiert man viel. Dafür muss man bereit sein, (Le-

bens-) Zeit und Energie zu opfern, ohne der Anerkennung und Dankbarkeit der Öffentlichkeit si-

cher sein zu können; nicht auf Macht und Ruhm zu schielen, sondern an der Ohnmacht und Margi-

nalisierung der Benachteiligten teilzunehmen. 

Verständlich, dass nicht alle haupt- und ehrenamtlichen KirchenvertreterInnen zu einem solchen 

Verzicht auf Macht und Privilegien bereit sind. In diesem Sinne warnt der Papst vor „eine[r] gegen-

läufige[n] Tendenz, dass nämlich die Kirche sich in dieser Welt einrichtet, selbstgenügsam wird 

und sich den Maßstäben der Welt angleicht. Sie gibt Organisation und Institutionalisierung größe-

res Gewicht als ihrer Berufung zur Offenheit.“  

1) Die Angst der Jünger 
Genau diese Tendenz erfasst die Kirche ganz offenkundig von ihren ersten Anfängen an. Als Je-

sus seinen Jüngern die Füße waschen will, ist Petrus der erste, der sich vehement dagegen verwehrt. 

Er versteht sofort: Wenn er sich von Jesus die Füße waschen lässt, muss auch er anderen Menschen 

diesen Sklavendienst leisten. Und das will er partout nicht. An der Autorität und am Ansehen Jesu 

nimmt er gerne teil. Im Glanz seiner unübertrefflichen Beliebtheitswerte sonnt er sich gerne. Und 

der Ehrentitel „Petrus“ – „Fels“ schmeichelt ihm ungemein. Aber Sklavendienst leisten? Sich „den 

Sorgen der Welt ausliefern“? Nein, das will er absolut nicht. 

Wie Petrus dürfte es damals den meisten Jüngern gegangen sein. Sie melden sich nicht zu Wort, 

weil sie sich in seinem Protest wiedererkennen. Sie bleiben still, weil er in seiner Weigerung schon 

alles gesagt hat. Ihr Schweigen ist eine klare Zustimmung und Solidarisierung mit ihrem Wortfüh-

                                                           

1 Ansprache von Papst Benedikt im Konzerthaus Freiburg am Sonntag, 25.9.11 bei einer Begegnung mit in Kirche 
und Gesellschaft engagierten KatholikInnen, in: 
www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110925_catholics-
freiburg_ge.html (Stand: 1.4.12). 



 

rer. Jesus spürt das. Und so setzt er die schärfste Waffe ein, die ihm zur Verfügung steht: Er droht 

Petrus mit der Exkommunikation, mit der Aufkündigung der Gemeinschaft: „Wenn ich dich nicht 

wasche, hast du keinen Anteil an mir.“ (Joh 13,8) So rüttelt Jesus seinen ersten Apostel auf und 

weckt in ihm eine noch größere Angst als die, die schon in ihm steckt: Die Angst, Jesu Freund-

schaft zu verlieren. Diese Angst ist für Petrus wie eine kalte Dusche und weckt ihn aus seiner 

Selbstzufriedenheit auf: „Herr, dann nicht nur meine Füße, sondern auch die Hände und das 

Haupt.“ (Joh 13,9) Wenn das so ist, dann lieber mit Jesus „sich den Sorgen der Welt ausliefern“ – 

als ohne Jesus Ansehen und Macht zu erlangen. 

2) Die Angst Jesu 
Während Petrus und die anderen Jünger bereits davor Angst haben, anderen Menschen wie 

Sklaven zu dienen, packt Jesus die Angst erst in dem Moment, als ein weit radikalere Hingabe ge-

fordert ist: Die Hingabe des eigenen Lebens. Als er am Ölberg zurückgezogen betet, betonen die 

ersten drei Evangelien, „da ergriff ihn Furcht und Angst.“ (Mk 14,33 parr) Dass es alles andere als 

eine Selbstverständlichkeit darstellt, so unverblümt und furchtlos die Angst des Meisters zu beken-

nen, wird einerseits darin deutlich, dass Johannes als vierter Evangelist auch nur den geringsten 

Eindruck vermeiden will, der Meister habe in Getsemani Angst gehabt, und manifestiert sich ande-

rerseits in einer mehrere Jahrhunderte währenden Debatte der frühen Kirche, ob der Bericht von der 

Angst Jesu ernst gemeint sein könne. 

Ich jedenfalls finde es sehr tröstlich, dass nicht nur die Jünger jene sind, die vor der radikalen 

Hingabe zurückschrecken, sondern auch Jesus von Nazaret. Die synoptischen Evangelien machen 

Petrus keine Vorwürfe, als er sich weigert, sich „den Sorgen der Welt auszuliefern“, sondern erzäh-

len vielmehr mit großer Weitherzigkeit, dass Jesus selber Angst hat vor der Ganzhingabe seines 

Lebens. Sie erzählen aber auch, dass er im Ringen des Gebets Kraft findet, den Weg solcher Ganz-

hingabe zu gehen. 

3) Unsere Angst als ChristInnen heute 
Liebe Schwestern und Brüder, Papst Benedikt hat vollkommen recht, wenn er uns mahnt, unsere 

Angst vor der Hingabe an die Sorgen der Menschen zu überwinden. Die Angst, mit anderen Religi-

onen geschwisterlich und in Eintracht zusammenzuleben; die Angst, sich mit säkularen Organisati-

onen zu verbünden, wo diese sich für ähnliche Ziele einsetzen wie das Evangelium; die Angst, sich 

vorbehaltlos in den Dienst von Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung zu stellen – 

ohne zu fragen, ob das der Kirche neue Gläubige bringt.  



 

Immer wieder gibt es ChristInnen, die behaupten, die selbstlose Diakonie, die auch auf die nie-

derschwelligste Form der Missionierung verzichtet, sei nicht das „Kerngeschäft“ der Kirche. Dieses 

sei vielmehr die Sakramentenspendung an die Gläubigen. Das ist so, als würde man sagen: Die 

Fußwaschung ist nicht Kerngeschäft der Kirche, sondern nur das Abendmahl. Dabei gehören beide 

untrennbar zusammen. Das hat das II. Vatikanische Konzil, das vor 50 Jahren begann, unmissver-

ständlich klar gemacht: „Die Welt“ ist nicht Gegnerin der Kirche, sondern Adressatin ihres Diens-

tes. Jede Angst und Sorge der Menschen soll die Sorge der JüngerInnen Jesu sein. Und jede Hoff-

nung und jede Freude eines Menschen soll die Hoffnung und Freude der JüngerInnen Jesu sein 

(Gaudium et Spes 1). Dabei brauchen wir keine Sorge haben, dass die Kirche ihre Identität verliert, 

wenn sie nicht ständig neue Mitglieder gewinnt. Sie tut ihren Dienst – und das genügt. 

Die Rede des Papstes in Freiburg hat erhebliche Irritationen ausgelöst. Weniger wegen ihres In-

halts. Mehr weil es schien, als wolle er gerade der Caritas, die in Freiburg ihren nationalen Haupt-

sitz hat, vorwerfen, sie habe zu wenig Hingabebereitschaft an die Sorgen der Welt und hänge zu 

sehr an ihren deutschen Privilegien. Kein Wort der Anerkennung und des Lobes: Nicht für die Cari-

tas-Mitarbeiterin, die auf der Palliativstation Sterbende liebevoll pflegt; nicht für den Misereor-

Mitarbeiter, der in den ärmsten Ländern der Erde mit den Armen daran arbeitet, eine zukunftsfähige 

Lebensgrundlage zu schaffen; nicht für die Pax-Christi-Friedensarbeiterin, die an den Konflikther-

den der Welt verfeindete Menschen zusammenführt; und auch nicht für die kirchlichen Umweltini-

tiativen, die sich gemeinsam mit weltlichen Organisationen aufopferungsvoll für den Erhalt wert-

voller Ökosysteme einsetzen. Es gibt sie doch – die Getauften, die sich „den Sorgen der Welt aus-

liefern“! Und sie tun es mit bewundernswertem Einsatz! 

Und noch etwas hat Benedikt XVI. vergessen zu sagen: Dass die Abkehr von einer falschen 

Verweltlichung, von Machtansprüchen und der Selbstbeschäftigung mit der eigenen Organisation  

seit dem Gründonnerstag immer neu bei derselben Instanz beginnen muss: Bei Petrus – dem ersten 

aller ChristInnen. 



 

DIE ANGST VOR DEM STERBEN 
(Karfreitag)  

Liebe Schwestern und Brüder, 

wo immer ich in den letzten Jahren Vorträge über Sterbehilfe oder Sterbekunst gehalten habe, 

zeigt sich dasselbe Bild: Es kommen ungeheuer viele Menschen – weit mehr als bei den meisten 

anderen Vortragsthemen, die ich anbiete. Aber es sind zu 90% Frauen. Das gleiche Bild zeigt sich, 

wenn man die Mitglieder der Hospizvereine betrachtet – auch sie sind zum allergrößten Teil weib-

lich. Es scheint, als würden sich die (meisten) Männer schnell aus dem Staube machen, sobald es 

irgendwie nach Sterben riecht. Das schmeckt ihnen nicht – darum machen sie einen großen Bogen. 

Ist die mutige Konfrontation mit dem Sterben weiblich? Beschäftigen sich Frauen offener und vor-

behaltloser mit dem Sterben? 

1) Die Männer lassen den sterbenden Jesus allein 
Die Evangelien und ihre Erzählungen vom Leiden und Sterben Jesu scheinen diese Überlegung 

nahezulegen. Im Moment der Verhaftung jedenfalls lassen die Männerfreunde Jesus allesamt im 

Stich. Markus schreibt: „Da verließen ihn alle und flohen. Ein junger Mann aber, der nur mit einem 

leinenen Tuch bekleidet war, wollte ihm nachgehen. Da packten sie ihn; er aber ließ das Tuch fallen 

und lief nackt davon.“ (Mk 14,50-52) Wohlgemerkt: Alle! Genauer: Alle Apostel – denn nur die 

Zwölf gehen nach Markus mit Jesus zum Ölberg hinaus (Mk 14,17.26). Der einzige, der zunächst 

den Versuch macht, Jesus nachzufolgen, ist ein Unbekannter, von dem wir nicht einmal wissen, wie 

er zur Verhaftung Jesu dazukam – und auch der ist schnell abgeschreckt, als ihn die Wachen ergrei-

fen wollen. 

Einer jedoch fasst wieder Mut, nachdem die Soldaten mit Jesus verschwunden sind. Er geht in 

den Hof des Hohepriesterlichen Palastes, um Jesus nahe zu sein (Mk 14,66-72). Doch kaum ist sein 

Mut zurückgewonnen, verlässt er ihn schon wieder. Dreimal verleugnet er Jesus und weint an-

schließend bitterlich, weil er nicht einmal vor den Dienern und Mägden den Mumm hatte, sich zu 

Jesus zu bekennen. 

Die Frauen aber bleiben treu. Obwohl sie nach Markus gar nicht beim Letzten Abendmahl und 

am Ölberg dabei waren, sind ausgerechnet sie es, die bei der Kreuzigung als einzige anwesend sind. 

Markus erzählt: „Auch einige Frauen sahen von weitem zu, darunter Maria aus Magdala, Maria, die 

Mutter von Jakobus dem Kleinen und Joses, sowie Salome; sie waren Jesus schon in Galiläa nach-

gefolgt und hatten ihm gedient. Noch viele andere Frauen waren dabei, die mit ihm nach Jerusalem 



 

hinaufgezogen waren.“ (Mk 15,40f) Die Frauen bleiben. Sie halten dem Schmerz und der Trostlo-

sigkeit des Sterbens stand. Sie geben dem sterbenden Jesus Beistand – auch wenn er sie womöglich 

gar nicht mehr bewusst wahrnimmt. 

2) Auch Jesus ist verzweifelt – und hält doch stand 
Ob Jesus selber am Kreuz Angst vor dem Sterben hat? Wir wissen es nicht. Aber zumindest ist 

er tief verzweifelt. In der Stunde seines Sterbens schreit er die ganze Verzweiflung mit letzter Kraft 

aus sich heraus: „Eloï, Eloï, lema sabachtani?, das heißt übersetzt: Mein Gott, mein Gott, warum 

hast du mich verlassen?“ (Mk 15,34.37) Und er stirbt mit einem markerschütternden Schrei, in dem 

sich sein ganzer Schmerz, seine volle Verzweiflung, seine tiefe Verlassenheit ausdrücken.  

Aber anders als die Apostel hält Jesus stand. Er weicht dem Sterben nicht aus, obwohl er es seit 

Tagen kommen sieht. Er geht nicht weg aus Jerusalem, obwohl er ahnt, dass die Hohenpriester ihm 

nachstellen. Er zieht sich nicht feige zurück oder widerruft, was er getan hat, nur um seine Haut zu 

retten. Nein, bewusst und mutig geht er dem eigenen Sterben entgegen. Überlegt und mit großer 

Hingabe gestaltet er die letzten Schritte seines Lebenswegs und die Rituale des Abschieds von den 

Seinen. Was Jesus in den letzten Lebenstagen tut, ist große Sterbekunst. 

3) Die Angst der Kirche zu sterben 
Liebe Schwestern und Brüder, am Palmsonntag habe ich mein Verständnis für die Pfarrerinitia-

tive zum Ausdruck gebracht. Aber eines möchte ich nicht übersehen: Auch die Pfarrerinitiative 

(und mit ihr ein Großteil des Kirchenvolks!) hat mächtig Angst vor dem Sterben. Vor dem Sterben 

jener Sozialform der Kirche, die in den letzten fünf Jahrhunderten deren Grundstruktur bildete: Die 

Pfarre. Die liegt im Sterben – zumindest im städtischen Raum. Der Kirchenbesuch nimmt perma-

nent weiter ab, die Zahl der Ehrenamtlichen sinkt, das Gemeindeleben wird dünner und dünner. 

Auf der anderen Seite besuchen immer mehr Menschen nicht den Sonntagsgottesdienst ihrer eige-

nen Pfarre, sondern gehen in eine andere Kirche. Weil ihnen dort die Musik feierlicher scheint; weil 

die Predigt besser ist; weil die Gottesdienstzeit günstiger oder die Kirchenheizung wärmer ist. Die 

Zugehörigkeit zur eigenen Pfarre spielt für die meisten StadtbewohnerInnen kaum noch eine Rolle 

– oft wissen sie gar nicht, zu welcher Pfarre sie gehören. Demzufolge bitten sie zunehmend nicht 

mehr den eigenen Pfarrer um die Taufe ihrer Kinder oder das Begräbnis ihrer Verstorbenen, son-

dern einen Pfarrer, den sie aus Kindertagen noch irgendwie in guter Erinnerung haben. 

Mindestens in den Ballungsräumen liegen die Pfarren im Sterben. Und doch wehren sich die 

Verantwortlichen mit Händen und Füßen, sie sterben zu lassen. Neue Wege werden blockiert, weil 

die Pfarrer und Pfarrgemeinderäte oft nicht bereit sind, in einer übergreifenden Citypastoral oder 



 

Seelsorgeraumpastoral alternative Wege zu suchen. Wege, die der Anonymität moderner Menschen 

Rechnung tragen. Wege, die keine lebenslange Bindung an eine Aufgabe oder ein Ehrenamt ver-

langen. Wege, die den modernen Menschen dort abholen, wo er steht, und nicht warten, dass er in 

die Pfarre, wörtlich übersetzt in den „Pferch“ kommt. Wege, den Pilger durch die Häuserschluchten 

der Stadt zu begleiten und ihm unterwegs von Gott zu erzählen. Die Lange Nacht der Kirchen, die 

kein Pfarrangebot ist und sich seit Jahren größter Beliebtheit erfreut, lässt ahnen, wie eine solche 

neue Seelsorge aussehen könnte. 

Auch die Pfarrerinitiative und die, die mit ihr sympathisieren, haben Angst vor dem Sterben. 

Doch ohne Sterben kein neues Leben. So manchmal frage ich mich, ob vielleicht auch die Pfarrer-

initiative zu männlich denkt und dem Sterben ausweichen möchte wie die Männer aus dem Um-

kreis Jesu. Pfarrer sind eben (bisher) Männer. Der Karfreitag aber mahnt uns: Das Sterben gehört 

zum Leben dazu – ja es allein ermöglicht neues Leben. Individuell für jeden Einzelnen und kollek-

tiv für die Kirche als ganze. Und so wünsche ich allen Verantwortlichen in den Pfarren Mut, sich 

unter das Kreuz zu stellen. Denn da gehören wir hin. 



 

DIE ANGST VOR DEM NEUEN 
(Ostersonntag) 

Liebe Schwestern und Brüder, 

in seinem provokanten Gedicht „Osterabend“ hinterfragt Lothar Zenetti die merkwürdige Angst, 

die am Ostertag über allen OsterzeugInnen liegt: 

Warum diese Angst 

und diese verschlossenen Türen 

noch fester verschlossen 

und abermals Riegel und Gitter davor 

und abgesichert die Fenster nach draußen? 

Drinnen Personenkontrolle: 

was denkst, was glaubst, was bekennst du? 

Es könnte ja immerhin sein,  

dass ein Thomas unter uns ist,  

der da zweifelt am Ostergeschehen  

und rüttelt, was weiß ich,  

dazu noch am heiligen Stuhl  

und der Stellung der Frau in der Kirche  

und wagt womöglich am Ende, 

die Vertikale des Glaubens  

aufzulösen in Mitmenschlichkeit. 

Warum diese Angst, 

als wäre noch immer nicht Ostern? 

Beurlaubt endlich die Wächter am Grabe, 

tut auf die verschlossenen Türen, 

denn Jesus ist siegreich erstanden! 

Was seid ihr so furchtsam, lacht er uns an: 

Seht doch, ich lebe, ihr zitternden Zeugen, 

singt halleluja! 

 



 

1) Die Angst ist am Ostertag allüberall  
Es ist schon erstaunlich: Nichts betonen die Osterevangelien so sehr wie die Angst derer, die das 

leere Grab besuchen oder dem Auferstandenen begegnen dürfen – Männer wie Frauen: Markus 

erzählt es von den Frauen am Grab: „Da verließen sie das Grab und flohen; denn Schrecken und 

Entsetzen hatte sie gepackt. Und sie sagten niemand etwas davon; denn sie fürchteten sich.“ (Mk 

16,8) Lähmende Stille tritt ein – selbst die Frauen sind nun vor Entsetzen und Angst verstummt. 

Matthäus mildert das freundlich ab, wenn er schreibt: „Sogleich verließen sie das Grab und eilten 

voll Furcht und großer Freude zu seinen Jüngern, um ihnen die Botschaft zu verkünden.“ (Mt 28,8) 

Da mischt sich angeblich schon Freude in die Furcht, und erzählen können die Frauen das Unbe-

greifliche auch sofort. Man spürt förmlich, wie Matthäus den Schrecken des Osterereignisses abfe-

dern möchte. 

Doch so einfach lässt sich die Angst nicht wegdiskutieren. Auch die anderen beiden Evangelis-

ten berichten klar und deutlich davon. Sie erzählen vor allem von Erscheinungen am Abend des 

Ostertags, als die Jünger sich versammelt haben. Als Jesus erscheint, schreibt Lukas, „erschraken 

sie und hatten große Angst, denn sie meinten, einen Geist zu sehen.“ (Lk 24,37). Johannes deutet 

die Angst eher als eine Angst vor den Juden, nicht vor dem Auferstandenen: „Am Abend dieses 

ersten Tages der Woche, als die Jünger aus Furcht vor den Juden die Türen verschlossen hatten, 

kam Jesus, trat in ihre Mitte und sagte zu ihnen: Friede sei mit euch!“ (Joh 20,19) – So paradox es 

scheinen mag: Nie sprechen die Evangelien so häufig und so eindringlich von der Angst der Men-

schen wie am Ostertag! 

2) „Fürchtet euch nicht!“ 
Dem entspricht die Anrede der Engel bzw. Jesu selbst im Markus- und Matthäusevangelium: 

„Fürchtet euch nicht!“ (Mk 16,5; Mt 28,5.10) Die Menschen brauchen die Ermutigung des Him-

mels, um ihre Angst zu überwinden. Zu neu, zu unerhört, zu gewaltig ist das, was sie an Ostern 

erfahren. Ohne die Hilfe von oben können sie es nicht ertragen. Es ist wahrhaft „tremendum et 

fascinosum“, zittern machend und faszinierend, was ihnen da im Herzen aufleuchtet. Faszinierend, 

so dass sie diese Erfahrung nicht loslassen können. Aber auch zittern machend, Angst machend, 

weil es eine so große, so überwältigende Erfahrung ist. 

„Fürchtet euch nicht!“ sagt ihnen der Auferstandene zu. Habt keine Angst vor dem Sterben, aber 

auch keine Angst vor dem Leben! Keine Angst vor dem Alten, das vergeht, aber auch keine Angst 

vor dem Neuen, das kommt! Fürchtet euch nicht! 

 



 

3) Warum diese Angst? 
Liebe Schwestern und Brüder, die gegenwärtige Kirche scheint mir nicht ganz unähnlich den 

JüngerInnen am Ostertag. Sie ahnt schon, dass sich Vieles radikal erneuern muss. Sie spürt schon, 

dass neue, lebendige Initiativen mit Macht hervorbrechen. Und doch ergreift sie Furcht und Zittern, 

wenn sie daran denkt. Sie kontrolliert die zweifelnden Thomasse unserer Zeit – ob durch die Glau-

benskongregation ganz oben oder durch kath.net ganz unten. Sie weist die in die Schranken, die 

„rütteln am Heiligen Stuhl und der untergeordneten Stellung der Frau in der Kirche“ oder auch am 

Standardmodell der Pfarre, das uns 500 Jahre lang treu gedient hat. Und sie merkt nicht, dass sie 

auf diese Weise eher den Grabeswächtern gleicht als dem auferstandenen Christus, der die ver-

schlossenen Türen öffnet. 

Wir sind in dieser Heiligen Woche unseren Ängsten auf der Spur gewesen: Der Angst vor dem 

Verlust von Einfluss und Macht der Kirche. Der Angst, sich in der Hingabe an die Welt zu verlie-

ren. Der Angst vor dem Sterben kirchlicher Sozialformen, die uns lieb und vertraut und doch nicht 

mehr lebensfähig sind. Und der Angst vor dem neuen Leben, das auf uns wartet und das uns der 

Auferstandene versprochen hat. Ich wünsche uns, dass wir dem Auferstandenen in jeder Hinsicht 

trauen und sein Lachen, von dem Lothar Zenetti spricht, als befreiend erfahren. Denn:  

„Was seid ihr so furchtsam, lacht er uns an:  

Seht doch, ich lebe, ihr zitternden Zeugen,  

singt halleluja!“ 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Titelbild : Matthias Grünewald (um 1475 Aschaffenburg – um 1530 Halle/ Saale), Isenheimer 

Altar, 1512-16 


