
 

 

  

 
 

 

Religion, Ethos und Wissenschaft 

Grußwort bei der Festveranstaltung „50 Jahre Pro Scientia“ 

29. April 2016, Library & Learning Center, Campus WU Wien 

 

Johannes Kepler: Priester im Buch der Natur 

„Ich bemühe mich deshalb, dies zur Ehre Gottes, der aus dem Buche der Natur erkannt sein 

will, so bald wie möglich zu veröffentlichen. Je mehr andere daran weiterarbeiten, desto 

mehr würde ich mich freuen; ich neide es niemandem. So habe ich es Gott gelobt, so steht 

mein Entschluss. Ich wollte Theologe werden. Lange war ich im Ungewissen. Nun aber se-

het, wie Gott durch mein Bemühen auch in der Astronomie gefeiert wird.“1 Kepler widmete 

seine „Harmonices Mundi“ König Jakob I. von England, von dem er hoffte, er werde - harmo-

nisch - die konfessionelle Wiedervereinigung herbeiführen. Mit diesem Werk sah Kepler sich 

am Ziel seiner Bemühungen als "Priester des höchsten Gottes im Bereich des Buches der 

Natur" (Nr. 9a1: „Sacerdos Dei altissimi ex parte libri Naturae“). Nachgewiesen werden har-

monikale Proportionen in der Geometrie der Flächen, Körper, in der Astrologie und Musik so-

wie in Handlungsbereichen bis hin zur Rechts- und Staatslehre; erst im fünften Buch wendet 

er sich der Astronomie zu.2 Johannes Kepler: der Wissenschafter als Priester, Naturwissen-

schaft als Gottesdienst. 

 

Auguste Comte: Der Hohepriester der positiven Wissenschaft 

Der Begründer der Soziologie und des Positivismus, Auguste Comte, wollte die Menschen 

von der Sklaverei des Aberglaubens befreien. Die Entwicklung der Wissenschaft sieht er in 

drei Stadien: Mythologie, Metaphysik und positive Wissenschaft. In ihrer „Kindheit“ führte die 

Menschheit alle Rätsel auf Gott oder die Götter zurück, in der „Jugend“ wurden diese per-

sönlich gedachten Mächte durch abstrakte Wesenheiten ersetzt, erst der „erwachsene“ 

Mensch verzichtete auf metaphysische Spekulationen und beschränkte sich auf „echte Be-

obachtungen“, auf „wirklich erreichbare und unseren Bedürfnissen angemessene Erkennt-

nisse“. 1849 gründete er die Positivistische Gesellschaft. Dabei wollte er die universelle Reli-

gion der Menschlichkeit etablieren und erklärte sich selbst zum Hohenpriester. Als Louis 

Bonaparte, der Neffe von Kaiser Napoleon, 1851 in Frankreich durch einen Staatsstreich die 

Macht ergriff, hielt sich Comte allen Ernstes bereit, das Amt eines obersten Priesters in der 

Religion zu übernehmen, deren Institutionalisierung von Staats wegen er von dem Diktator 

erwartete. Seine positivistische Theorie entwickelte sich zu einem Programm für die Zukunft 

der Menschheit - er folgerte, dass untaugliche Führer und die von ihnen verhängten Vor-

schriften Ursache dafür waren, dass die Vergangenheit mit Krieg überzogen war. Rechtes 

                                                
1 Johannes Kepler, Brief an Michael Mästlin am 3. Oktober 1595, in: M. Caspar, Johannes Kepler in seinen Briefen, 

2 Bände, München-Berlin 1930, hier Bd.1. 24.; Vgl. dazu Fritz Kraft, Astronomie als Gottesdienst, in: Mensch und 
Kosmos. Katalog der Oberösterreichischen Landesausstellung im Schloßmuseum Linz vom 7. Mai bis 4. Novem-
ber 1990. Herausgegeben von Wilfried Seipel. Kataloge des Oberösterreichischen Landesmuseums. N.F. 33. – 
Linz: Land Oberösterreich, Amt der Oberösterreichischen Landesregierung, Abteilung Kultur 1990, 144f. 

2 Johannes Kepler, Harmonices Mundi libri V, Linz 1619 (Johann Planck), in: Mensch und Kosmos. Katalog der 
Oberösterreichischen Landesausstellung im Schloßmuseum Linz vom 7. Mai bis 4. November 1990. Herausge-
geben von Wilfried Seipel. Kataloge des Oberösterreichischen Landesmuseums. N.F. 33. – Linz: Land Oberös-
terreich, Amt der Oberösterreichischen Landesregierung, Abteilung Kultur 1990, Bd. 2, 91. 



 

 
 
 
 
 
 

 

Denken jedoch, so wie er es definierte, würde schlussendlich solche Konflikte hin-

wegschwemmen. Trotz Comtes unermüdlichen Anstrengungen scheint die Menschheit je-

doch dem erhabenen Ziel von Perfektion nicht näher gekommen zu sein. – Für Auguste 

Comte ist Religion eine bereits überwundene Phase des menschlichen Geistes. In seinem 

Substitutionsmodell tritt Wissenschaft an die Stelle der Religion. Aber seine Soziologie sollte 

beides sein: nicht „nur“ Wissenschaft, sondern auch Religion. Er glaubte, in seiner neuen 

Gesellschaft den Katholizismus irgendwie ersetzen zu müssen. Im Ergebnis wurde die ka-

tholische Kirche vielmehr imitiert, man könnte auch sagen: parodiert. 

 

Wissenschaft und Ethos 

Vor fünfzig Jahren wurde in der deutschen Soziologie über den Positivismus gestritten. Die 

Frankfurter Kritiker Theodor W. Adorno und Jürgen Habermas haben vor der Halbierung der 

Vernunft durch den Szientismus gewarnt3. Das ist lange her und scheint uns kaum noch etwas 

zu sagen. Oder doch? Immerhin können wir in der Gegenwart einen starken Schub einer 

Umstellung demokratischen Regierens auf ein Regieren durch Zahlen beobachten, zu dem 

gerade auch sozialwissenschaftliche Forschung einen wachsenden Beitrag leistet. Diese Art 

des Regierens folgt der Intention, politische Kontroversen in sachlich lösbare Probleme zu 

transformieren. Expertenwissen soll den politischen Meinungsstreit auf Grundsatzfragen 

reduzieren. Ein aktuelles Beispiel dafür ist der Siegeszug der Bildungsforschung und der 

Unterrichtstechnologie im Kielwasser des internationalen PISA-Leistungsvergleichs von 15-

jährigen Schülern in Lesekompetenz, Mathematik und Naturwissenschaft. Man erhofft sich, 

die bloß „anekdotische” Evidenz des Erfahrungswissens von Pädagogen durch datenbasierte 

wissenschaftliche Evidenz ersetzen zu können.  

Weil sich aber die pädagogische Wirklichkeit stets komplexer darstellt als jedes 

wissenschaftliche Modell, bedeutet die Umsetzung von Wissenschaft in Technologien der 

Leistungsmessung und des Unterrichts stets, dass jede Menge nicht erwartete und 

unerwünschte Folgen eintreten, die bald zu Revisionen zwingen, deren Fehlleistungen weitere 

Revisionen erfordern. Die in Technologien umgesetzte Erziehungswissenschaft ist deshalb 

eher die Ursache vieler Probleme als das verlässliche Instrument ihrer Lösung4. Je weniger 

Bildung, Schule und Unterricht von Tradition und praktischer Erfahrung geprägt sind, sondern 

mittels wissenschaftlich begründeter Technologie „rational“ auf bestimmte Zwecke hin 

gesteuert werden sollen, umso mehr verstricken sie sich in die paradoxe Welt guter Absichten 

und schlechter, nicht vorhergesehener Folgen.  

„Es zählt nur, was wir wägen, messen, zählen und machen können.“ In dieser Weise kann 

man aber Moral und Verantwortung nicht einfach machen. Ethik geriet so ins Hintertreffen 

und wurde als Wissenschaft in dieser Machbarkeitseuphorie im Konzert der Wissenschaften 

immer mehr zurückgedrängt. Für die Medien heißt das, dass von besonderem Darbietungs-

wert quantitative Zahlenangaben sind, während qualitative Aussagen, z.B. über die spirituelle 

Dimension, über den ästhetischen Wert eines Kunstwerkes oder gar über die moralische 

Qualität bestimmter Handlungen nur schwer vermittelbar sind. Oder Riesenverluste bei ei-

nem Betrugsskandal suggerieren Verständlichkeit, die sie in Wirklichkeit gerade nicht vermit-

teln. Was wichtig ist, wird erschlossen über Kennziffern, Benchmarks und Rankings, nicht 

                                                
3 Theodor W. Adorno, Hans Albert, Ralf Dahrendorf, Jürgen Habermas, Harald Pilot und Karl R. Popper. Der Posi-

tivismusstreit in der deutschen Soziologie. Neuwied und Berlin 1969. 

4 Niklas Luhmann, Organisation, in: W. Küpper und G. Ortmann (Hg.), Mikropolitik. Rationalität, Macht und Spiele 
in Organisationen. Opladen 1988, 165-185; Niklas Luhmann, Organisation und Entscheidung. Wiesbaden 2006. 



 

 
 
 
 
 
 

 

über die Sprache, auch nicht über Bilder. Logik und Mathematik können Totes festhalten, 

nicht aber Lebendiges verstehen. Die Magie der Zahl ist verbunden mit einer zunehmenden 

Sprachlosigkeit: abgeholzt ist die Sprache der Sehnsucht, Worte für personale Begegnung 

und für den Glauben ausgeblutet oder durch das Vielerlei der unverbindlichen und oberfläch-

lichen Rede verraten. Was ist mit dem Gesicht, mit dem Antlitz? Was mit der Zärtlichkeit und 

mit dem Eros, was mit der Schönheit, was mit dem Beten? Sind Zahlen arbeitslos oder kön-

nen Zahlen leiden? Haben Statistiken Probleme? Sterben Zahlen an Krankheiten?  

Dieser pseudowissenschaftliche, angeblich objektive und vorurteilsfreie Zugang zur Wirklich-

keit und zu den Problemen erreicht genau das Gegenteil dessen, was er vorgibt: nicht nüch-

ternen Realismus, sondern Realitätsverlust und Wirklichkeitsflucht. Eine über ihre Vorausset-

zungen nicht aufgeklärte Empirie verfällt der Gefahr der Selbstbestätigungsmechanismen. 

Man holt sich mit Statistiken die Bestätigung der eigenen Ideologie. Das ist verbunden mit 

Dialogverweigerung und Gesellschaftsentfremdung. „Wer seiner Vorurteilslosigkeit gewiss zu 

sein meint, indem er sich auf die Objektivität seines Verfahrens stützt und seine eigene ge-

schichtliche Bedingtheit verleugnet, der erfährt die Gewalt der Vorurteile, die ihn unkontrol-

liert beherrschen, als eine vis a tergo.“5 

Erkenntnis ist an eine sittliche Haltung und an ethische Verantwortung gebunden. Unsittlich-

keit macht zur Erkenntnis unfähig. Das machen zwei ganz unterschiedliche Denker deutlich. 

Der eine ist Theodor W. Adorno: „Etwas von sexueller Rohheit, der Unfähigkeit zu unter-

scheiden, lebt in den großen spekulativen Systemen des Idealismus, allen Imperativen zum 

Trotz, und kettet deutschen Geist und deutsche Barbarei aneinander. Bauerngier … verficht 

als Autonomie in der Metaphysik ihr Recht, alles Begegnende auf sein Wesen so unter-

schiedslos zu reduzieren wie Landsknechte die Frauen der eroberten Stadt. … Der lange, 

kontemplative Blick jedoch, dem Menschen und Dinge erst sich entfalten, ist immer der, in 

dem der Drang zum Objekt gebrochen, reflektiert ist. Gewaltlose Betrachtung, von der alles 

Glück der Wahrheit kommt, ist gebunden daran, dass der Betrachtende nicht das Objekt sich 

einverleibt: Nähe an Distanz.“6 – Die andere ist die große Heilige, Philosophin und Märtyre-

rin, die „vom Kreuz gesegnete“ Edith Stein. Für Edith Stein sind Urteilskraft und Unterschei-

dungsfähigkeit, Werturteil und Ordnung der Gefühle im Hinblick auf Bildung unerlässlich. 

Edith Stein sieht religiöse Erziehung als Vermittlung von Lebenssinn an.7 Und es geht ihr um 

„Einfühlung“ im Sinne der Intersubjektivität Edmund Husserls. „Zu den Sachen selbst“, ist 

das Stichwort der Phänomenologie. Fatal wäre ein narzisstisches Verliebtsein in das eigene 

Spiegelbild, ein Steckenbleiben im Saft der eigenen Befindlichkeit. Entscheidend ist für Edith 

Stein ein Ethos der Redlichkeit und der guten Sachlichkeit. Edith Stein geht es nicht nur um 

eine „Verdauungsphilosophie“, sondern um ein Verstehen geistiger Personen, das nicht ge-

waltsam in Strategien ein- und unterordnet. Mit einer inneren Reinheit und Aufmerksamkeit 

sollen nicht „neue Dinge begriffen“ werden, „sondern durch immer größere Geduld, Anstren-

gung und Methode“ dahin gelangt werden, die „offenkundigen Wahrheiten mit seinem gan-

zen Selbst zu begreifen.“8 Die Reinigung der Motive in der Erkenntnis, die durchaus mit As-

kese verbunden sein kann, bedeutet nicht die absolute Vorurteilslosigkeit auf Seiten des 

                                                
5 Hans Georg Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen 1975, 343. 

6 Theodor W. Adorno, Minima moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben, in: Ges. Schriften 7, Frankfurt a. 
M. 1980, Nr. 54. 

7 Hanna-Barbara Gerl, Unerbittliches Licht. Edith Stein: Philosophie-Mystik-Leben, Mainz 1991, 71-73. Vgl. auch 
Elisabeth Endres, Edith Stein. Christliche Philosophin und jüdische Märtyrerin, München 1987. 

8 Simone Weil, Schwerkraft und Gnade, München 1981, 158. 



 

 
 
 
 
 
 

 

Subjekts, auch nicht die Leugnung der aktiven Rolle des Subjektes in der Erkenntnis. Wenn 

das Subjekt sich seiner ethischen Verantwortung bewusst ist, kann es nüchtern seine eige-

nen Voraussetzungen hinterfragen, die subjektiven Bedingungen eingestehen und die eige-

nen Grenzen bewusst annehmen. Reinheit der Erkenntnis meint die Bereitschaft zur unbe-

stechlichen Selbstkritik, die Haltung der Redlichkeit und die wache Sensibilität für die Erfah-

rung von außen.  

Wenn wir nach den ethischen Voraussetzungen von Erkenntnis und Wissenschaft suchen, 

so stellt das auch die Frage nach den dominanten Ideen, nach den herrschenden Meinungen 

in den Feuilletons, nach der Macht der Überschriften, das stellt die Frage nach „Leit“kulturen, 

nach den gemeinsamen Grundlagen einer Gesellschaft und Europas. Was soll untergehen, 

was wird der Vergangenheit zugerechnet? Was wird systematisch ausgeblendet oder auf 

Zeit bzw. auf Dauer einfach vergessen? Es gibt die Hegemonie von Ideen, eine Kolonisie-

rung des Bewusstseins9, so, dass die Seelen verhext werden, das Miteinander langfristig 

vergiftet, dass auf Sinn und Orientierung verzichtet wird.10 Erkenntnis steht in einem Gefüge 

von Politik, Wissenschaft, Medien, Ethik, Ökonomie. Es geht um die Reichweite von Theo-

rien, um Ansprüche von Leitwissenschaften. Wem wird die Definitionsgewalt über den Be-

ginn und das Ende des Lebens zugeschrieben oder wer reißt sie an sich? Können wir der 

Naturwissenschaft die Entscheidung darüber, was der Mensch ist, welches Leben lebens-

wert ist und welches nicht, überlassen? Die Versuchung, den rechten Menschen zu konstru-

ieren, die Versuchung, mit Menschen zu experimentieren, die Versuchung Menschen als 

Müll anzusehen und zu beseitigen, ist kein Hirngespinst fortschrittsfeindlicher Moralisten. 

Ethik in der Politik darf den fundamentalen Fragen, die eine Gesellschaft als ganze betreffen, 

nicht ausweichen. Sie ist einer Kultur der Reflexion und Reflexivität verpflichtet, die auch die 

Grundfragen nach Fundament und Ziel einer Gesellschaft stellt. Diese Fragen tangieren jene 

Aspekte, die das Gemeinwesen überhaupt und als solches thematisieren. Wissenschaft 

steht damit nicht nur in besonderer Beziehung zur Wahrheit, sondern auch in besonderer Be-

ziehung zu Sinn und Sinnfragen. Diesen Zusammenhang von Ethik und Sinn sehe ich bei 

Friedrich Daniel Schleiermacher grundgelegt:11 Aufgabe der Ethik als „Gesamtwissenschaft 

der Vernunft“ bzw. “Darstellung der Vernunft in ihrer Gesamtwirksamkeit“ ist es, die Notwen-

digkeit der Frömmigkeit für die menschliche Natur zu erweisen, wenn sie für sich „Bedeu-

tung“ und „Sinn“ beansprucht. Theologische Ethik ist also zwischen Spekulation und Empirie 

vergleichende kritische Wissenschaft, nicht bloß die Wissenschaft von Normen. Aufgabe der 

theologischen Ethik: „ein Bewusstsein von dem, was fehlt“ zu schaffen und „die Sehnsucht 

nach dem ganz Anderen“ zu erhalten: „Gleichwohl verfehlt die praktische Vernunft ihre ei-

gene Bestimmung, wenn sie nicht mehr die Kraft hat, in profanen Gemütern ein Bewusstsein 

für die weltweit verletzte Solidarität, ein Bewusstsein von dem, was fehlt, von dem, was zum 

                                                
9 Jürgen Habermas spricht hier von der Kolonisierung der Lebenswelt durch systemische Intervention. Besondere 

Bedeutung kommt hier dem Recht zu, das - als kulturelle Institution - einerseits die Medien Macht und Geld 
lebensweltlich verankern kann, auf der anderen Seite - als systemisch verfasster Handlungszusammenhang - auf 
nicht-kommunikative Art in die Lebenswelt interveniert. (Jürgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handeln 
Bd.2: Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft, Frankfurt a. M. 1981, 522ff.) 

10 Zum Verzicht auf Sinn durch das neuzeitliche Verständnis von Wissenschaft und zur Verhexung des Bewusst-
seins vgl. Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente, Frankfurt a. 
M. 1971, 9.28. 

11 Vgl. Friedrich Daniel Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen Studiums zum Behuf einleitender 
Vorlesungen, hg. Heinrich Schulz, Darmstadt 1973; Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der evangeli-
schen Kirche im Zusammenhange dargestellt (Glaubenslehre), 2 Bände, ed. M. Redeker, Berlin 7 1960, hier I,14; 
Wolfhart Pannenberg, Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt a. M. 1973, 215. 



 

 
 
 
 
 
 

 

Himmel schreit, zu wecken und wach zu halten.“12 Damit ist eine Tiefendimension der 

menschlichen Koexistenzgestaltung angesprochen, die Frage nach Fundament und „Telos“ 

des Gemeinwesens. „Woraufhin“ und „warum“ soll Zusammenleben politisch gestaltet wer-

den?  

Pro Scientia sieht Wissenschaft im Kontext von Ethik und gesellschaftlicher Verantwortung. 

Eine Wissenschaftsdisziplin, die sich selbst genügt, kann kaum Relevanz entfalten. Pro Sci-

entia stärkt durch interdisziplinären Austausch wesentlich die Dialogkompetenz von Nach-

wuchswissenschafterInnen, sodass sie als künftige VerantwortungsträgerInnen wichtige Im-

pulse für die Gesellschaft liefern können.  

 

Grundpostulate der Wissenschaftsethik13 

Wissenschaftliches Handeln, das auf der Idee der Wahrheit, nämlich ihrer Universalität und 

Allgemeinheit ausgerichtet ist, untersteht vier Grundpostulaten: 

 

a) Universalität der Wahrheit 

Die Einsicht in die universale Bewandtnis der Wahrheit verbindet das neuzeitliche Wissen-

schaftsverständnis mit dem antik-mittelalterlichen Ideal kontemplativer Naturbetrachtung. 

Das interesselose Betrachten der Dinge steht bei Plato in der Rangfolge menschlicher Le-

bensformen noch über dem Besorgen der gemeinsamen Angelegenheiten durch das politi-

sche Handeln. Die neuzeitliche Konzeption einer methodisch kontrollierten Naturbeherr-

schung zum Zwecke der Verbesserung der menschlichen Lebensverhältnisse bricht zwar mit 

der Vorstellung philosophischer, d.h. „reiner“ Naturbetrachtung, aber sie hält bei aller Macht-

zuweisung an die neue Wissenschaft daran fest, dass diese sich über alle partikularen Inte-

ressen und politischen Grenzen erheben soll. „Eine Lehre, die dem Frieden zuwiderläuft, 

kann ebenso wenig wahr sein, wie Frieden und Eintracht gegen das Naturgesetz sein kön-

nen.“14 „Die Annahme oder Zurückweisung von Behauptungen, die auf dem Turnierplatz der 

Wissenschaften um ihre Anerkennung ringen, hängt nicht von den individuellen oder sozia-

len Merkmalen ihrer Verfechter ab; deren Rasse, Nationalität, Religion, Klasse und persönli-

che Eigenschaften sind als solche irrelevant.“15 Wissenschaftliche Aussagen müssen nach 

objektiven, sachlichen und unparteiischen Maßstäben anerkannt werden. 

 

 

 

 

                                                
12 Jürgen Habermas, Ein Bewusstsein von dem, was fehlt. Über Glauben und Wissen und den Defaitismus der 

modernen Vernunft , in: NZZ 10. Februar 2007. 

13 Ich folge weitgehend Eberhard Schockenhoff, Zur Lüge verdammt? Politik, Justiz, Kunst, Medien, Medizin, Wis-
senschaft und die Ethik der Wahrheit, Freiburg i. B. 2005, 230-246. 

14 Thomas Hobbes, Leviathan, hg. von H. Klenner, Hamburg 1996, 150f. 

15 R.K. Merton, Die normative Struktur der Wissenschaft, in: ders., Entwicklung und Wandel von Forschungsinte-
ressen. Aufsätze zur Wissenschaftssoziologie, Frankfurt a.M. 1985, 86-98, hier 90. 



 

 
 
 
 
 
 

 

b) Der Gemeinbesitz wissenschaftlicher Erkenntnisse 

Aus dem freien Zugang zur Idee der Wahrheit folgt der Grundsatz, dass wissenschaftliche 

Erkenntnisse innerhalb der Forschergemeinschaft einer intersubjektiven Kontrolle unterlie-

gen und in deren öffentlichen Gemeinbesitz übergehen. Daran gebunden ist die Pflicht zur 

Verbreitung wissenschaftlicher Erkenntnisse. Wissenschaftliche Tätigkeitunterliegt der mora-

lischen Verpflichtung, ihre Errungenschaften mit anderen zu teilen. Der Verbreitungspflicht 

wissenschaftlicher Erkenntnisse korrespondiert das Recht ihrer Urheber auf eine angemes-

sene Belohnung durch die Anerkennung, die sie nach den festgesetzten Regeln innerhalb 

der Forschergemeinschaft erfahren. 

Und natürlich gibt es ethische Probleme bei der Patentierung von Wissen. Es gibt in den an-

gewandten Naturwissenschaften den Schutz von Forschungsergebnissen durch Verwen-

dungspatente, die dem Urheber ein zeitlich beschränktes Vorrecht zur ökonomischen Nut-

zung seiner Ideen einräumen. 

Das Prinzip vom Gemeinbesitz wissenschaftlicher Erkenntnisse schließt jedoch die Ergeb-

nisse der Grundlagenforschung von der Patentierbarkeit aus. Eine Monopolisierung des je-

weils aktuellsten Grundlagenwissens würde nicht nur die Forschungsfreiheit beeinträchtigen, 

sondern auch den wissenschaftlichen Erkenntnisfortschritt lähmen. Die Isolation eines 

menschlichen, tierischen oder pflanzlichen Gens in seinem natürlichen Kontext ist wohl kaum 

als eine Erfindung zu bezeichnen. Noch problematischer wird diese Redeweise, wenn sie auf 

gute Pflanzen und Tiere oder gar auf das menschliche Leben ausgedehnt wird. - Trotz der 

wissenschaftsethischen Bedenken gegen die Patentierbarkeit von Genen, Körperteilen oder 

ganzer Lebewesen wurden in den letzten Dekaden des 20. Jh. über 1500 Gen-Patente ver-

geben. 

 

c) Uneigennützige Suche nach Wahrheit 

Die neuzeitliche Hoffnung, mit der Verwissenschaftlichung der modernen Welt werde auch 

ihr Gesamtzustand gehoben, so dass mit den natürliche Übeln der Unwissenheit, Krankheit 

und Armut auch Bosheit und Hass unter den Menschen und in ihrem Gefolge alle morali-

schen Laster allmählich verschwinden, hat sich nicht erfüllt. Eher das Gegenteil ist der Fall: 

Die moralischen Kräfte der Menschheit halten mit dem Fortschritt ihres Wissens und der 

Ausweitung ihres technologischen Könnens nicht Schritt. Sicher haben die Wissenschaften 

neben Kunst und Religion dazu beigetragen, dass der Verkehr unter den Staaten untereinan-

der und die Umgangsformen der Menschen zivilisierter werden. Historisch gibt es die dop-

pelte Erfahrung, dass einerseits die Suche nach Wahrheit moralische Integrität voraussetzt 

und andererseits das Streben nach wissenschaftlicher Erkenntnis eine solche Einstellung 

nicht von selbst herbeiführt. Im Humanismus am Beginn der Neuzeit gehörten persönliche 

Bescheidenheit, Rücksichtnahme auf die sozialen Bedürfnisse der Menschen, Einsatz für 

das Gemeinwohl sowie Bereitschaft zur Selbstkritik und Einigkeit innerhalb der Gelehrten-

zunft zum Selbstverständnis der Wissenschaft (Juan Luis Vives). 

Dieses humanistische Wissenschaftsverständnis beeinflusst auch heute Natur- und Sozial-

wissenschaftler, die eine moralische Selbstbindung der Forscher fordern. Der Mediziner 

André F. Cournand und der Soziologe Harriet Zuckermann nannten bereits vor einigen Jahr-

zehnten sieben Verhaltensregeln eines persönlichen Wissenschaftsethos: intellektuelle Red-



 

 
 
 
 
 
 

 

lichkeit, Toleranz, Selbstzweifel, Bereitschaft zum Eingeständnis eigener Irrtümer, Selbstlo-

sigkeit, Sinn für die Zugehörigkeit zur Wissenschaftsgemeinschaft und die Anerkennung 

fremder Leistungen.16  

Felix Hammer stellte einen Katalog moderner Forschertugenden zusammen: Wahrhaftigkeit, 

Wissensdrang oder Begeisterung, Solidarität unter Wissenschaftlern, Selbstbescheidung und 

Besinnung. Diese fächern sich in einzelne Haltungen auf: Vorrang der Sachlichkeit, Bereit-

schaft zur Selbstkritik, Annahme von Kollegenkritik, materielle Bescheidenheit, Zurückhal-

tung im Lebensstil, geistige Konzentrationsfähigkeit, Mut zu langfristiger Arbeit im Verborge-

nen, kollegiale Höflichkeit, Solidarität unter Forschern, Achtung vor fremder Leistung, Aner-

kennung der persönlichen Grenzen und schließlich eine kontemplative Einstellung zum Ge-

heimnis der Natur.17 

Allzu optimistisch sollte man nicht eine prästabilisierte Harmonie zwischen dem auf reinen 

Wissenserwerb gerichteten Endziel der Wissenschaft und der persönlichen Motivation des 

jeweiligen Wissenschaftlers annehmen. 

 

d) Skepsis gegenüber sich selbst 

Es gehört zu den grundlegenden Regeln einer wissenschaftlichen Vorgehensweise, gegen-

über den eigenen Theorien Distanz zu halten und gerade den unbequemen Tatsachen be-

sondere Aufmerksamkeit zu schenken. Das erfordert die selbstkritische Überprüfung eigener 

Voraussetzungen und der unter den gemachten Annahmen gewonnenen Ergebnisse. Frei-

lich enthält die Skepsisregel keine resignative These über den Gewissheitsstatus wissen-

schaftlicher Aussagen. Es geht nicht um die Absicherung eines einmal errichteten Gedan-

kengebäudes gegenüber noch bestehenden Zweifeln, sondern um die Suche nach Fehler-

quellen und Schwachstellen, im Aufspüren der möglichen Achillesfersen seiner Theorie, wie 

Popper diese Dauerhaltung eines selbstreferentiellen Zweifels genannt hat.18 

 

+ Manfred Scheuer 

Bischof von Linz 

                                                
16 Vgl. A.F. Cournand / H. Zuckermann, The Code of Science. Analysis and Some Reflections on Its Future, in: 

Studium Generale 23 (1970) 941-962. 

17 Felix Hammer, Selbstzensur für Forscher? Schwerpunkte einer Wissenschaftsethik, Zürich 1983, 110-117. 

18 Vgl. K.H. Popper, Logik der Forschung, Tübingen 101990, 452. 


