
Botschaft der Orte 
 
1. Wüste 
Wüstenerfahrung - eine religiöse Notwendigkeit 
Zum biblischen Grundwissen aus dem Religionsunterricht gehört die vierzigjährige Wüstenwande-
rung des Volkes Israel unter der Führung des Mose in das Gelobte Land Kanaan. Diese Erzählung 
ist mehr als ein Reisebericht, der darüber Auskunft gibt, wo Israel weggegangen ist, welchen Weg 
es gewählt hat und was sein Ziel war. Es handelt sich dabei um die religiöse Grunderfahrung Israels 
von einem befreienden Gott, der „mit ihm ist“. 
Man kann diese Erzählung auch als einen „Reiseführer zum Leben“ lesen: Ägypten, Wüste, Kanaan 
sind dann mehr als Namen für Länder oder Landschaften: Aus der historischen Erfahrung werden 
Bezeichnungen für Ursituationen und Urerfahrungen Israels, in weiterer Folge jedes Menschen. 
ÄGYPTEN, der Ort der Versklavung Israels, bedeutet dann: Unterdrückung, Elend, Sklaverei, 
Fremde ... 
KANAAN, das Land des Lebens, fließend von Milch und Honig, bedeutet dann: Freiheit, Über-
fluss, reiches, sicheres Leben im Wohlstand ... 
Dazwischen - zwischen Ägypten und Kanaan - liegt die WÜSTE, der Weg und die Wanderung. 
Für Israel hätte es rein geographisch einen kürzeren, sichereren Weg gegeben: dem Wasser, der 
Küste entlang. Aber Gott schickt sein Volk auf den Umweg, den Lehrpfad der Wüste. Oskar Dangl 
(Salzburg) nennt diese Route den „Weg zum gelingenden Leben“. Für die Bibel scheint die Wüs-
tenerfahrung eine „religiös-existenzielle Not-wendigkeit“ zu sein. 
 

Die Wüste - Ort der ersten Liebe Jahwes 
Im 8. Jhd. v. Chr. spürt Hosea, der Prophet aus dem Nordreich, die Erkaltung der Liebe Israels zu 
Jahwe, den Verlust der Bundestreue. Andere Götter finden wieder Platz im Herzen Israels. Wie in 
einer Ehekrise will Gott einen neuen Anfang machen: mit der Erinnerung an die „Verlobungszeit“ 
Israels mit Jahwe - in der Wüste. „Darum will ich selbst sie verlocken. Ich will sie in die Wüste hi-
nausführen und sie umwerben. Dann gebe ich ihr dort ihre Weinberge wieder, ... Sie wird mir dort-
hin bereitwillig folgen, wie in den Tagen ihrer Jugend, wie damals, als sie aus Ägypten heraufzog“ 
(Hos 2,16f). Die Wüste ist der Ort der ersten Liebe zwischen Jahwe und seinem Volk. 
In seinem Trostbrief an die Verbannten in Babylon erinnert Jeremia, dass Gott sich schon öfter in 
der Ausweglosigkeit als Retter erwiesen hat: „Gnade fand in der Wüste das Volk, das vom Schwert 
verschont blieb, Israel zieht zum Ort seiner Ruhe“ (Jer 31,2). 
Gott garantiert das Überleben in der Wüste: Israel wird versorgt mit Wachteln, Wasser und Manna. 
Ähnlich sorgt Gott für Hagar, die „in die Wüste gejagt wird“ (Gen 21,9-21): „Gott öffnete ihr die 
Augen, und sie erblickte einen Brunnen“. 
Auch für den Propheten Elija unter dem Ginsterstrauch hält Gott Brot und einen Krug Wasser be-
reit, damit er den Weg zum Gottesberg Horeb schafft (1 Kön 19,5-8). Es ist eine Botschaft des Ver-
trauens: Gott will, dass du lebst, auch wenn du anscheinend nichts zur Verfügung hast! 
Israel erlebt auf dem Weg des Suchens die Offenbarung Gottes, vor allem in der Gabe der Tora: Sie 
gibt Orientierung, Sinn, macht das Leben lebenswert, sie lässt das Leben gelingen, vor allem „nach 
der Wüste“. 
 

Die Wüste: Ort der Selbst- und Gotteserfahrung ... 
Als König Antiochus zur Zeit der Makkabäer (2. Jhd. v. Chr.) Israel zum Glaubensabfall zwingen 
will, wehren sich Mattatias und seine Söhne und fliehen in die Berge: „Damals gingen viele, die 
Recht und Gerechtigkeit suchten, in die Wüste hinunter, um dort zu leben“ (1 Makk 2,29). In der 
Wüste war es anscheinend leichter, dem rechten Glauben treu zu bleiben, dem Bund, der Tora ge-
recht zu werden. 
Wenn uns das AT die Wüste als ungesegnetes, verfluchtes Land vorstellt, tut sie das aus dem 
Blickwinkel eines Kulturlandes, der Stadt: hier „Reizüberflutung“, dort „Reizarmut“. Je mehr Men-
schen und Dinge mich umgeben, um so weniger bin ich auf mich selbst verwiesen, ich werde 



fremdbestimmt. Die Antwort auf Existenzfragen (Wer bin ich? Was will ich? Welchen Sinn hat 
mein Leben?) gelingt nur in Lebensräumen, wo ich zu mir selbst kommen kann, auf mich selbst 
verwiesen bin, ohne Ablenkung oder Zerstreuung. Diese Selbsterfahrung in der Wüste deutet die 
Bibel als Erfahrung der Verwiesenheit auf eine Wirklichkeit außerhalb von oder über mir, auf 
Transzendenz, auf Gott! 
 

... aber auch Ort der Versuchung 
In vielen Geschichten wird uns in der Bibel erzählt, wie Menschen in der Wüste als Ort der Verlo-
renheit und des Todes an die Grenzen ihres Glaubens geführt werden. Die Bibel nennt es Versu-
chung, wenn der Mensch möchte, dass Gott problemlösend eingreift, damit die Welt wieder in Ord-
nung kommt: So „versuchten sie Gott in ihrem Herzen, forderten Nahrung für den Hunger“ (Ps 
78,18) und „wurden in der Wüste begehrlich und versuchten Gott in der Öde“ (Ps 106,14). 
In der extremen Entbehrungssituation des Fastens in der Wüste möchte auch der Satan Jesus zur 
einfacheren, bequemeren Lebensalternative verführen: Ein Leben mit Brot, Macht und Ansehen ist 
doch schmackhafter, genussreicher als der Weg der Liebe, des Dienens und der Hingabe an den 
Willen Gottes (vgl. Mt 4,1-11). 
Wenn es um Leben und Tod geht - und in der Wüste ist es oft so - dann sind Glaube und Vertrauen 
in großer Gefahr. Diese harten Proben und Prüfungen musste auch Israel durchstehen. Der Hunger 
und der Durst in der Wüste verdarben ihm die Freude an der Freiheit, die vollen Fleischtöpfe in Ä-
gypten wären immer noch besser als der drohende Hungertod in der Wüste. Mose hatte einen 
schweren Glaubenskampf zu führen: mit sich selbst und mit dem Volk: „Die ganze Gemeinde der 
Israeliten murrte in der Wüste gegen Mose und Aaron“ (Ex 16,2). „Du sollst an den ganzen Weg 
denken, den der Herr, dein Gott, dich während dieser 40 Jahre in der Wüste geführt hat, um dich ge-
fügig zu machen und dich zu prüfen“ (Dtn 8,2). 
Die Wüste mit ihrer Stille, ihrer Leere ist für den biblischen Menschen ein guter Ort zum Nachden-
ken, zum Klarwerden über Berufungen und Lebensaufgaben. Johannes der Täufer „lebte in der 
Wüste bis zu dem Tag, an dem er den Auftrag erhielt, in Israel aufzutreten“ (Lk 1,80). Nach der 
Taufe Jesu am Jordan machte auch Jesus „Exerzitien“ in der Wüste, wohin der Geist ihn trieb und 
er 40 Tage blieb (Mk 1,12). 
 

Die Wüste als Zufluchtsort 
Die Unwegbarkeit der Wüste lässt sie auch zu einem brauchbaren Flucht- und Zufluchtsort werden. 
Elija flüchtet vor der Verfolgung durch Isebel in die Wüste (1 Kön 19,4). Auch Jonatan und sein 
Bruder Simeon fliehen vor Bakchides in die Wüste von Tekoa, um sich zu retten (1 Makk 9,33). Als 
Fluchtort begegnet uns die Wüste auch im letzten Buch der Bibel: Im Kampf zwischen dem Dra-
chen und der Frau flieht „die Frau in die Wüste, wo ihr Gott einen Zufluchtsort geschaffen hatte“ 
(Offb 12,6). 
So vielgestaltig und unterschiedlich Wüstenlandschaften sind, so vielfältig erlebt der biblische 
Mensch die Wüste. Die Wüsten-Botschaften der Bibel sind letztlich die Botschaft eines Gottes, der 
sich als Freund des Lebens erweist. 
 

Die Wüste - Vision des messianischen Reiches 
Diese Vision gehört zu den Zukunftshoffnungen der Propheten. „In der Wüste wohnt das Recht“ 
(Jes 32,16a). Geradezu schwärmerisch und euphorisch wird der Prophet Jesaja, wenn er von der 
Verwandlung der Wüste im messianischen Reich redet: „Die Wüste und das trockene Land sollen 
sich freuen, die Steppe soll jubeln und blühen. Sie soll prächtig blühen wie eine Lilie, jubeln soll 
sie, jubeln und jauchzen ... in der Wüste brechen Quellen hervor, und Bäche fließen in der Steppe. 
Der glühende Sand wird zum Teich und das durstige Land zu sprudelnden Quellen“ (Jes 35,1f.6f). 
In der Zukunft des messianischen Reiches wird die existenzbedrohende Zone des Todes zum idea-
len Land des Lebens.  

Mag. Hans Schausberger 
aus: Bibelsaat Nr. 59 



2. Berg 
Der Berg als Ort der Gottesoffenbarung 
Das Wort „Berg“ kommt in der Bibel 409mal vor; die konkreten Namensbezeichnungen noch gar 
nicht mitgerechnet. Wenn Berge noch für uns heute etwas ganz Besonderes ausstrahlen, etwas, das 
uns aus unserem Alltag heraushebt, das wir bewundern oder bezwingen wollen, so waren Berge 
noch mehr für die biblischen Menschen weit mehr als eine bloße Landschaftserhöhung. 
 
Wo Himmel und Erde sich berühren 
Berge sind der Umgebung überlegen. Erhöhungen vermitteln das Gefühl, Gott näher zu sein, der 
Gipfel eines Berges gilt als Schnittpunkt zwischen Himmel und Erde. Die Überzeugung, dass Berge 
und Anhöhen Orte der Offenbarung Gottes sind, teilen viele Religionen und Kulturen. Ein wolken-
verhangener Berggipfel wurde als Sitz der Götter angesehen. Das berühmteste Beispiel ist die Göt-
terversammlung auf dem Olymp. Wo keine Berge zur Gotteserfahrung und auch Gottesverehrung 
zur Verfügung standen, baute man „künstliche“ Berge. Die in Gen 11 erzählte Episode vom Turm-
bau zu Babel erinnert noch daran, wie in den Ebenen Assurs und Babylons Stufentempeltürme, so-
genannte Zikkurats, den Abstand zwischen Gott und den Menschen verringern sollten. Auch Kult-
höhen und Altäre als Opferstellen sind ein solcher Versuch, Gott näher zu kommen. 
Gegenüber solchen Versuchen, sich den Himmel verfügbar zu machen (Gen 11) betont die Bibel, 
dass die ganze Erde (Jes 66,1) bzw. der Berg Zion nicht der Wohnort, sondern der Schemel für Got-
tes Füße ist: „Weh, mit seinem Zorn umwölkt der Herr die Tochter Zion. Er schleudert vom Him-
mel zur Erde die Pracht Israels. Nicht dachte er an den Schemel seiner Füße am Tag seines Zornes.“ 
(Klgl 2,1) 
 
Prominente Berge der Bibel: Sinai/Horeb 
Der Sinai bzw. Horeb ist der Berg des Bundesschlusses Jahwes mit Israel und der Gesetzgebung 
(„Zehnwort“ vom Sinai, das wir als die sogenannten „Zehn Gebote“ kennen). Gott erscheint in ei-
nem gewaltigen Naturschauspiel: „Am dritten Tag, im Morgengrauen, begann es zu donnern und zu 
blitzen. Schwere Wolken lagen über dem Berg, und gewaltiger Hörnerschall erklang. Das ganze 
Volk im Lager begann zu zittern. Der ganze Sinai war in Rauch gehüllt, denn der Herr war im Feuer 
auf ihn herabgestiegen. Der Rauch stieg vom Berg auf wie Rauch aus einem Schmelzofen. Der gan-
ze Berg bebte gewaltig, und der Hörnerschall wurde immer lauter. Mose redete, und Gott antworte-
te im Donner.“ (Ex 19,16-19) Hörnerschall und Rauch gehörten auch zum Tempelkult, in dem man 
Gott verehrte und eine Verbindung mit ihm herstellen wollte. 
Eng verwandt mit dieser Gottesoffenbarung ist die eindrucksvolle Gottesbegegnung des Elija am 
Horeb (= Sinai), wo zwar auch alle diese Naturerscheinungen aufgeboten werden, die Offenbarung 
Gottes sich jedoch in der Stille des Berges bzw. im Vernehmen des Wortes ereignet (1 Kön 19,8-
12). 
 
Der namenlose Berg der Bergrede 
Der Evangelist Matthäus greift das Motiv vom Berg als Ort der Gottesoffenbarung wieder auf, 
wenn er die lange Redekomposition Mt 5-7 auf einem Berg ansiedelt: Die „Worte“ Jahwes vom Si-
nai werden der „Bergrede“ (irrtümlich sprechen wir normalerweise von der Bergpredigt) Jesu ge-
genübergestellt. Es lohnt sich, die Bergrede bei Matthäus zu lesen und alle alttestamentlichen Ver-
weisstellen nachzuschlagen. Die Bergrede wird damit zu einer der wichtigsten Brücken zwischen 
Erstem und Neuem Testament. 
 
Berg Zion 
„Zion“ hieß ursprünglich jener Hügelteil des Ofel, der zur Zeit der Eroberung Jerusalems durch Da-
vid eine Burg trug. Die Bezeichnungen „Jerusalem“, „Stadt Davids“ und „Zion“ wurden bald aus-
tauschbare Begriffe. Der Zion wird als Gottes heiliger Berg bezeichnet: „Singt dem Herrn, der 
thront auf dem Zion, verkündet unter den Völkern seine Taten!“ (Ps 9,12) Durch den Propheten Je-
saja wird Zion zum Bild für das himmlische Jerusalem und damit zur wunderbaren Zukunftshoff-



nung; das Bild dafür ist die Völkerwallfahrt, in der alle Völker zum heiligen Berg ziehen: „Am En-
de der Tage wird es geschehen: Der Berg mit dem Haus des Herrn steht fest gegründet als höchster 
der Berge; er überragt alle Hügel. Zu ihm strömen alle Völker. Viele Nationen machen sich auf den 
Weg; sie sagen: Kommt, wir ziehen hinauf zum Berg des Herrn und zum Haus des Gottes Jakobs.“ 
(Jes 2,2f; vgl. auch 60,3f) 
 
Berg Morija 
Mit ihm wird die Opferungsstelle Abrahams für seinen Sohn Isaak verbunden (Gen 22,2), aber auch 
der Ort, auf dem König Salomo den Tempel errichten sollte (2 Chr 3,1) und auf dem heute der Fel-
sendom mit dem Hufabdruck von Mohammeds Pferd steht. 
 
Berg Nebo 
Der Nebo ist jener Berg, von dem aus Mose noch ins Gelobte Land schauen darf, bevor er stirbt. 
Betreten darf er es nicht mehr. „Mose stieg aus den Steppen von Moab hinauf auf den Nebo, den 
Gipfel des Pisga gegenüber Jericho, und der Herr zeigte ihm das ganze Land. (...)  
Der Herr sagte zu ihm: Das ist das Land, das ich Abraham, Isaak und Jakob versprochen habe mit 
dem Schwur: Deinen Nachkommen werde ich es geben. Ich habe es dich mit deinen Augen schauen 
lassen. Hinüberziehen wirst du nicht. Danach starb Mose, der Knecht des Herrn, dort in Moab, ...“ 
(Dtn 34,1-5). 
 
Berg Karmel 
Auf dem Karmel demonstriert Elija mittels Gottesurteil, dass nicht Baal, sondern Jahwe der Gott ist, 
der Regen bringt. Er siegt auf eindrucksvolle Weise in der Gegenüberstellung mit den 
Baalspriestern (1 Kön 18). 
 
Berg Tabor 
Namentlich genannt wird er im Richterbuch (Ri 4). Von ihm aus kann man die Jesreelebene über-
blicken, wo der Kampf der Israeliten gegen Sisera stattfand. Die auffällig runde Erhebung in Galiläa 
wurde in der nachbiblischen Tradition historisierend mit dem „hohen Berg“ identifiziert, auf den Je-
sus (nach Mk 9,2) drei seiner Jünger führt, um sich ihnen als derjenige zu offenbaren, der in einer 
Reihe mit Mose und Elija steht. 
 
Schutz und Zuflucht, Gefahr und Unberechenbarkeit 
Für die Menschen aller Zeiten boten Berge auf der einen Seite Schutz und Zufluchtsmöglichkeiten, 
auf der anderen Seite Gefahr und unberechenbare Natur. Bergerfahrung ist doppeldeutig: Auf einen 
Berg zu steigen macht erhaben und demütig zugleich. Berge können faszinierend oder bedrohlich 
wirken. Im Gipfelerlebnis können Menschen über sich hinauswachsen, sich aber gleichzeitig der 
Endlichkeit und Begrenztheit des eigenen Lebens bewusst werden. 
Die Erfahrung der Natur auf einem Berg ist anders und doch gleich, nur viel intensiver: das Licht, 
die Luft, die Pflanzen, Gewitter, Schnee und Regen, Stille. Die Erfahrung des Berges wird gerade in 
dieser Ambivalenz zum Symbol für Gotteserfahrung. „Berg“ ist in der Bibel geradezu ein Kürzel 
für „Gott“ und die Gottesbegegnung. 
 
Rückzug zum Gebet 
Der Berg spielt eine nicht unbedeutende Rolle im Leben Jesu. Auf einem Berg als Ort einer Ex-
tremsituation begegnen wir Jesus bei Matthäus: Am Beginn der Verkündigungstätigkeit steht jene 
Begegnung Jesu mit dem Versucher, der ihn auf einen hohen Berg führt, um ihm „alle Reiche der 
Welt mit ihrer Pracht“ zu zeigen (Mt 4,8). 
Nach der Brotvermehrung steigt Jesus auf einen hohen Berg, um in der Einsamkeit zu beten (Mt 
14,23). 
Im Lukasevangelium finden wir Jesus häufig vorbildhaft im Gebet; an einigen Stellen dabei auch 
auf einem Berg: „In diesen Tagen ging er auf einen Berg, um zu beten. Und er verbrachte die ganze 



Nacht im Gebet zu Gott.“ (Lk 6,12) Jesus betet auf dem Ölberg im Garten Getsemani, dass dieser 
Kelch an ihm vorübergehen möge (Mt 26,36f). Jesus stirbt auf Golgota, der Schädelhöhe (Mt 
27,33ff). 
Nach der Auferstehung machen sich die Jünger auf den Weg nach Galiläa, auf den Berg, den Jesus 
ihnen - durch die Frauen Maria aus Magdala und „die andere Maria“ - genannt hat. Die Frauen wa-
ren dem Auferstandenen auf dem Rückweg vom leeren Grab begegnet (Mt 28,9-10). In Galiläa, auf 
dem benannten Berg, erhalten die Jünger den Auftrag „Geht zu allen Völkern, und macht alle Men-
schen zu meinen Jüngern“. (Mt 28,18-20) 
 

Mag. Martha Leonhartsberger 
aus: Bibelsaat Nr. 63 



3. Jerusalem 
Jerusalem - die Stadt Davids 
Jerusalem wurde von Jebusitern gegründet. David eroberte die Stadt kurz vor 1000 v. Chr. (2 Sam 
5). Die Anlage der „Davidstadt“ befand sich auf einem Felsvorsprung, begrenzt vom Tyropoiontal 
und dem Kidrontal und war leicht zu verteidigen. Die Überreste der „Davidstadt“ sind zu Füßen der 
heutigen Südmauer des Tempelbereichs zu besichtigen. Ein spektakulärer Schacht versorgte die 
Stadt mit dem Wasser der Gihonquelle. Vielleicht sind David und seine Mannen durch diesen 
Schacht in die Jebusiterstadt eingedrungen. Ein begehbarer Tunnel, der 700 v. Chr. unter König 
Hiskija gegraben wurde, führte das Wasser dieser Quelle bis zum Teich Schiloach, um auch diesen 
tiefergelegenen Stadtteil mit Wasser zu versorgen. Die Stadt weitete sich in der Folge nach Norden 
und Westen aus. 
Jerusalem wird als Stadt Davids zum Zeichen der Einheit und des Friedens für das Volk. Ihre Erhe-
bung zur Hauptstadt markiert den Beginn der staatlichen Existenz des vorher in einem Sippenver-
band lebenden Israel. 
 

Der Tempel - das verschwundene Heiligtum 
Salomo, der Nachfolger Davids, lässt den Ersten Tempel erbauen (1 Kön 6; in der Zeit um 960/950 
v. Chr.). Dieser erste Tempelbau orientierte sich an altorientalischen Vorbildern und muß durch sei-
ne Pracht sehr beeindruckt haben. Mit dem Tempelbau entwickelt sich aus der Davidstadt die Stadt 
Gottes, wo der Allerhöchste wohnt und wo sich Himmel und Erde berühren. 
Der Erste Tempel wird 587 v. Chr. durch den neubabylonischen König Nebukadnezzar zerstört, der 
zudem die religiöse Oberschicht ins babylonische Exil führt. Die Ablöse des neubabylonischen Rei-
ches durch das der Perser ermöglicht den Juden unter König Kyros die Rückkehr nach Jerusalem im 
Jahr 538 v. Chr. Der Bau des Zweiten Tempels lässt aber noch auf sich warten. Erst in den Jahren 
520 bis 515 v. Chr. wird ein eher bescheidenes Gotteshaus errichtet, das erst durch den ehrgeizigen 
Ausbau von Herodes dem Großen größere Dimensionen erhält. Die Zeit nach dem Exil ist geprägt 
von der Tempelgemeinde. Wenn es auch außerhalb Jerusalems den Schriftlesungsgottesdienst in der 
Synagoge gibt, gründet sich die jüdische religiöse Identität maßgeblich auf die Wallfahrten zum 
Heiligtum in Jerusalem, die Feste und die Opfer. 
Der Bau des Zweiten Tempels und sein großartiger Ausbau durch Herodes den Großen gaben dem 
Volk Einheit und Selbstbewusstsein (vgl. Ps 122).  
 

Jesus, Jerusalem und der Tempel 
In diese Zeit der Wallfahrten zum  Tempel wird Jesus hineingeboren. Er selber nimmt an den Wall-
fahrten nach Jerusalem teil. Zu den Wallfahrtsfesten war Jerusalem mit einem Vielfachen seiner 
gewöhnlichen Bevölkerungszahl konfrontiert. Wer Glück hatte, konnte bei Verwandten unterkom-
men. Andere benötigten Unterkünfte in Gasthäusern. 
Obwohl das Hauptwirkungsgebiet Jesu Galiläa war (vgl. Bibelsaat Nr. 61), suchte er die religiöse 
Entscheidung für seine Botschaft vom anbrechenden Reich Gottes in Jerusalem, beim wichtigsten 
aller Feste: dem Pessachfest. Die Evangelisten Mk, Lk und Mt inszenieren einen messianischen 
Einzug auf einer Eselin (bzw. einer Eselin und einem Fohlen, vgl. Sach 9,9), die wohl kleiner und 
unscheinbarer vorzustellen ist, als die Texte es darstellen. Die Botschaft vom Reich Gottes, das un-
mittelbar vor seinem Anbruch steht, musste sich an der verflachten Praxis des Tempelopferkultes 
reiben. Mit den Worten der Tempelrede des Propheten Jeremia von der „Räuberhöhle“ (Jer 7), in 
die das „Gebetshaus für alle Völker“ (Jes 56,7) sich verwandelt hat, lassen die Evangelisten Jesus 
die Tische umwerfen und die Geldwechsler (Der Tempel hatte eine eigene Währung, in die das 
Verkehrsgeld erst umgewechselt werden musste) und Opfertierhändler vertreiben. Da der Tempel-
betrieb auch einen nicht zu überschätzenden wirtschaftlichen Aspekt hatte, musste die Kritik Jesu 
auf vielfache Widerstände stoßen. Im Johannesevangelium wird die Wohnung Gottes in den Leib 
Christi verlagert: „Jesus antwortete ihnen: Reißt diesen Tempel nieder, in drei Tagen werde ich ihn 
wieder aufrichten. Da sagten die Juden: Sechsundvierzig Jahre wurde an diesem Tempel gebaut, 
und du willst ihn in drei Tagen wieder aufrichten? Er aber meinte den Tempel seines Leibes.“ (Joh 



2,19-21). 
In den Evangelien kündigt Jesus die Zerstörung Jerusalems an, bei Mt und Lk sogar mit großer E-
motionalität: Er weint über Jerusalem: „Jerusalem, Jerusalem, du tötest die Propheten und steinigst 
die Boten, die zu dir gesandt sind. Wie oft wollte ich deine Kinder um mich sammeln, so wie eine 
Henne ihre Küken unter ihre Flügel nimmt; aber ihr habt nicht gewollt.“ (Mt 23,37) 
 

Heilige Stadt dreier Religionen 
Jerusalem ist religiöser Anziehungspunkt für rund zweieinhalb Milliarden Menschen, das ist fast die 
Hälfte der Weltbevölkerung: 1,5 Milliarden Christen, 900 Millionen Muslime, 17 Millionen Juden. 
Keine andere Stadt kann das für sich beanspruchen. Allen drei monotheistischen Weltreligionen ist 
Jerusalem heilig. 
Dem Judentum ist als zentrale Pilgerstätte nur der Rest einer herodianischen Stützmauer des Tem-
pels, die Westmauer (früher: Klagemauer) geblieben. 
Christliche Bauten entstehen erst nach 324, als Kaiser Konstantin den Christen freie Religionsaus-
übung ermöglicht. Seine Mutter Helena veranlasst die ersten Kirchenbauten (Eleona auf dem Öl-
berg, Geburtskirche in Betlehem und die Grabeskirche). Nach einer islamischen Legende (überlie-
fert in der 17. Sure des Koran) hat der Prophet Mohammed in einer nächtlichen Himmelsreise sei-
nen Fuß in die Heilige Stadt gesetzt, um vom heiligen Felsen aus in den Himmel hinaufzureiten. An 
der überlieferten Stelle dieser Himmelfahrt wird 691 der Felsendom gebaut, eines der schönsten 
Heiligtümer Jerusalems. 
 

Mutter und Braut: Jerusalem als Abbild der künftigen himmlischen Stadt 
An das davidische Königtum, das mit der Katastrophe der Zerstörung Jerusalems und des Tempels 
durch die Neubabylonier im Jahr 587 v. Chr. endete, und mit ihm an Jerusalem und den Tempel 
knüpfen sich sehr bald endzeitliche Hoffnungen. In Zeiten (religiöser) Krisen wird Jerusalem Ab-
bild und Verheißung der künftigen himmlischen Stadt, in der Gott unter den Menschen wohnt. 
Im babylonischen Exil wird die Völkerwallfahrt zur leuchtenden Stadt Jerusalem auf dem Zions-
berg zum Trost- und Verheißungsbild: „Völker wandern zu deinem (Jerusalems) Licht und Könige 
zu deinem strahlenden Glanz. (...) Deine Söhne kommen von fern, deine Töchter trägt man auf den 
Armen herbei.“ (Jes 60,3-4) 
Tritojesaja verheißt die Rückkehr aus dem Exil mit einem mütterlichen Bild: „Freut euch mit Jeru-
salem! Jubelt in der Stadt, alle, die ihr sie liebt. Seid fröhlich mit ihr, alle, die ihr über sie traurig 
wart. Saugt euch satt an ihrer tröstenden Brust, trinkt und labt euch an ihrem mütterlichen Reich-
tum. Denn so spricht der Herr: Seht her: Wie einen Strom leite ich den Frieden zu ihr und den 
Reichtum der Völker wie einen rauschenden Bach. Ihre Kinder wird man auf den Armen tragen und 
auf den Knien schaukeln. Wie eine Mutter ihren Sohn tröstet, so tröste ich euch; in Jerusalem findet 
ihr Trost.“ (Jes 66,10-13) 
Die Zerstörung des Zweiten Tempels in Jerusalem im Jahr 70 n. Chr. erschütterte nicht nur Juden, 
sondern auch Christen. So ist es auch nicht verwunderlich, dass seit dem Seher Johannes das neue 
Jerusalem im Bild der prächtig geschmückten Braut und der edelsteinbesetzten Stadt ein Inbegriff 
der Hoffnungen auf einen paradiesischen Endzustand ist.  
 

„Und es kam einer von den sieben Engeln, die die sieben Schalen mit den sieben letzten Plagen ge-
tragen hatten. Er sagte zu mir: Komm, ich will dir die Braut zeigen, die Frau des Lammes. Da ent-
rückte er mich in der Verzückung auf einen großen, hohen Berg und zeigte mir die heilige Stadt Je-
rusalem, wie sie von Gott her aus dem Himmel herabkam, erfüllt von der Herrlichkeit Gottes. Sie 
glänzte wie ein kostbarer Edelstein, wie ein kristallklarer Jaspis. (...) Einen Tempel sah ich nicht in 
der Stadt. Denn der Herr, ihr Gott, der Herrscher über die ganze Schöpfung, ist ihr Tempel, er und 
das Lamm. Die Stadt braucht weder Sonne noch Mond, die ihr leuchten. Denn die Herrlichkeit Got-
tes erleuchtet sie, und ihre Leuchte ist das Lamm. Die Völker werden in diesem Licht einhergehen, 
und die Könige der Erde werden ihre Pracht in die Stadt bringen.“ (Offb 21,9-11.22- 
 

Mag. Hans Hauer und Mag. Beate Schlager-Stemmer 
aus: Bibelsaat Nr. 62 



4. Galiläa 
Galiläa - die Heimat Jesu ... 
Die Gegend, in der wir aufgewachsen sind und in der wir unsere Kindheit verbracht haben, prägt 
uns wie kein anderer Ort. Warum sollte es bei Jesus anders gewesen sein? Sein Empfinden, sein 
Denken und seine Art, Dinge zu sehen und auf Menschen zuzugehen, waren beeinflusst und geprägt 
von dem, was während seiner Kindheit, Jugend und Erwachsenenzeit in seiner unmittelbaren Um-
gebung auf ihn Eindruck gemacht hat. Seine Heimat war Galiläa. Vor Galiläern trat er als Wander-
prediger auf. Auf galiläischem Boden nahm die Botschaft vom Reich Gottes (= Herrschaft Gottes, = 
Himmelreich) hör- und sichtbare Gestalt an. 
 
... ein verheißenes Land 
„Galiläa“ bedeutet „Bezirk“ oder „Gebiet“ und wird schon im AT als Eigenname für dieses Gebiet 
gebraucht. „Galiläa“ ist im NT die zweithäufigste Ortsbezeichnung - nach „Jerusalem“, wo sich Je-
sus aber nur als Pilger und daher weniger häufig und kürzer aufgehalten hat. Das relativ kleine Ge-
biet Galiläa hat eine Nord-Süd-Ausdehnung von etwa 100 km und erstreckt sich vom nördlichen 
Jordangraben über den See Gennesaret hinaus ca. 45 km in den Westen, das streifenförmige Küs-
tengebiet des Mittelmeeres nicht mehr miteinbezogen. 
Dieser Landstrich wird in Ober- und Untergaliläa eingeteilt. Die bis zu 1200 m hoch aufragenden 
Gipfel Obergaliläas sind Ausläufer des zerfurchten libanesischen Hermon-Massivs. Die Berge Un-
tergaliläas sind wesentlich niedriger und lieblicher. Mit 588 m ist hier der Tabor der höchste. Die 
südliche Grenze Untergaliläas bildet die äußerst fruchtbare Jesreelebene, der aber die Umgebung 
um den See Gennesaret um nichts nachsteht. Als Getreidesorten waren zur Zeit Jesu Weizen, Gerste 
und Hirse bekannt, als Hülsenfrüchte Linsen, Kichererbsen und Bohnen. An Früchten konnten Oli-
ven, Weintrauben, Feigen und Datteln geerntet werden. Dieser Reichtum ließ die Verheißung vom 
Gelobten Land, in dem Milch und Honig fließen, immer wieder anklingen. Schon zur Zeit Jesu san-
gen Geschichtsschreiber und Dichter ihr Loblied auf Galiläa. In diesem paradiesartigen Kontext 
müssen auch die Wachstumsgleichnisse Jesu gelesen werden (vgl. z. B. Mk 4). Die Perle dieses 
reich gesegneten Gebietes stellte natürlich der See Gennesaret dar (Vgl. Linzer Bibelsaat Nr. 60). 
 
... ein lebenswertes Land - aber nicht für alle 
Zur Zeit Jesu existierte in Galiläa noch eine intakte kleinbäuerliche Gesellschaft, die in vielen klei-
nen Dörfern lebte. Das Handwerk blühte, wie die Vielfalt der Berufe bestätigt: Neben Bauhandwer-
kern, wie Jesus einer war (Mk 6,3), gab es Holzfäller, Zimmerleute, Tischler, Töpfer, Glasverarbei-
ter, Leinenweber, Zeltmacher u. a. m. Sie gehörten zur Mittelschicht wie auch die Kleinpächter, 
Zöllner, Fischer und Händler. Die Soldaten waren meist heidnischer Abstammung, da die Juden 
vom römischen Kriegsdienst befreit waren. Neben einer dünnen Oberschicht aus Großgrundbesit-
zern, Zollpächtern und Großhändlern existierte eine - in den Evangelien oft erwähnte - verarmte 
Unterschicht (= die Armen), zu der sich Verschuldete, Bettler, Sklaven, Tagelöhner, Arbeitslose, 
Blinde, Behinderte, Aussätzige und (psychisch) Kranke zählen mussten. Viele Menschen lebten 
zwar einigermaßen erträglich und gesichert, solange keine größeren Rückschläge zu verkraften wa-
ren. Die funktionierenden Existenzen waren aber immer gefährdet - davon zeugen die oben genann-
ten sozialen Randgruppen, die für die Botschaft Jesu besonders empfänglich waren. 
 
... ein fremdbestimmtes Land 
Galiläa war sehr dicht besiedelt und erbrachte daher für Jerusalem hohe Tempelsteuern und für 
Rom beachtliche Tribute. Es besaß aber nur zwei Städte: Tiberias am See Gennesaret und 
Sepphoris im Herzen Untergaliläas, welches nur 6 km nördlich vom damals kleinen Dorf Nazaret 
lag und als Geburtsort der Mutter Jesu gilt. 
Als König Herodes starb (4 v. Chr. - Jesus war damals etwa 2 Jahre alt!) brach wie in Jerusalem 
auch in Sepphoris eine Revolte aus. Der Aufstand wurde niedergeschlagen, viele Aufrührer wurden 
gekreuzigt und die Stadt in Schutt und Asche gelegt. Herodes Antipas (4 v. - 37 n. Chr.) ließ sie als 
seine Hauptstadt und größte Stadt Galiläas aufwendig neu als hellenistische Metropole erbauen und 



befestigen. Tiberias (ca. 7 km südlich von Kafarnaum) wurde ebenfalls von Herodes Antipas 17 n. 
Chr. im späthellenistischen Stil gegründet und galt seit 27 n. Chr. als sein Regierungssitz. 
Wie mögen wohl diese für Jesus zeitgeschichtlichen Ereignisse (fremde Herrscher, Aufstände gegen 
die Römer, Kreuzigungen, hellenistischer Städtebau) auf ihn gewirkt haben? 
 
... ein provinzielles Gebiet 
Die großstädtische Bevölkerung Jerusalems blickte misstrauisch bis verächtlich auf Galiläa herab. 
Ein Grund dafür war, dass Galiläa kein rein jüdisches Gebiet war, sondern dort Juden mit heidni-
schen Völker zusammenlebten, wie die Wendung „das Gebiet der Heiden“ (Jes 8,23; Mt 4,15) zum 
Ausdruck bringt. Der galiläische Dialekt muss für Jerusalemer Ohren leicht erkennbar gewesen sein 
und hinterwäldlerisch geklungen haben. Petrus wurde in Jerusalem sofort als Galiläer entlarvt (Mt 
26,73f). Dementsprechend wenig erwarteten sich die (Jerusalemer) Pharisäer, Ratsherren und Ho-
henpriester von diesem „provinzlerischen“ Gebiet. „Kann denn aus Nazaret etwas Gutes kom-
men?“, fragt Natanaël (Joh 1,46). Und die hohen Herren hatten sich längst schon ihre Meinung ge-
bildet: „Forsche nach und du wirst sehen, dass aus Galiläa kein Prophet ersteht!“ (Joh 7,52). 
 
... ein Land, das seine Propheten ablehnte 
Jesus wollte Anstöße für einen lebendigen Glauben geben, wurde dabei aber von vielen - auch von 
seinen Landsleuten - abgelehnt: 
 „Kein Prophet wird in seiner Heimat anerkannt“ (Lk 4,24). 
 „Er lästert Gott!“, erheben sich die Schriftgelehrten über ihn (Mk 2,6f). 
 „Mit Zöllnern und Sündern isst er!“, halten ihm die Pharisäer verächtlich entgegen (Mk 2,15-17). 
 „Wenn er ein Prophet wäre, wüsste er wer diese Frau ist!“, wird er von Simon in Frage gestellt 
(Lk 7,39). 
 „Warum fasten deine Jünger nicht?“, nörgeln die Leute (Mk 2,18). 
 „Sieh dir an, was sie tun! Das ist doch am Sabbat verboten!“, werfen ihm die Pharisäer vor (Mk 
2,24). 
 „Er ist von Sinnen“, zweifeln die eigenen Angehörigen an seinem messianischen Auftrag (Mk 
3,21). 
Auch das war Galiläa. Auch das war „Heimat“ für Jesus. 
 
... ein Land mit bleibender Verheißung 
Jesus von Nazaret war Galiläer. Nach seiner verborgenen Zeit in Nazaret tritt er nach dem Johan-
nesevangelium im galiläischen Kana bei einer Hochzeit auf. Hierauf heißt es: „Danach zog er mit 
seiner Mutter, seinen Brüdern und seinen Jüngern nach Kafarnaum hinab“ (Joh 2,12). Das Haus des 
Petrus war sein Hauptquartier, das er als Wanderprediger wohl recht unregelmäßig bezog. 
Zu Galiläa gehört auch, dass galiläische Frauen und Männer in diesem Gebiet die Nachfolge so weit 
einüben konnten, dass sie es wagten, mit Jesus nach Jerusalem hinaufzugehen. Zunächst schien es, 
dass „Galiläa“ - wieder einmal - im mächtigen Jerusalem untergeht. Doch die Frauen erhielten eine 
Botschaft jenseits von Leid und Tod: „Nun aber geht und sagt seinen Jüngern, vor allem Petrus: Er 
geht euch voraus nach Galiläa; dort werdet ihr ihn sehen wie er es euch gesagt hat“ (Mk 16,7). 
„Seid gewiss: Ich bin bei euch, alle Tage bis zum Ende der Welt“, vernehmen die Jünger - auf dem 
Berg Galiläas (Mt 28,20). 
 

Mag. Hans Eidenberger 
aus: Bibelsaat Nr. 61 



5. See Gennesaret 
Die Bekanntheit des Sees Gennesaret steht in keiner Relation zu seiner Größe. Mit 20 km Länge 
und zehn km Breite entspricht das „Meer von Galiläa“ den Ausmaßen des Attersees. Seine Größe 
also überwältigt nicht, eher schon seine Schönheit. Wenn man von einem der Hügelgipfel Galiläas 
auf die sanft eingebettete tiefblaue Wasserfläche blickt, versteht man, warum die Araber den See 
das „Auge Gottes“ nennen. 
 
Wasserreservoir und archäologischer Fundort 
Dem mächtigen Bergmassiv im Norden verdankt der See seinen Wasserreichtum und damit seine 
Bedeutung für den Staat Israel. Der nicht ganz 3000 m hohe Hermonberg in 80 km Entfernung trägt 
einen riesigen Schneepanzer, dessen Schmelzwasser jedes Frühjahr am Fuß des Gebirgszuges in 
drei ergiebigen Quellflüssen zu Tage tritt. Diese vereinigen sich zum Jordanfluss, der den See Gen-
nesaret speist. Der Jordan führt auch in den regenreichen Monaten nicht zuviel Schlamm. Die Hula-
Sümpfe reinigen ihn wie ein Filter, ehe er den See Gennesaret erreicht. 
Die Israelis bauten eine riesige Pumpstation, aus Sicherheitsgründen tief unter einem Hügel, und 
eröffneten dort 1964 ihr nationales Wasserversorgungsnetz. Eine Wassermenge, die 200 Städte in 
der Größe von Linz versorgen könnte, wird jährlich aus dem See entnommen und über das ganze 
Land verteilt. 
In niederschlagsarmen Jahren kann sich daher der Wasserspiegel bedrohlich tief absenken. Dann 
kommt manches bisher Unbemerkte zum Vorschein: So fanden zwei Kibbuzbewohner im Jänner 
1986 die Überreste eines Bootes, das aus der Zeit Jesu stammen dürfte. Es ist erstaunliche acht Me-
ter lang und konnte ohne weiteres eine kleine Mannschaft aufnehmen. Die Boote, in denen Jesus 
den See überquerte, könnten von derselben Bauart gewesen sein. Die Beschreibung des Evangelis-
ten Markus in der Seesturmerzählung, dass Jesus „im Heck des Schiffes“ (Mk 4,38) schlief, statt 
„am Heck“, könnte tatsächlich den damaligen Gegebenheiten entsprechen: Es könnte dabei an ein 
geräumiges Boot gedacht sein, dessen Heck mit einer Plattform abgedeckt und zu einer Schlafkoje 
ausgebaut war. 
 
Der See Gennesaret im Neuen Testament 
Spirituelle Bedeutung kommt dem nördlichen Teil des Sees Gennesaret zu. Seine Uferlandschaft, 
seine Fischerorte, die Verbindungsstraßen dazwischen und die Seeoberfläche selber - sie sind in den 
Evangelien Schauplätze der Reden und Taten Jesu. 
Die Größe dieses Fleckchen Landes können Sie sich ganz einfach vor Augen führen. Stellen Sie 
sich eine Landschaft vor, die Sie gut kennen. Sie braucht nicht größer zu sein als fünf mal fünf Ki-
lometer, also ein Gebiet, das sich leicht in ein paar Stunden kreuz und quer erwandern lässt. Welche 
Siedlungen kommen darin vor? Welche Straßen oder Fußsteige verbinden diese? Gibt es dort einen 
Flusslauf oder einen See? Dieses vorgestellte Fleckchen Erde hat die Größe des Hauptwirkungsge-
bietes von Jesus: 
Eine Diagonale dieses Quadrates legen wir auf das Nordwestufer des Sees, so dass ein Dreieck auf 
Land fällt, das andere auf den See.  
Das Dreieck am Land umfasst die kleinen Städte Kafarnaum und Betsaida, die meistgenannten 
Ortsnamen in den Evangelien - sieht man von Jerusalem ab. Dieses kleine Stück Land und See war 
das Haupttätigkeitsgebiet Jesu, wo er sich in den paar Jahren öffentlichen Wirkens aufhielt. Aus 
dieser Perspektive werden die Gottesreichsgleichnisse vom Samenkorn verständlich. Es erscheint 
winzig klein, vergleicht man damit nur die weiten Missionsreisen des Paulus. In diesem kleinen 
Raum hat Jesus die unscheinbaren Dörfer besucht, hat seelisch Zerrüttete wieder aufgerichtet und 
den sich sammelnden Menschenmengen seine anschaulichen Geschichten vorgetragen. 
„Als Jesus am See von Galiläa entlangging, sah er ...“ (Mk 1,16). Er entdeckt in der unmittelbaren 
Nähe Menschen, ihre Nöte und Hoffnungen. Er braucht dazu nicht weit zu reisen. In Kafarnaum 
geht er in die Synagoge und von dort in das gleich angrenzende Wohnviertel, wo Simon und And-
reas leben. Er nimmt Anteil am Berufs- und Alltagsleben derer, die er für seine Nachfolge vorgese-
hen hat. Sesshaft bleibt er jedoch nicht, gerade dann nicht, wenn ihn die begeisterten Anhänger für 



sich behalten wollen. „Lasst uns in die benachbarten Dörfer gehen ...“ (Mk 1,38). Aber alles spielt 
sich in Reichweite des Sees ab. „Jesus ging wieder hinaus an den See. Da kamen Scharen von Men-
schen zu ihm und er lehrte sie.“ (Mk 2,13) Jesus hält seine „Seminare“ in einem sinnenhaften Um-
feld. Er bezieht das Plätschern der Wellen, das Glitzern der Sonne über dem Wasser und den Wind 
auf der Haut mit ein in sein „Studienprogramm“, die Verkündigung des Reiches Gottes. 
 
Eindrucksvolle Kulisse für die Verkündigung Jesu ... 
Jesus wählt in den Evangelien den See als prächtige Kulisse für seine einprägsamen Geschichten: 
„Ein andermal lehrte er wieder am Ufer des Sees, und sehr viele Menschen versammelten sich um 
ihn. Er stieg deshalb in ein Boot auf dem See und setzte sich; die Leute aber standen am Ufer.“ (Mk 
4,1). Es gibt sie noch heute zu sehen, diese Bucht, wo sich dies zugetragen haben kann. 
Natur ist gut vorstellbar, dass Jesus eine große Zuhörermenge vom Schiff aus erreicht hat. Die U-
ferböschung schmiegt sich halbkreisförmig und leicht ansteigend um die Bucht, so dass eine natür-
liche Akustik entsteht - wie in den von den Römern aufwendig gebauten Theatern. Griechische 
Theater in den Großstädten des damaligen römischen Imperiums waren bewusst so angelegt, dass 
tausende Zuschauer über die Bühne hinweg das Meer als Hintergrund sehen konnten. 
Auch das große Essen kann dort vorgestellt werden, wo Grünflächen die Massen zum Lagern einlu-
den. Noch heute entspringt unweit vom Seeufer ein halbes Dutzend leicht thermaler Quellen. Wenn 
gegen Sommer ringsum auf den Hügeln alles braun und verdorrt ist, überziehen dort grüne Rasen-
flächen den Boden. 
 
... und als lebensbedrohlicher Verkündigungsort 
Der See Gennesaret kann lebensbedrohend sein. Das Erlebnis des Seesturms erzählen die Zeugen 
der ersten Stunde noch Jahrzehnte später jenen Gemeinden, die ins Wanken geraten sind und sich 
vom Untergang bedroht fühlen. Die Zeugen können den Christengruppen nicht hartnäckig genug 
versichern: Der Rettende weilt unter euch! Darauf könnt ihr vertrauen. Auch wenn er momentan 
schläft bzw. zu schlafen scheint. Er wird sich im richtigen Augenblick aufrichten und für Beruhi-
gung der Lage sorgen. 
Der kalte Ostwind fällt im Frühjahr von den Golanhöhen herab. Dabei beschleunigt er sich in den 
gegen den See hin immer enger werdenden Schluchten so stark, dass er sich über den See hin aus-
tobt wie ein Orkan und nach kurzem Wüten abklingt. Diese natürliche Erklärung vergaßen auch die 
seeerfahrenen Fischer wie Simon und Andreas, weil sie die Fassung verloren hatten. Und so wird 
der See erneut zum Ort der spirituellen Erfahrung (Mk 4,35-41). Aber es muss nicht erst der Sturm 
des Lebens ein, der uns lehrt, an Rettung zu glauben. Auch das lange erfolglose Sich-abmühen, das 
Rudern und Rudern, wenn der eisige Gegenwind ins Gesicht bläst und allen Mut raubt (Mk 6,48), 
auch dies kann ein Lernprozess sein. Wir lernen, dass der Herr auf Ebenen, die üblicherweise Men-
schen nicht betreten, zu uns kommt. 
Es lohnt sich, das Evangelium abzusuchen nach den Stellen, wo der See mitmischt: Sei es als Wohl-
täter und Erholungsspender, sei es als Bedrohung, die uns herausfordert, neu zu vertrauen. Die Ü-
berfahrt ans andere Ufer kann zu neuen Perspektiven führen. Während des Wechsels von einem U-
fer zum anderen sollte man von seinem Erinnerungsvermögen Gebrauch machen (Mk 8,16f): Sich 
ins Gedächtnis rufen, was bereits an Erstaunlichem geschehen ist. 
 

Mag. Martin Zellinger 
aus: Bibelsaat Nr. 60 


