
Freiheit und Widerstand

Symposium, 28. April 2009

Im Juli 2008 war ich beim Abstieg von der Brandenburger Hütte in Rofen (hinteres

Ötztal) bei der Familie Klotz. Die Familie schaut auf eine lebendige Vergangenheit

zurück. So hielt sich der ins Reichsacht und Bann verfallene Herzog Friedrich,

genannt Friedl mit der leeren Tasche, in Rofen auf und fand dort Schutz und

Unterkunft. Dieser hat später - wieder zur Macht gelangt – den Rofnern das

Asylrecht, die vollständige Steuerfreiheit und das Jagdrecht verbrieft. Zudem

gewährte er eigenen Burgfrieden, d.h. eigene Gerichtsbarkeit, Militärfreiheit und das

Recht auf das Tragen von Waffen. Diese Rechte und Freiheiten wurden noch von

Maria Theresia bestätigt. Josef II., der „kleine Halunke“ wie Frau Klotz bemerkte, hat

sie aufgehoben und sie wurden nie wieder eingeführt. Da ist sehr viel dabei, was

viele Tiroler unter Freiheit verstehen. Dafür wurde auch gegen die Franzosen und

Bayern gekämpft.

Als mit dem Frieden von Preßburg 1805 ganz Tirol an das neu geschaffene Kö-

nigreich Bayern fiel, kam es mit den neuen Landesherren bald zu scharfen

Spannungen, da die bayerische Regierung unter Graf Maximilian von Montgelas die

staatliche Kirchenhoheit beanspruchte und die Integration der neu erworbenen

Landesteile in den modernen Einheitsstaat Bayern mit rücksichtsloser Härte betrieb.

Montgelas, der Gründer des modernen Bayern, wurde nach der Machtübernahme

Max Josephs der eigentliche Macher in der Politik.

Die Tiroler Bevölkerung empörte sich vor allem über die Eingriffe der Bayern in den

Gottesdienst und in das religiöse Brauchtum. So wurden z. B. das Rosenkranzgebet,

die Rorateämter, die Weihnachtsmette, die Aufstellung der Heiligen Gräber in der

Karwoche, der Wettersegen und das Wetterläuten, die Novenen, die Kreuzgänge,

das Läuten der Glocken für Verstorbene und an Feierabenden und die Einhaltung

der Bauernfeiertage verboten. Die „Religionsfreiheit“ war sicher nicht das alleinige

Motiv für die Tiroler Freiheitskämpfe, sie darf aber nicht übersehen werden.

„Die Bauern mussten Vich, Korn, Haber, Heu und Stroh, Erdäpfl, Holz unentgeltlich

liefern und noch yber dies gezwungen zu liferung Vich einzukaufen. Weiters ist

allgemein bekannt, dass sehr viele Tyroler blos auf eine verleumderische Angabe der

Jakobinisch Gesinnten und so von Haus und Familie weggeliefert und zum Theil

unschuldig ins Gefängnis München und Ingelstadt (Ingolstadt) gesetzt wurden, ohne



ein Mahl verhört oder eines Fehlers überwiesen zu werden. ... folgen

unerschwingliche Steuern aufeinander, milde Stiftungen wurden unter Administration

gesetzt, zum Teil eingetrieben, der Stempel erhöht, ja das Land ganz von gelte

(Geld) entblößt, dass keiner dem anderen helfen kann.“[1] Im Pfarrarchiv in Terfens

findet sich ein von Hand beschriebenes Doppelblatt aus dem Jahre 1814, in dem

diese Punkte aufgezählt sind, weshalb die Tiroler zu den Waffen gegen die Bayern

und Franzosen gegriffen hatten. Was die Volksseele endgültig zum Kochen brachte,

war der Versuch der Einführung einer allgemeinen Wehrpflicht. Die Tiroler waren seit

1511 nur zur Verteidigung des eigenen Landes, nicht aber zum Militärdienst außer

Landes verpflichtet. Eine in Axams durchgeführte gewaltsame Rekrutenaushebung

am 13. März 1809 führte letztlich dazu, dass das gesamte Inntal zum

Kriegsschauplatz wurde.

Die Ursachen für den Tiroler Aufstand von 1809 sind also vielfältig: die

Vereinheitlichung der Verwaltung und der Steuergesetzgebung mit der

Umbenennung des Landes Tirol in „Südbayern“, die Aufhebung und Plünderung

zahlreicher Klöster und der traditionellen Stifte, die Abschaffung der landständischen

Verfassung, die wirtschaftliche Misere, das weitgehende Verbot von religiösen

Gebräuchen (Christmette, Prozessionen und Wallfahrten, Rosenkranz etc.), die

immer die soziale Identität des größten Teils der Bevölkerung formten. Die religiöse

Komponente ist also keineswegs Alleinursache. Sie geht Hand in Hand mit sozialen,

politischen und gesellschaftlichen Spannungen und Erfahrungen des Unrechts.[2]

Klar waren der Widerstand und der Aufstand auch mit einer Modernitätskritik

verbunden. Dazu zählt der Aufruf des Kapuzinerpaters Joachim Haspinger, sich der

von der bayerischen Besatzung auch für Tirol eingeführten Pockenimpfung mit

Gewalt zu widersetzen, da es den Menschen nicht zustehe, sich auf diese Weise in

Gottes Plan einzumischen. Somit richtete sich die Aufstandsbewegung nicht nur

gegen Besatzung und Fremdherrschaft, sondern trägt auch deutliche Züge eines

antimodernen Kampfes gegen die Ziele der Aufklärung. Aus Angst vor der

drohenden Kriegsgefahr beschließen die Tiroler Landstände (Landesregierung) das

Herz-Jesu-Gelöbnis. Die Schützenfahnen werden mit den Idealen „Für Gott, Kaiser

[1]
Zitiert nach: Annemarie Baumann-Lener, Terfens. Einst und Jetzt, hg. Gemeinde Terfens, Terfens

2001, 69f.

[2]
Vgl. dazu R. Heydenreuter, Tirol unter dem bayrischen Löwen, Regensburg 2008,157-159; Roman

A. Siebenrock, Das „uneingelöste Gelöbnis. Zur Theologie ausgewählter Herz-Jesu-Predigten nach
dem Tiroler Landesgelöbnis vom 1. Juni 1796, in: ZKTh 131 (2009), 107-133, hier 108f.



und Vaterland“ versehen, um damit eine Gegenparole zum französischen „Freiheit,

Gleichheit, Brüderlichkeit“ zu schaffen.

Der Nationalsozialismus ist mit dem katholischen Glauben unvereinbar

In der Gemeinde Terfens liegt auf etwa 1000 m Seehöhe auf dem Umlberg die

Roaner-Kapelle Maria Schnee. Am 25. Juli zieht in einer Fußwallfahrt die

Pfarrgemeinde Wattens im Gedenken an den Seligen P. Jakob Gapp zur

Roanerkapelle. Gapp selbst fühlte sich mit dem Kirchlein sehr verbunden. Er hatte

sich dort bei Verwandten vor seiner Flucht vor den Nationalsozialisten nach Spanien

aufgehalten und verfügt, dass sein Primizkelch im Fall seines Todes in der

Roanerkapelle verbleiben sollte, wo er bis heute verwahrt wird.

„Auf Vorhalt erkläre ich, dass ich mich am 11.12.1938 anlässlich einer Predigt in der

Pfarrkirche in Wattens auch über weltanschauliche Fragen geäußert habe. Unter

anderem erklärte ich auf den in der Öffentlichkeit dem Papst gemachten Vorwurf

seines Prunkes, dass ja auch das Parteihaus in München keine Hütte sei. Bezug

nehmend auf Rosenbergs Werk ‚Der Mythos des 20. Jahrhunderts’ führte ich weiter

aus, dass es katholische Christen gäbe, die so dumm seien, dieses Buch, in dem so

viel Lüge und Schwindel enthalten sei, zu lesen. Ich empfahl ihnen, statt der Literatur

dieses Buches gut katholische Bücher zu kaufen. Diese Predigt hat nach meinen

eigenen Feststellungen unter der staatstreuen Bevölkerung eine solche

Beunruhigung hervorgerufen, dass mir ein Mitarbeiter in Wattens den Rat gab, es sei

besser, für einige Zeit zu verreisen, bis sich die Aufregung etwas gelegt habe.“

(Vernehmungsprotokoll vom 25.1.1943)

Am 11. Dezeber 1938 hielt Jakob Gapp in Wattens, wo er am 26. Juli 1987 als

siebtes Kind einer Arbeiterfamilie geboren wurde, in der Laurentiuskirche, in seiner

Tauf- und Primizkirche eine mutige Predigt gegen den Nationalsozialismus. Dadurch

geriet er ins Visier der Gestapo. Vom Volksgerichtshof wegen Hochverrats zum Tode

verurteilt, wurde er am 13. August 1943 in Plötzensee enthauptet. Am 24. November

1996 wurde er von Papst Johannes Paul II. in Rom selig gesprochen.

„Ich wollte lediglich die Wahrheit sagen. Für mich steht über jedem Vaterland mein

katholischer Glaube.“ Das war die Verteidigung von Jakob Gapp, als ihm bei der

Vernehmung am 25.1.1943 im Reichssicherheitshauptamt in Berlin die Predigt vom



Ostersonntag in Bordeaux vorgehalten wurde[3]. „Ich sagte mir, dass es meine Pflicht

wäre, als Priester der katholischen Kirche die Wahrheit … zu lehren und den Irrtum

zu bekämpfen.“ „Mag man mir auch den Weg zur Heimat verrammeln, so werde ich

doch nicht aufhören, der Wahrheit Zeugnis zu geben (sinngemäß)“. So sagte Jakob

Gapp bei seiner Vernehmung am 27.1.1943, nachdem er die Unvereinbarkeit von

Christentum und Nationalsozialismus festgestellt hatte. Und Neuhaus, NS-

Vernehmungsbeamter im Prozess, erklärte: „Er nahm Rücksicht einzig und allein auf

die Wahrheit, wie sie in der kirchlichen Lehre dargestellt wurde.“

Jakob Gapp wollte für die Wahrheit Zeugnis ablegen. Er hasste jede Lüge und wollte

sich nicht - wie ein Tiroler Freiheitskämpfer - das Leben mit einer Lüge erkaufen.[4]

Sein Zeugnis zeigt die Unterscheidungs- und Widerstandskraft des Glaubens.[5]

„1935, als auch in Österreich die Nationalsozialisten lebhafter wurden und sich

durchzusetzen versuchten, interessierte ich mich allmählich mehr für diese

Bewegung. Was mich vom Nationalsozialismus besonders abstieß, bevor ich weitere

Studien machte, waren gewisse Vorkommnisse in Graz. Ich las auch aufmerksam die

gegenständlichen Artikel in der Reichspost. ... Besonders beim Studium Alfred

Rosenbergs Werk 'Der Mythos des 20. Jahrhunderts' kam ich zu der Überzeugung:

Der Nationalsozialismus ist mit dem katholischen Glauben unvereinbar.“[6] Konkret ist

es für Gapp die Gegenüberstellung der Nazis zwischen der Kirche als „negativem

Christentum“ und den „organischen Kräften“ der nordisch rassisch bestimmten

Völker. Der Mythos der Nazis hatte im jüdischen Christenglauben eine weichliche

Mitleidsmoral im Gegensatz zum starken, heldenhaften Glauben an Gott in der Natur,

an Gott im eigenen Schicksal, an Gott im eigenen Blut gesehen. Gapp ist schon sehr

früh von der Unvereinbarkeit von Christentum und Nationalsozialismus überzeugt. Er

kommt zur Erkenntnis, dass der Nationalsozialismus eine grundlegende Gefahr für

[3]
P. Jakob Gapp SM: Ein Märtyrer des Glaubens (hg. von der Österreichisch-deutschen

Ordensprovinz der Marianisten (SM) Greisinghof bei Tragwein) Innsbruck 1996; P. Jakob Gapp SM:
Dokumentation. Heft 1: Vernehmungsprotokolle. Heft 2: Von der Verhängung der Untersuchungshaft
bis zur Verurteilung; P. Ladislaus Nagy SM: Ring der Treue. Das Lebensopfer des Märtyrers, des
Seligen P. Jakob Gapp SM, Greisinghof 1996; Die Jakob-Gapp-Gedenkstätte auf dem Greisinghof.
Gespräch mit dem Künstler Herbert Friedl, in: Marianist 41 (2/1996) 3-7; Josef Levit, Jakob Gapp.
Zeuge des Glaubens, Innsbruck 1988.

[4]
Vernehmungsprotokoll vom 27.1.1943, 28.

[5]
Dazu insgesamt im Hinblick auf die NS-Zeit und ihre Bedeutung für die Gegenwart: Gotthard Fuchs

(Hg.), Glaube als Widerstandskraft. Edith Stein - Alfred Delp - Dietrich Bonhoeffer, Frankfurt 1986.

[6]
Vernehmungsprotokoll 27.1.1943.



die christliche Religion und Kirche sei. Der Gegensatz zwischen Christentum und

Nationalsozialismus ist für ihn die Frage verbunden: Gott oder Götze. Gegenüber

jeder Vergottung der Heimat oder der Rasse will er Gott mehr gehorchen als den

Menschen. Für ihn stehen das Gebot der Kirche und ihr Interesse über der Stimme

des Blutes, über Volkszugehörigkeit und Vaterland. Das zeigt sich in seiner

Ablehnung der Symbolik wie des Hitlergrußes oder des Hakenkreuzabzeichens. Das

zeigt sich aber vor allem in der Anerkennung der Menschenwürde und der Solidarität

mit denen, die für die Herrenmenschen als minderwertige Wesen galten. Gegenüber

Lehrern, die zu Kindern in der Schule meinten, man müsse Tschechen und Juden

hassen und umbringen, bekannte er sich als Judenfreund und als Gegner des

Führers. In seinem Unterricht lehrte Jakob Gapp „die Liebe zu allen, gleich welcher

Rasse und Religion und auch zu den Feinden.“ Bei der Unterscheidungs- und

Entscheidungskraft des Glaubens stellt sich also die Alternative: Gott oder Führer,

Liebe oder Hass, universale Solidarität oder nationaler Egoismus, Option für die

Armen oder Ideologie der Stärkeren. So hat Jakob Gapp die Widerstandskraft des

Glaubens gegenüber einem barbarischen System der Menschenverachtung und der

Gottlosigkeit bezeugt und gelebt.

Bei der Rechenschaft seiner Hoffnung, bei der Verantwortung des Glaubens, bei der

Bezeugung der Wahrheit war Jakob Gapp der Angeklagte, nicht Anwalt, nicht

Richter. Die Foren waren dabei unterschiedlich: der Unterricht in der Schule, das

Gespräch im Zug, die Predigt, das Verhör bei der Gestapo, der Volksgerichtshof. Das

schriftliche Todesurteil zeigt, dass Jakob Gapp seinen Glauben vor dem berüchtigten

Präsidenten des Volksgerichtshofes Roland Freisler Glauben bezeugte. Jakob Gapp

war Lehrer und Erzieher. Er hat sich den Fragen von Kindern und Jugendlichen

gestellt. Zur Rechenschaft von der Hoffnung, zum Zeugnis für die Wahrheit gehört

bei Jakob Gapp in einem hohen Maß sein soziales Engagement, seine Liebe zum

einfachen Volk, seine Verteidigung der Rechte des Proletariats. Das soziale

Engagement, der Sinn für Gerechtigkeit, die Liebe zum einfachen Volk sind in

Wattens gewachsen.

Jakob Gapp lebte seinen Glauben in öffentlich- politischer Verantwortung. Das

Evangelium prägte sein Bewusstsein der Menschenrechte aller, seine öffentliche

Beziehungskultur der Anerkennung und Wertschätzung gerade der anderen und der

Fremden. Der Glaube wurde für ihn zum Symbol der universalen Versöhnung und

des Friedens. Religion und Politik, das ist dann ein konstruktives Verhältnis, wenn sie



mit der persönlichen und politischen Entschlossenheit verbunden sind, Identität nicht

auf Ausgrenzung und Freund-Feind-Unterscheidung aufzubauen, sondern nach

Wegen des Friedens und der Versöhnung zu suchen, in denen die Anerkennung der

Würde aller Menschen in einer unerlösten Welt wachsen kann.[7]

Gibt es ein richtiges Leben im falschen?

„Das Leben lebt nicht.“ So setzt Theodor Adorno sein Motto an den Beginn seiner

Minima moralia. Und: „Es gibt kein richtiges Leben im Falschen.“[8] Er sagt das im

Zusammenhang mit der Kritik am Wohnen unter der Überschrift „Asyl für

Obdachlose“. Gibt es ein „richtiges“ Leben in bedrückenden Verhältnissen? Kann

man gut leben und arbeiten in entfremdenden Systemen und Zwängen?

Der selige Franz Jägerstätter hat sich die innere Freiheit in der Diktatur und im

Gefängnis bewahrt: „Besser die Hände gefesselt als der Wille“, schreibt er in seinen

Aufzeichnungen. Er hat den richtigen Weg gefunden im falschen. Faszinierend ist für

mich Peter Webhofer, der sein 50jähriges Priesterjubiläum feierte, der 1972 einen

Gehirnschlag hatte und nach und nach wieder mühsam die Sprache erlernen musste

und in der Mobilität nach wie vor sehr eingeschränkt ist: „Was ich kann, das tue ich,

auf das andere verzichte ich.“

Von Leo Tolstoi gibt es eine Erzählung: „Die drei Fragen“. Es geht um einen König,

der dachte, nichts könne ihm missglücken, wenn er nur immer die Zeit wüsste, in der

er ein Werk zu beginnen habe, und wenn er immer wüsste, mit welchen Menschen er

sich einlassen solle und mit welchen nicht, und wenn er immer wüsste, welches von

allen Werken das wichtigste sei. „Merke dir - die wichtigste Zeit ist nur eine: der

Augenblick. Nur über ihn haben wir Gewalt. Der unentbehrlichste Mensch ist der, mit

dem uns der Augenblick zusammenführt; denn niemand kann wissen, ob er noch je

mit einem anderen zu tun haben wird. Das wichtigste Werk ist, ihm Gutes zu

erweisen - denn nur dazu ward der Mensch ins Leben gesandt.“ So die Antwort eines

weisen Einsiedlers auf die Frage des Königs.

[7]
Vgl. dazu Roman A. Siebenrock, Das „uneingelöste Gelöbnis, in: ZKTh 131 (2009), 131-133.

[8]
Theodor Wiesengrund Adorno, Minima Moralia, I, 18; Gesammelte Schriften, Bd. 4, 19.



Gibt es kein humanes Leben angesichts der Bedrohung und der Gewalt? Gibt es

keine Hoffnung für den Frieden? Und ist die Gegenwart ausschließlich ein

Verblendungszusammenhang, weil alle schon „handicaped in mind“ sind?

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck


