
9. Heilpädagogischer Kongress 
18. Mai 2012 in Kufstein 
Manfred Scheuer 

   

Bei all deinem Tun achte auf dich selbst! (Jesus Sirach 32,23a) 

Von der Achtsamkeit des Herzens 

  

Blinde Flecken 

  

Erlebnis ist ein zentrales Stichwort der gegenwärtigen Gesellschaft. Die Welt wird als 

Erlebnisraum vorgestellt (Werbung, Ausstellungen, Bäder, Städte ...). Dabei spielt 

das Auge bzw. das Sehen eine herausragende Rolle. Die vielen optischen Reize und 

Angebote sind freilich ambivalent. Wird die Wahrnehmung nur auf einen reduzierten 

Blickwinkel des Glatten und Schönen geschaltet, dann entstehen neue Formen der 

Abstumpfung und der Unempfindlichkeit. Erlebnissucht ist mit einem Verlust an 

Wahrnehmungsvermögen verbunden. Wer sich ständig berieseln lassen muss, kann 

nicht mehr zuhören. Wir haben das Sehen verlernt und können stattdessen - nach 

einem Wort von Bert Brecht - nur noch Glotzen. 

Es gibt viele blinde Flecken in der Gesellschaft, die einer Ästhetisierung huldigt und 

dabei viel ausblendet, vergisst, an den Rand schiebt. Denn die Totalästhetisierung 

läuft auf ihr Gegenteil hinaus, sie führt zu einer große Fläche von blinden Flecken. 

Für viele Bereiche des Dunklen und des Schmerzes gibt es Anästhetica und 

Analgetica. Die Sehsüchte und Erlebniswelten schaffen neue Vergesslichkeiten: 

„Vergesslichkeit, weil man wegblicken und weghören, überhaupt die Wahrnehmung 

auf einen reduzierten Gesichtswinkel schalten muss, um an der glatten Haut der 

Kultur Freude zu haben. Zwang, weil die Lebensinhalte allesamt auf 

Unterhaltungsergiebigkeit getestet werden und die Wahrheitsfrage in den säkularen 

Bereich der Experten abgedrängt wird. Wie menschlich immer Nachrichten, Fakten, 

Ereignisse sein mögen, welche Schrecken und Entzückungen, wie viel 

fassungsloses Schweigen oder Schreie sie verursachen könnten, das Design erlaubt 



ihnen nicht mehr zu sein als ein animierendes Gustostück.“[1] 

  

Narzissmus 

  

Diese Auflösung der Wahrnehmung wird auch betrieben, wenn das Du gar nicht 

mehr ausdrücklich in den Blick kommt, wenn sich der Mensch narzisstisch in sich 

selbst verliebt, d.h. an seinem eigenen Spiegelbild er-götzt. Ovid spricht in den 

Metamorphosen von der Mutter des Narziss, die den weisen Teiresias fragt, ob ihrem 

Sohn ein langes Leben beschieden sein werde. Teiresias antwortet: „Nur dann, wenn 

er sich selbst nicht schaut.“[2] – Narziss stirbt durch die Liebe zu seinem Spiegelbild, 

die ihn auf nichts anderes mehr achten ließ. Er verfiel der tödlichen Faszination des 

Sehens, just nachdem er die Nymphe Echo – also die mythische Inkarnation reinen 

Tons – verschmäht, sie nicht erhört hatte. Unter Narzissmus verstehen wir mit Heinz 

Hartmann die „libidinöse Besetzung des Selbst oder noch allgemeiner ... eine 

Konzentration psychologischer Interessen auf das Selbst.“[3] Bei Freud zieht sich 

Narziss in seiner Libido von der Außenwelt auf das Ego regreßhaft zurück; verliebt in 

das Spiegelbild im Teich, wird er weltlos und desorientiert[4]. Der narzisstisch sich 

selbst verhaftete Mensch kann - aus welchen Gründen auch immer - nicht lieben. In 

der Selbstsucht gelähmt und erstarrt wird er sozial oft destruktiv. Er kommt nicht zum 

konkret Anderen und lässt das Du nicht an sich herankommen. So ist mit dem 

Phänomen des Narzissmus auch (neben den Zuständen des Selbstgefühls) eine 

bestimmte Charakterisierung der Objektwahl gemeint: die Selektion orientiert sich an 

den kanonisierten Vorstellungen der eigenen Person nach dem Kriterium der 

Gleichheit oder Ähnlichkeit. Analog kann auch bei einem Menschenbild von 

Narzissmus gesprochen werden, wenn das Selbst zur geschlossenen, abgerundeten 

und alles integrierenden Totalität erhoben wird; das personale Du und die weltliche 

Realität werden dabei von vornherein in den Kreis des Selbst eingeschrieben. Die 

Struktur der personalen Differenz, der positiven Andersheit und Fremdheit wird 

letztlich totalitär negiert[5]. Auf das Subjekt bezogen, gehört der Narzissmus zur 



Pathologie der depressiven Existenz in ihrem Todestrieb. „Der Narzissmus, dem mit 

dem Zerfall des Ichs sein libidinöses Objekt entzogen ist, wird ersetzt durch das 

masochistische Vergnügen, kein Ich mehr zu sein, und über ihrer Ichlosigkeit wacht 

die herausziehende Generation so eifersüchtig wie über wenigen ihrer Güter, als 

einem gemeinsamen und dauernden Besitz.“[6] 

  

Burnout 1: Der flexible Mensch 

  

Der amerikanische Soziologe Richard Sennett hat 1998 in einem Essay das Leitbild 

eines flexiblen Menschen anschaulich beschrieben hat: Er ist gut ausgebildet und 

vielseitig einsetzbar, leistungsorientiert und anpassungsfähig, belastbar und mobil, in 

seiner gesellschaftlichen und kulturellen Bindungslosigkeit der ideal disponible 

Produktionsfaktor in einer sich schnell wandelnden und sich immer virtueller 

gebenden Wirtschaft.[7] Der ideale Arbeitnehmer ist ungebunden, einsatzfreudig, 

begabt, attraktiv, versetzbar und vielseitig einsetzbar, ein durch und durch flexibler 

Mensch. Dieser selbe Mensch ist gleichzeitig todunglücklich, da nirgends wirklich zu 

Hause und mit nichts identifiziert. 

  

Burnout 2: Traurigkeit und Stress 

  

Hugo von Sankt Viktor (* um 1097; +11. Februar 1141) betont, dass beim rechten 

Handeln zwei Übel zu vermeiden sind: „Traurigkeit und Stress. Die Traurigkeit führt 

zur Bitterkeit und der Stress zur Oberflächlichkeit. Durch Traurigkeit wird der süße 

Geschmack des Geistes versalzen, durch Stress geht die Ruhe verloren. Traurigkeit 

entsteht, wenn man sich mit dem, was man nicht gut kann, ungeduldig abquält; in 

Stress gerät man, wenn man das, was man gut kann, über alle Maßen betreibt."[8] 

Die gemeinsame Wurzel von Traurigkeit und Stress aber ist die falsche Radikalität, 

ist jede Art von Überforderung. 

  



Burnout 3: Akedia 

  

Eine zentrale Versuchung bei den Wüstenvätern des 3. und 4. Jahrhunderts n. Chr. 

ist die Akedia. Der „Dämon“ der akedia ist für die alten Mönche der gefährlichste. Er 

enthält in sich fast alle Anfechtungen und Gedanken. Während die andern Dämonen 

nur einen Teil der Seele berühren, besetzt die akedia die ganze Seele. Sie erstickt 

den Verstand und raubt der Seele jede Spannkraft. Man hat zu nichts mehr Lust.[9] 

Evagrios Ponticos * 345, +399 in Ägypten, ein christlicher Mönch („Wüstenvater“), 

beschreibt als Symptome: Das Gefühl, dass die Zeit besonders langsam vergehe. 

Den Drang des Mönchs nach draußen, heraus aus seiner Zelle. Hass auf das eigene 

Leben und die eigene Arbeit. Die Freunde und Kollegen werden als verständnislos 

erlebt. Ein anderes Leben scheint leichter und glücklicher.[10] Evagrius schildert das 

Verhalten eines von der akedia Befallenen recht humorvoll: „Das Auge eines Trägen 

schaut vielfach durch die Fenster und sein Geist stellt sich die Besucher vor. Es 

knarrt die Tür, und er springt auf; er hört eine Stimme und blickt neugierig aus dem 

Fenster, er geht von dort nicht weg, sondern starrt gaffend hinaus. Bei der Lesung 

gähnt der Träge vielfach und fühlt sich mächtig zum Schlaf hingezogen; er reibt sich 

die Augen, reckt die Hände, wendet die Augen vom Buche weg und blickt zur Wand 

hin. Dann schaut er wieder ins Buch, liest ein wenig und müht sich unnütz ab, den 

Sinn der Worte zu ergründen. Er zählt die Blätter und prüft die Schrift. Er tadelt 

Schrift und Ausstattung, zuletzt faltet er das Buch zusammen und legt es unter den 

Kopf und schläft einen nicht allzu tiefen Schlaf; denn der Hunger weckt hernach 

seine Seele, und er stillt ihn.“[11] Cassian nennt die akedia auch Überdruss oder 

Angst des Herzens, innere Beklemmung. Die innere Lustlosigkeit treibt einen 

entweder in den Schlaf oder in die Flucht aus der Zelle, in die Betriebsamkeit.[12] 

Gregor der Große (540 - 604 in Rom) zählt zu den Folgen der akedia die 

Verzweiflung, Entmutigung, Missmut, Verbitterung, Gleichgültigkeit, Schläfrigkeit, 

Langeweile, Flucht vor sich selbst, Überdruss, Neugier, Zerstreuung im Gerede, 

Unruhe des Geistes und des Körpers, Unstetigkeit, Hast und Wankelmut. Akedia ist 



die große Versuchung für die Einsiedler. In ihr geht es um Leben oder Tod. Alles wird 

in Frage gestellt, jeder innere Schwung fehlt, das Herz scheint durch und durch krank, 

die Seele verwirrt.[13] 

„Die Seele ist krank und leidet, von der Bitternis der akedia überflutet. In einem 

solchen Übermaß von Leid verlassen sie alle ihre Kräfte. Ihr Widerstandsvermögen 

ist drauf und dran, vor einem so mächtigen Dämon das Feld zu räumen. Sie hat den 

Kopf verloren und benimmt sich wie ein kleines Kind, das haltlos weint und ein 

Wehgeschrei anstimmt, als gäbe es keinerlei Hoffnung auf Trost mehr.“[14] 

Akedia: Es gilt als Gemeinheit, leben zu müssen. Man fühlt sich verlassen und 

minderwertig. Langeweile und Traurigkeit, Gelähmtsein und Müdigkeit, Mattigkeit und 

Lustlosigkeit, Unzufriedenheit mit der Arbeit und mit sich selbst schleichen sich ein. 

Innerliches Schimpfen, Jammern, Selbstmitleid und Groll machen sich breit. Zurück 

bleibt eine Schlaffheit und Antriebslosigkeit der Seele. Auch Abstumpfung, 

Schläfrigkeit, Umherschweifen, Schwatzhaftigkeit und Neugier, Unruhe, 

Rücksichtslosigkeit, körperliche und geistige Unstetigkeit hängen eng mit der Akedia 

zusammen. Die Akedia ist ein Einlasstor für Ersatzbefriedigungen und Süchte. Die 

Wüstenväter empfehlen gegen die akedia die Stärkung der inneren Widerstandskraft 

und der Wiederaufbaufähigkeit durch soziale Kompetenzen, durch eine Überzeugung 

von Kontrolle und Selbstkontrolle, durch eine neue Orientierung und durch das 

Setzen von Prioritäten. Die Akedia kann – nicht sofort – überwunden werden durch 

Gespräche, durch „Bleiben lernen" und durch ein Wegnehmen von Druck und Zwang 

- auch vom Zwang, rasch aus der Akedia herauskommen zu müssen. 

  

Burnout 4: Schwermut 

  

Sören Kierkegaard (1813-1855), ein dänischer Philosoph spricht von der Schwermut, 

der Krankheit zum Tode als der Sünde „instar omnium“, die also an der Wurzel aller 

Sünden steht. Das Wort von der Krankheit zum Tode ist dem Johannesevangelium 

entnommen. Dort ist von einer Krankheit die Rede, die nicht zum Tode führt. Was ist 



damit gemeint? Dem Menschen steht die Möglichkeit offen, sich grundsätzlich dem 

Leben zu verweigern und so endgültig auf den Tod zu fixieren.[15] Die Verzweiflung, 

nicht selbst sein zu wollen, wird sehr unterschiedlich gelebt: ein Mensch ist bewusst 

oder unbewusst auf der Flucht, z.B. in Utopien oder Träumen, die an der Realität 

vorbeigehen, oder in der ständigen Suche nach Erlebnissen, um ja nicht mit sich 

selbst konfrontiert zu werden. Auch eine Kritik, die gegen alles und jedes etwas 

einzuwenden hat, ist eine Verweigerung des Selbstseins und Flucht vor dem 

konkreten Leben. Bei dieser Flucht wird das Niederhalten der Wahrheit zum 

bewussten Programm. Man ist sich in Wahrheit nicht gut. Aus einem Ressentiment 

sich selbst gegenüber entspringen Ressentiment und Zynismus gegen andere. 

Jegliches Wollen wird verdächtigt und entlarvt. Auch jeder moralische Anspruch gilt 

als unzumutbar. Menschliches Leben als solches ist Verzweiflung, ist tragisch, ist ein 

Unglück. Es ist nicht das Null-Bock-Gefühl von Jugendlichen, es geht um ein viel 

tieferes, um ein nicht mehr auflösbares Nicht-mehr-Mögen und Nicht-mehr-Können. 

  

Burnout 5: Müdigkeit 

  

Viele sind in der Kirche, in der Schule und durch die Schule, in sozialen Berufen 

müde geworden. Auch wenn „Erfolg“ keiner der Namen Gottes ist, so tut doch die 

Resonanzlosigkeit weh. Nicht wenige sind intellektuell, psychisch und disziplinär 

überfordert. Das geht an die innere Substanz. Das Wort des Lebens erstarrt zur 

Floskel. Die Brunnen sind ausgetrocknet, die Quellen sind versiegt, Freunde haben 

sich verflüchtigt, das Leben kennt keine Spannkraft mehr. Das Feuer der 

Begeisterung ist verloschen. Vitalität, Lebenskraft, Phantasie und Kreativität gehen 

verloren. Müdigkeit und Erschöpfung sind nicht dabei nur eine körperliche 

Erscheinung. Nach Simone Weil ist „das Niedrige: wohin die Müdigkeit einen 

führt.“[16] Die Müdigkeit lässt die höhere Aufmerksamkeit absinken und begrenzt 

sie[17]. Sie ist Zeichen der Sterblichkeit. Schließlich: „Der Tod wurde Müdigkeit.“[18] 

  



Aufmerksamkeit 

  

„Gib deinem Knecht ein hörendes Herz.“ (1 Kön 3,9) „Der Mönch muss sein wie die 

Cherubim und Seraphim: ganz Auge!“[19] „Und so muss die Seele ihrerseits Gott ein 

liebevolles Aufmerken entgegenbringen, nur dies, ohne besondere Akte zu setzen  ... 

mit dem entschlossenen Aufmerken der Seele, so wie, je-mand in liebreicher 

Achtsamkeit die Augen öffnet.“[20] „Die von jeder Beimischung ganz und gar 

gereinigte Aufmerksamkeit ist Gebet.“[21] 

Aufmerksamkeit weist einen Doppelcharakter auf: Aufmerksamsein bedeutet 

einerseits eine Aktivität unserer selbst; Leistung unserer Freiheit. Wir gehen über uns 

selbst hinaus in der Absicht, dass sich uns die Welt erschließen soll. Diese 

Intentionalität suspendiert sich aber zugleich selbst: „Das Hinausgehen über uns 

selbst geschieht in einem ursprünglichen Erleiden; einer Liebe, die ein Gehorchen ist. 

Das in der Aufmerksamkeit geschehende Uns-überschreiten geschieht als eine 

Leistung und Anstrengung unserer selbst, aber als eine ‚negative Anstrengung’, als 

ein ‚effort negatif’[22]. Aufmerksamkeit bedeutet ein Warten auf das andere als das 

Unverfügbare. Warten braucht Zeit. „Zeit brauchen heißt: nichts vorwegnehmen 

können, alles erwarten müssen, mit dem Eigenen vom andern abhängig sein.“[23] 

Aufmerksamkeit geschieht in der harrenden Geduld. „In dieser Einwilligung in das 

Bedürfen des anderen, deren Zeitigungssinn in einem Leerwerden von den eigenen 

Vorgriffen liegt, werde ich aber bereit für die Gabe, die im Ereignis des Sich-mir-

gebens des Anderen als des Anderen liegt. Der Sinn von Sein zeigt sich als „die 

Gabe des 'Gebens’, das nur seine Gabe gibt, sich selbst jedoch in solchem Geben 

verbirgt und entzieht.“[24] Im Empfangen der Gabe empfange ich zugleich mich 

selbst als den, dem gegeben wird. Erst in der Freigabe an das Ereignis der Gabe des 

anderen finde ich auch zu mir selbst, darf ich in Wirklichkeit selbst sein. Notwendig 

und notwendend sind Haltungen der Aufmerksamkeit, Ehrlichkeit, Aufrichtigkeit und 

Ehrfurcht gegenüber dem konkreten Leben. Es geht darum, bei der Wirklichkeit, 

beim anderen aufmerksam und liebend verweilen und bleiben zu können, auch wenn 



das nicht anziehend und bestätigend ist. 

Emmanuel Levinas, der französische Philosoph, schreibt in seinem Werk ‚Totalite et 

infini’[25] über die Unendlichkeit, die uns im Antlitz des Anderen erscheint. Der Blick 

eines Menschen, der mich ansieht, sei er nun gleichgültig, feindlich oder freundlich, 

ist in keinem Fall ein Gegenstand. Etwas Unendliches, d.h. etwas Inkommensurables 

leuchtet auf, das sich in keiner Weise als Objekt verstehen und durch eine endliche 

Zahl von Prädikaten definieren lässt. Im Blick des Anderen, gerade des armen 

Anderen erfahre ich den Anspruch: Du darfst mich nicht töten, du darfst mich nicht 

verachten, du musst mir helfen. 

„Dein Ort ist / wo Augen dich ansehn. Wo sich die Augen treffen entstehst du. / Von 

einem Ruf gehalten, immer die gleiche Stimme, es scheint nur eine zu geben mit der 

alle rufen. / Du fielest, / aber du fällst nicht. / Augen fangen dich auf. / Es gibt dich / 

weil Augen dich wollen, dich ansehn und sagen dass es dich gibt.“ (Hilde Domin)[26] 

„Und weil das Auge dort ist, wo die Liebe weilt, erfahre ich, dass Du mich liebst. … 

Dein Sehen, Herr, ist Lieben, und wie Dein Blick mich aufmerksam betrachtet, dass 

er sich nie abwendet, so auch Deine Liebe. … Soweit Du mit mir bist, soweit bin ich. 

Und da Dein Sehen Dein Sein ist, bin ich also, weil Du mich anblickst. … Indem Du 

mich ansiehst, lässt Du, der verborgene Gott, Dich von mir erblicken. … Und nichts 

anderes ist Dein Sehen als Lebendigmachen. … Dein Sehen bedeutet Wirken.“[27] 

(Nikolaus Cusanus) Christen haben von Gott her ein Ansehen und können so dem 

Evangelium ein Gesicht geben. Erst von daher wird das Angesehen-Werden zu einer 

sittlichen Verpflichtung. 

  

  

Solidarische Zeitgenossenschaft 

  

Eine für jede Kommunikation notwendige Grundhaltung ist die Liebe zur Wirklichkeit 

anleiten[28]. Es geht darum, an der Wirklichkeit dranzubleiben, ihr standzuhalten und 

sie als Ort der Gegenwart Gottes zu erkennen. Unter sehr unterschiedlichen 



Vorzeichen gibt es zur Zeit Weltfremdlinge und Wirklichkeitsflüchtlinge. Es gibt die 

Lüge der Harmonie, die Flucht in die Gnosis, den bürokratischen Verrat und die 

dualistische Verleugnung der Liebe Gottes zur Welt. Auch die reinen Utopien setzen 

sich von der Gegenwart unsolidarisch ab. Vielfach ist es auch die Angst, die blind 

werden und Nischen suchen lässt. Die Ausreden und Strategien, nicht beim 

konkreten Menschen zu bleiben, sondern Wunschbilder zu suchen, sind Legion. 

Zu den Grundhaltungen sozialer Berufe gehört eine wache und solida-rische 

Zeitgenossenschaft: „Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von 

heute, besonders der Armen und Bedrängten aller Art, sind auch Freude und 

Hoffnung, Trauer und Angst der Jünger Christi.“ (GS 1) Bei der Wahrnehmung der 

Wirklichkeit darf gerade die Erfahrung des Leidens, der Trauer, der Tränen, der 

Aggressivität, der Verderbtheit, der Bosheit, der Gespaltenheit und des Widerspruchs 

nicht ausgeblendet werden. Und es braucht nicht nur das Registrieren, sondern 

Aufmerksamkeit. Aufmerksamkeit ist die Offenheit für andere, die Bereitschaft zu 

vernehmen und zu hören aus Respekt vor der Wirklichkeit. Aufmerksamkeit impliziert 

den Respekt vor der Würde des anderen und schließt so den Verzicht auf den 

Mittelgebrauch des Menschen, der Verzicht auf Verzweckung und 

Instrumentalisierung. „Handle so, dass du die Menschheit, sowohl in deiner Person 

als in der Person eines jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als 

Mittel brauchst.“ (I. Kant) Und es geht um das Eingehen in die einmalige, je 

unableitbare Freiheit des anderen, die freie Respektierung dieser Freiheit und 

letztlich die Bereitschaft, sich selbst herzugeben. Aufmerksamkeit meint 

Sachgerechtigkeit, Personengerechtigkeit, Zweckfreiheit und Selbstlosigkeit der 

Liebe. Fatal wäre ein narzisstisches Verliebtsein in das eigene Spiegelbild, ein 

Steckenbleiben im Saft der eigenen Befindlichkeit oder auch in der eigenen 

Kränkung. Entscheidend ist z.B. für Edith Stein ein Ethos der Redlichkeit und der 

guten Sachlichkeit, ein Verstehen geistiger Personen, das nicht gewaltsam in 

Strategien einordnet und unterordnet.[29] Es geht Edith Stein nicht um ein Wissen, 

das Macht bedeutet, auch nicht um ein mechanisches Anhäufen von Informationen. - 



Natürlich sind Kommunikation und Gespräch kein herrschaftsfreier Raum. Da kann 

Helfen zur sublimen Machausübung werden und zu Abhängigkeiten führen. Und 

natürlich gibt es auch eine „Machtausübung der Machtlosen“.[30] Wer bekommt 

durch Ächtung oder Kriminalisierung von Macht und Gewalt de facto die Macht 

zugespielt? Die Forderung nach Verzicht auf Macht kann ein Mittel sein, eine andere 

durchzusetzen. Oder denken wir an Gemeinschaften: gerade die „Schwachen“, die 

auf Grund psychischer Probleme wenig Macht und Verantwortung übertragen 

bekommen, haben einen massiven Einfluss auf das Gemeinschaftsleben. Sie 

können die Atmosphäre dominieren, Zeiten und Räume besetzen, Energie und 

Aufmerksamkeit okkupieren, durch Verweigerung lähmen, durch Herabsetzung oder 

üble Nachrede Menschen zerstören und unter der Hand zu den eigentlichen Chefs 

werden. Sozialarbeiter sollten keine Technokraten und keine Sozialingenieure sein. 

  

  

Fenster der Verwundbarkeit 

  

Ernst Bloch spricht von Kälteströmen und Kälte gegenüber den Leidenden. Kälte ist 

nach Theodor Wiesengrund Adorno das Grundprinzip der bürgerlichen Subjektivität, 

ohne das Auschwitz nicht möglich gewesen wäre.[31] Auch die Toleranz und 

Liberalität des bürgerlichen Subjektes ist letztlich leer. Aus der Liberalität, „aus der 

unterschiedslosen Güte gegen alles droht denn auch stets Kälte und Fremdheit 

gegen jedes.“[32] Die Apathie und Fühllosigkeit in der Wahrnehmung gegenüber 

Leid und Opfer, wie sie für eine imperialistische und gewalttätige Subjektivität 

kennzeichnend ist, ist auf Empfänglichkeit und Verwundbarkeit zu öffnen. 

Gegenüber Konzepten, die Glück als Leidlosigkeit denken, mag wahre Liebe den 

anderen gut „leiden“. Maurice Blondel (1861-1949) sieht im Leid sogar das „Siegel 

eines anderen in uns... Wer an einer Sache nicht gelitten hat, kennt und liebt sie 

nicht. ... Der Sinn des Schmerzes liegt darin, uns das zu entschleiern, was dem 

Erkennen und dem egoistischen Wollen sich entzieht, und Weg zur echten Liebe zu 



sein. ... Lieben heißt, das Leiden lieben, weil wir so Freude und Tun eines anderen in 

uns lieben: diesen in sich liebenswerten und teuren Schmerz, den alle bejahen, die 

ihn erfahren und ihn gegen alle Lieblichkeit der Welt nicht tauschen möchten.“[33] 

Die geistliche Tradition wehrt sich dagegen, dass der Mensch eigenmächtig um 

eines asketischen Ideals willen Leiden und Kreuz suche und ergreife. Wohl kann kein 

Christ völlig achtlos an der Leidensteilnahme vorübergehen und sich der Solidarität 

mit den Leidenden verweigern. In der Nachfolge Jesu gibt es die Zumutungen der 

Armut, des Unverstandenseins, der alltäglichen Schmerzen, des Zerbrechens von 

Lebensentwürfen und Plänen, des Umsonst aller Mühe und allen Einsatzes, der 

Vergeblichkeit ohne spürbaren Trost. Die Nachfolge Jesu mutet auch die Erfahrung 

des Sterbens und sogar der Gottverlassenheit zu. Diese Erfahrungen haben nicht in 

sich selbst ihren Genuss und auch nicht ihr Kriterium, sondern in der Universalität 

von Hoffnung und Liebe, die alle Abgründe erreicht. So tragen alle Seligpreisungen 

einen Zugang zum Leiden, zum Geheimnis der auch im Unglück durchgehaltenen 

Liebe: 

  

Wer mit Menschen arbeitet, muss diese Menschen mögen, lieben, d.h. Sorge 

übernehmen. Damit verbunden ist Verwundbarkeit. Das „Fenster der 

Verwundbarkeit“ war zunächst ein militärstrategischer Ausdruck. „Eine Lücke im 

Verteidigungssystem, eine mögliche Einbruchstelle des Gegners wird so genannt. 

…  Dass das Fenster geschlossen werden muss, war nicht kontrovers, es wurde 

nicht einmal problematisiert. … Dass das Fenster der Verwundbarkeit of-fen bleiben 

muss - wenn wir Menschen bleiben oder es werden wollen -, scheint unbekannt zu 

sein. Als wollten wir uns mit aller Gewalt vom Licht abschotten. Jedes Fenster macht 

ja verwundbar und weist auf Beziehung, Verständigung, Mit-teilung. … Das Fenster 

der Verwundbarkeit ist ein Fenster zum Himmel. … Gott macht sich in Christus 

verwundbar, Gott definiert sich in Christus als gewaltfrei. … Und wenn wir das 

Gleichnis vom Weltgericht, in dem jedes hungernde Kind Christus ist (Mt 25) richtig 

verstehen, so können wir sagen: Christus ist die Wunde Gottes in der Welt.“[34] 



Es gibt heute unzählige wunde Stellen, eine Welt, die blutet, in der gestritten, gelitten 

und gestorben wird, weltweit, wenn tausende Flüchtlinge aus Afrika nach 

lebensgefährlichen Überfahrten in Italien stranden, in Libyen, wenn Menschen, 

Frauen und Kinder gehandelt werden, hier bei uns, wenn Menschen an unheilbarer 

Krankheit, Überforderung und Vereinsamung leiden, in Depression und Sucht, burn 

out und massivem Mangel an Zeit, in Unversöhntheit, Streit und Neid. Hinschauen 

statt wegschauen lautet die Devise: „Die Mystik der Bibel - in monotheistischen 

Traditionen - ist in ihrem Kern eine politische Mystik, näher hin eine Mystik der 

politischen, der sozialen Compassion. Ihr kategorischer Imperativ lautet: Aufwachen, 

die Augen öffnen! Jesus lehrt nicht eine Mystik der geschlossenen Augen, sondern 

eine Mystik der offenen Augen und damit der unbedingten Wahrnehmungspflicht für 

fremdes Leid. Dabei rechnet er in seinen Gleichnissen mit unseren kreatürlichen 

Sehschwierigkeiten, mit unseren eingeborenen Narzissmen. Er kennzeichnet uns als 

solche, die ‚sehen und doch nicht sehen’. Gibt es womöglich eine elementare Angst 

vor dem Sehen, vor dem genauen Hinsehen, vor jenem Hinsehen, das uns ins 

Gesehene uneindringbar verstrickt und nicht unschuldig passieren lässt? ‚Sieh hin - 

und du weißt’.“[35] 

  

  

Der Herr gibt den Müden Kraft (Jes 40,29) 

  

Ohne positive Annahme der eigenen Leiblichkeit gehen die Vitalität und die 

Lebensfreude verloren. Eine abgestumpfte, leidenschaftslose, blutlose und kalte 

Beziehung zum eigenen Leib stumpft auch die Beziehung zu anderen und zu Gott ab. 

Achte auf dein Leibgewissen[36]! „Tu deinem Leib Gutes, damit deine Seele Lust 

gewinnt, in ihm zu wohnen.“ (Teresa von Avila) - Ulrich Niemann, Jesuit, 

Psychotherapeut und Theologe, beobachtet, dass fast alle Depressiven unter 

Bewegungsmangel leiden. Symptome für diese Leibfeindlichkeit sind 

Kreislaufstörungen, Schweißausbrüche, Insuffizienzgefühle, Hemmungen, Ängste, 



innere Unruhe, Schlaflosigkeit, Erleichterungstrinken u. ä. Zur inneren Zufriedenheit, 

so eine These, gehöre auch die Einübung in bleibend körperliche Beweglichkeit und 

das Selbstgefühl guter körperlicher Kondition. Wer nicht geht, geht auf Dauer 

körperlich, psychisch und auch geistlich zugrunde. 

Zum spirituellen Leben gehört so auch Freude an Bewegung, an Musik und Kunst 

oder auch an einem guten Essen. Wichtig ist eine Kultur des Wachens und des 

Schlafens (wer immer müde ist, kann nicht aufmerksam sein), zu suchen ist ein 

ausgewogenes Verhältnis von Bewegung und Ruhe wie auch das rechte Maß beim 

Essen und Trinken. Geistliches Leben braucht die Begegnung mit der Natur. Diese 

Begegnung kann verschüttete Dimensionen der Lebensfreude, der Ehrfurcht, des 

Staunens und des Lobes freisetzen. Jesus war übrigens Wanderprediger und war so 

in der Natur daheim. Die biblischen Orte und Landschaften, die Berge, die Seen und 

die Wüste sind mit in seine Beziehung zum Vater hinein genommen. Das Gehen hat 

sein Lebenstempo mitbestimmt. Positiv sind Haltungen gefragt, die Freude an der 

Schöpfung und am Leben fördern: „Wer vom Glanz der geschaffenen Dinge nicht 

erleuchtet wird, ist blind; wer durch dieses laute Rufen der Natur nicht erweckt wird, 

ist taub; wer von diesen Wundern der Natur beeindruckt Gott nicht lobt, ist stumm; 

wer durch diese Signale der Welt nicht auf den Urheber hingewiesen wird, ist dumm. 

Öffne darum die Augen, wende dein geistliches Ohr ihnen zu, löse deine Zunge und 

öffne dein Herz, damit du in allen Kreaturen deinen Gott entdeckst, hörest, lobest, 

liebest ..., damit nicht der ganze Erdkreis sich anklagend gegen dich erhebe!“[37] 

Entscheidend ist schließlich auch die Ordnung des Lebens, verbunden mit einer 

rechten Setzung der Prioritäten. Franz Jalics gibt für das kontemplative Gebet im 

Alltag folgende Hinweise: Die erste Priorität gilt dem Schlaf. Ein unausgeschlafener 

Mensch kann weder in der Meditation noch bei der Arbeit wach und aufmerksam sein. 

Noch vor der Gebetszeit kommt als zweite Priorität die körperliche Bewegung. Dies 

gilt besonders für Menschen, die von Berufs wegen meist stehen oder sitzen. Die 

dritte Priorität ist das Gebet. Es ist empfehlenswert, feste und geschützte Zeiten, 

keine „Abfallzeiten“ dafür zu finden und sich eine Ecke in der Wohnung einzurichten, 



die für Gebet und Meditation reserviert ist. Eine sehr wirksame Hilfe kann es sein, 

regelmäßig in einer Gruppe zu beten und zu schweigen. Als vierte Priorität nennt 

Jalics die Zeit für Gemeinschaft und Freundschaft. An fünfter Stelle steht schließlich 

die Arbeit, die noch immer genügend Zeit einnimmt[38]. 

  

  

Gebet der liebenden Aufmerksamkeit[39] 

  

Im Gebet der liebenden Aufmerksamkeit (auch Examen, Gewissenserforschung, 

Auswertung) geht es um Begegnung, um Beziehung; nicht um ein Aufrechnen oder 

Abrechnen von Wohltaten oder Fehlverhalten, nicht um ein bloß analytisches 

Auseinandernehmen. Begegnung und Beziehung lebt immer in einer das Leben 

begleitenden Aufmerksamkeit. Liebe ist ein Phänomen der Aufmerksamkeit. Die 

Atmosphäre der liebenden Aufmerksamkeit ist der Atem, von dem alles Beten, jede 

geistliche Übung lebt. Ob man beim Gebet der liebenden Aufmerksamkeit ganz 

langsam im Rhythmus des Atems ein Vater unser betet, einen persönlichen Psalm 

verfasst, den Tag in Ruhe wie in einem Film ablaufen lässt, das Tagesevangelium 

noch einmal hört, ob man einfach Dampf ablässt, ob man sich bloß an das „eine 

Notwendige“ erinnert, einen Dankbrief schreibt, eine Seite im Tagebuch schreibt, 

eine schwierige Situation bewusst werden lässt, einfach still wartet... es geht um 

liebende Aufmerksamkeit. 

Zu dieser Aufmerksamkeit gehört die Bereitschaft und Fähigkeit, die Wirklichkeit 

anzuschauen, wie sie ist. Also nicht nur oberflächlich registrieren, sondern von innen 

her, von der wirklichen Bedeutung her, von ihrem Sinn her empfinden und werten. 

Den Wert des Lebens kosten und die Sprache des Lebens verstehen. Die Zeichen 

der Zeit deuten. Staunend betrachten, wie das eigene Leben wächst, spüren, wie 

Glaube, Hoffnung und Liebe wachsen. Wer dies schaut, kann nicht nur 

uninteressierter Zuschauer bleiben, sondern muss lobend und dankend sagen, 

bekennen, was das, was ist, ihm bedeutet; muss im Dank die Gabe erst richtig 



annehmen; muss im Lob bekennen, wie gut der ist, der das Leben gibt, der das 

Le-ben ist. Es geht also um einen Dreischritt: um die Bitte, sehen zu können (1), um 

den aufmerksamen Blick für die Gaben (2) und um den Dank für die Gaben (3). 

Die liebende Aufmerksamkeit trägt auch drei andere Bewegungen in sich: den 

Wunsch, mit offenen Augen sehen zu können, was gegen die Liebe ist, den 

wahrhaftigen und mutigen Blick darauf und das beschämte und dankende Sich-

Überlassen an die Barmherzigkeit Gottes. Es soll also auch das Realitätsbedürfnis 

durchbrechen. Die Wahrheit macht frei. Der Realismus lässt auch das Negative 

sehen, das verzerrte, zerstörte Antlitz, die kleinen Gehässigkeiten, Lieblosigkeiten, 

Unaufmerksamkeiten, Heucheleien, Lügen, bösen Worte, die Lebenslüge, den Hass. 

Wenn einer dies innerlich verspürt, dann wächst die Bitte um Verwandlung des 

Herzens, um Zerknirschung, um Beschämung, um Sensibilisierung. Maßstab ist nicht 

das eigene Versagen, sondern die Barmherzigkeit der verzeihenden Liebe. In der 

Logik dieser Liebe liegt der Wunsch, ein der Verzeihung entsprechendes neues 

Leben führen zu können. „Sich mit seiner Gnade Besserung vornehmen“ (Ignatius). 

Schließlich geht es um ein Ausschauen, worin die Möglichkeiten neuen Lebens, das 

der Liebe entspricht, liegen können. 

  

  

Selbstverwirklichung und Selbstlosigkeit 

  

„Ein Gott, der die 'Identitätssuche' als eine egoistische, nervöse, ja parasitäre 

Schikane der Psychoanalyse lächerlich macht und moralisch verbietet, ist weder der 

Schöpfer der Welt noch der Vater Jesu Christi, er ist ein Überichdämon, ...  man trägt 

zum Glück anderer Menschen gerade so viel bei, als man selber an Glück sich 

erworben hat.“[40] Dem hält Johann Baptist Metz entgegen: „Für mich, den 

politischen Theologen, wirkt die ... tiefenpsychologische Theologie zu unpolitisch, 

genauer: zu ich-verliebt; sie erweist sich für mich am Ende als jener Narzissmus, für 

dessen Therapie sie sich ausgibt. Sie suggeriert dort religiöse Tiefe im Ich, 



traumverschlüsselte Abgründe, wo in Wahrheit so lange Flachheit und schiere 

Untiefe herrschen, als dieses Ich sich nicht an den Anderen, mit den Anderen, für 

Andere erfährt und bewährt.“ Metz differenziert die Subjektwerdung in der politischen 

Theologie vom tiefenpsychologischen Ich, „soweit dieses (tiefenpsychologische) Ich 

sich in seiner Identität vor den Anderen und ohne die Anderen begreift.“[41] 

Subjektwerdung hingegen könne letztlich nur in kritischer Solidarität mit den 

Leidenden, mit dem Gesicht zu den Opfern gewendet, sich realisieren. 

Nach Bonaventura (ca. 1217-1274) ist Gott als das höchste Gut kein monologischer 

Block, sondern er teilt sich auf vollkommenste Weise mit[42]. Die trinitarische Liebe 

verbindet höchste Mitteilsamkeit und Selbstlosigkeit mit persönlichem Selbstsein, 

höchste Gleichinnerlichkeit mit Sendung nach außen, Freiheit mit Gratuität und 

Interesselosigkeit. Liebe ist - so formuliert es der Tübinger Theologe Eberhard Jüngel 

- "das Ereignis einer inmitten noch so großer und mit Recht noch so großer 

Selbstbezogenheit immer noch größeren Selbstlosigkeit.“[43] So wäre Liebe ohne 

irgendeine Weise der Selbstbezogenheit ebenso eine Abstraktion und auch eine 

Verfälschung wie Liebe ohne immer noch größere Selbstlosigkeit im Selbstbezug. 

Die innergöttliche Selbstbezogenheit, die Liebe ist, ereignet sich als Bezogenheit 

Gottes auf den Menschen. In Jesus Christus begegnet Gott als einer, der sich 

wahrhaft und bedingungslos der Schöpfung zuwendet. Der Mensch als Adressat der 

Selbstmitteilung Gottes wird in diesem Ereignis nicht aufgelöst, sondern kommt zu 

sich selbst. Gott ist nicht einer, der tötet, um selber lebendig zu werden, der alles 

Endliche ‚vampirhaft’ in sich aufsaugt und verschlingt. Es ist dem christlichen 

Glauben eigen, dass der Mensch sich von Gott unbedingt erwünscht weiß (1 Joh 4,1; 

2 Kor 1,20). Sich selbst von Gott lieben zu lassen, befreit aus dem Teufelskreis der 

Selbstüberhebung und der Selbstverachtung, befreit vom Gotteskomplex und vom 

Mittelpunktwahn. Der Mensch wird zur Annahme seiner Endlichkeit und Sterblichkeit 

befreit. So darf das Selbst-Werden nicht als Sünde diffamiert werden. 

Selbstrealisation der menschlichen Freiheit ist im Spiegel der Gottebenbildlichkeit 

des Menschen zu deuten. - Zugleich vollzieht sich in Jesus Christus die liebende 



Öffnung und Beziehung des Menschen zum unendlichen Geheimnis. In Jesus ist 

menschliche Freiheit und Selbstbezogenheit die je größere Selbstlosigkeit, die sich in 

Gott hinein verliert und aus diesem Sich-selbst-Lassen je neu empfängt. 

Selbstverwirklichung im Glauben vollzieht sich in der liebenden Begegnung mit der 

personalen Liebe des je größeren Gottes. Selbstfindung im Glauben ist ein 

dialogischer Prozess der bedingungslosen Annahme, der Vergebung, der Umkehr, 

des Loslassens und des Hörens. Liebe befreit von der Sünde als „incurvatio in 

seipsum“ (Einkrümmung in sich selbst). Gnade ist nicht Alibi für Trägheit oder 

Verweigerung, sie befähigt zur Annahme und zur Verwirklichung der Charismen und 

Talente (Mt 25,14-30). Der Weg der christlichen Liebe geht den Weg zum Anderen, 

den Weg der Proexistenz, der Solidarität, des Dienstes, des Verzichts, des Leidens 

um des Reiches Gottes willen. Nachfolge Jesu lässt Wünsche, Pläne, Ängste und 

Sorgen, ja sich selbst zurücktreten (Mk 8,34). Von Jesus her steht die Selbstlosigkeit 

aber nicht im Dienst des Nihilismus oder auf der Opferliste eines dämonischen 

Gottes. Nachfolge Jesu ist kein Moralismus zur Potenz; sie wurzelt in der 

Freundschaft mit Jesus und in der Faszination am Reich Gottes. Eine solche Liebe 

als Übersteigen und Verschenken ist höchstes Engagement von Freiheit und nicht 

deren Auslöschung. Von der Menschwerdung Jesu und von seinem Tod her realisiert 

sich gelungenes menschliches Leben in der Schwebe und auch in der dramatischen 

Spannung zwischen Freiheit, Selbstannahme und Selbstlosigkeit. 

Selbstverwirklichung, Nächstenliebe und Gottbegegnung sind christlich gesehen 

sicher unterschieden, aber ein einziger Vorgang. Die Wahrheit dieses Vorgangs steht 

und fällt, ob alle drei Aspekte realisiert werden (Mk 12,28-34; Mt 22,34-40; Lk 10,25-

28). Selbstlosigkeit im Sinne von Hören und Warten, von Offenheit und 

Gastfreundschaft, im Sinne von Hingabe, auch im Sinne des versöhnenden Ganges 

in die Fremde hat von der Schrift her einen eminent positiven Wert. Freilich ist das 

kein schmerzfreies und harmonisches Pendeln zwischen den Polen. In der Tradition 

Jesu bedeutet der Tod Leben (Joh 12,24-26), Selbstverleugnung wird zu 

Selbstgewinn (Mt 16,24-28), in der Armut liegt der Reichtum (2 Kor 8,9) und im 



Schmerz verbergen sich Gnade und Freude (Mt 5,3-12). Dabei geht der Mensch 

durch die Krisis der Läuterung seiner Motive, Antriebe und Vorurteile, von ihm ist die 

Bereitschaft zur ständigen conversio gefordert. Die Nachfolge Jesu schließt Wagnis 

und Dramatik mit ein. Das Selbst kann dabei nicht von einem ewigen und 

unverwundbaren Kern ausgehen. Jesus ist nicht Siegfried. Seine Liebe lotet die 

Abgründe des Menschen aus. Gerade in der Gottverlassenheit Jesu am Kreuz (Mk 

15,34-37) ereignet sich Gott als Liebe. 

  

  

Aporien 

  

Auf der Flucht vor sich selbst: Seit Jahrzehnten wird von der Überwindung der 

Entfremdung, von Selbstfindung, Subjektivität, Identitätsbildung und auch 

Selbstverwirklichung gesprochen. Und doch haben viele eine riesige Angst vor dem 

Ich, sie gehen auf im Man, in der Rolle, sie schwimmen in der Masse mit. Die 

Kehrseite der fixierten Suche nach sich selbst ist die neurotische Flucht vor sich 

selbst. Wie kaum ein anderer hat Sören Kierkegaard (1813-1855) dieses Phänomen 

beschrieben. Er spricht von der „Krankheit zum Tode“. Dieses Wort ist dem 

Johannesevangelium entnommen. Dort ist von einer Krankheit die Rede, die nicht 

zum Tode führt (11,4). Was ist damit gemeint? Dem Menschen steht die Möglichkeit 

offen, sich grundsätzlich dem Leben zu verweigern und so endgültig auf den Tod zu 

fixieren. Kierkegaard nennt dabei grundsätzlich zwei Möglichkeiten der Verzweiflung: 

„Sünde ist: dass der Mensch vor Gott verzweifelt nicht er selbst sein will oder dass er 

vor Gott verzweifelt er selbst sein will.“[44] Die Verzweiflung, nicht selbst sein zu 

wollen, wird sehr unterschiedlich gelebt: Der Mensch ist vielleicht unbewusst auf der 

Flucht in Utopien oder Träumen, in reiner Offenheit, in realistischer Borniertheit oder 

auch in ideologischer Fixiertheit. Bei dieser Flucht, kein Selbst sein zu wollen, wird 

das Niederhalten der Wahrheit zum bewussten Programm. Aus einem Ressentiment 

sich selbst gegenüber entspringt das Ressentiment und der Zynismus gegen andere. 



Das meint Kierkegaard mit der Verzweiflung über das Irdische. Menschliches Leben 

als solches, Endlichkeit als solche ist Verzweiflung. Die Verzweiflung liegt wohl am 

Irdischen, aber mehr noch am Ewigen, nämlich an der Unmöglichkeit, es je zu 

erreichen. Diese Verzweiflung als Flucht-Gestalt kennt kein Vertrauen und keine 

Vertrauten, sie ist verschlossen. Solche quälend-verquälte Verschlossenheit 

kennzeichnet das Dämonische. In der Verweigerung der Endlichkeit, die zugleich ein 

bleibender Trotz und Protest gegenüber Gott ist, wird auch jede Erlösung verweigert, 

um eine bleibende Anklage gegen den Herrn der Welt zu bilden. 

Selbstverwirklichung durch Abgrenzung?[45] Der Mensch ist Person, die Freiheit und 

damit Selbstand und Selbstbestimmung besitzt. Dies bedeutet, dass der Mensch 

nicht auf etwas anderes, sei es auf die Gesellschaft, auf das wirtschaftliche oder 

technologische System hin funktionalisiert werden darf. Insofern ist 

Selbstverwirklichung ein kritischer Begriff gegenüber Entfremdungsformen, 

Ausbeutung, Bürokratie, Instrumentalisierung, Verdinglichung oder Fetischismus der 

Ware. Die Sehnsucht nach Selbstverwirklichung kommt aus der Hoffnung, dass das 

Ich mehr ist als das Produkt der Masse, mehr auch als die soziale Rolle. Diese 

Sehnsucht kommt aus der Erfahrung, dass gesellschaftliche oder ökonomische 

Entwürfe im Hinblick auf Sinn zu kurz greifen. 

Es gibt aber auch die Kehrseite von Emanzipation und Autonomie: Eine Sackgasse 

ist es, wenn Beziehungen und Bindungen von vornherein als entfremdend gewertet 

werden, wenn Gnade als Bedrohung, wenn Verdanken unter einem rein negativen 

Vorzeichen steht: „Ein Wesen gibt sich erst als selbständiges, sobald es auf eigenen 

Füßen steht, und es steht erst auf eigenen Füßen, sobald es sein Dasein sich selber 

verdankt. Ein Mensch, der von der Gnade eines anderen lebt, betrachtet sich als ein 

abhängiges Wesen.“ (Karl Marx, 1818-1883)[46] Von da her wäre 

Selbstverwirklichung nur durch eine egologischen Reduktion zu finden. Der andere 

und die Gabe seiner Freiheit stehen unter dem Vorzeichen der negativen, zu 

überwindenden Abhängigkeit. Freiheit ist Sich-Losreißen. Anerkennung und Liebe 

wären grundsätzlich ausgeblendet. Das Selbsterhaltungs-Ich zeichnet sich durch 



Misstrauen, Rationalität, Kontrolle und Kritik aus. Eine Selbstverwirklichung, die alles 

andere als Hemmung, Begrenzung, Behinderung, Bedrohung und Feind seiner 

selbst verdächtigt, landet in der Vereinzelung. Selbstverwirklichung ist auch nicht 

machbar. Das Individuum „erfährt den Doppelsinn, der in dem lag, was es tat, 

nämlich sein Leben sich genommen zu haben; es nahm sich das Leben, aber 

vielmehr ergriff es damit den Tod.“ (Georg F.W. Hegel, 1770-1831)[47] Das Selbst 

kann wie das Glück oder die Anerkennung durch andere nicht produziert oder 

garantiert werden. Es ist nicht das direkte lineare Ergebnis unserer Interessen und 

Wahrnehmungen. Selbstverwirklichung ist wesentlich ein Nebenprodukt unserer 

Aktivitäten. Das Selbst lässt sich nur in einer Art von Selbstvergessenheit erlangen, 

in der Konzentration auf anderes, in der Hingabe für andere. 

Falsche Selbstlosigkeit: „Ihr drängt euch um den Nächsten und habt schöne Worte 

dafür. Aber ich sage euch: eure Nächstenliebe ist eure schlechte Liebe zu euch 

selber. Ihr flüchtet zum Nächsten vor euch selber und möchtet euch daraus eine 

Tugend machen: aber ich durchschaue euer ‚Selbstloses’. ... Der eine geht zum 

Nächsten, weil er sich sucht, und der andere, weil er sich verlieren möchte. Eure 

schlechte Liebe zu euch selber macht euch aus der Einsamkeit ein Gefängnis.“[48] 

Friedrich Nietzsche (1844-1900) entlarvt den falschen und kranken Altruismus: Das 

Dasein für die anderen entartet zu einem Verzehren und Verbrauchen der anderen 

für sich selbst. Nach außen hin wird ein scheinbarer Altruismus (für Kinder, Familie, 

Partei, Gruppe, Kirche) zelebriert. Ein solches Opfer ist aber keine wirkliche 

Selbstlosigkeit, sondern Instrumentalisierung der anderen. In der scheinbaren 

Selbstlosigkeit drängt sich der Mensch verkrampft und krankhaft um den Nächsten. 

Er missbraucht den Nächsten als Exil für das eigene Ich, um der eigenen Einsamkeit 

zu entkommen. Das konkrete Du interessiert dabei allerdings nicht. Die Flucht zum 

Nächsten ist nur die Kehrseite der Leere, der Destruktivität und des Nihilismus. 

  

 

 



Schluss 

  

Selbstannahme und Selbstverwirklichung ist keine idealisierende und harmonische 

Realisation der Freiheit. Selbstverwirklichung und Selbstlosigkeit sind nicht zwei 

Teile einer Kugel, die glatt zusammenpassen. Unter den Bedingungen der konkreten 

Unversöhntheit und auch Fremdheit, unter den Bedingungen der Sünde, ist die 

Vermittlung nicht ein sanftes, konfliktfreies, schmerzfreies Unternehmen. Eine solche 

Fiktion würde vor der Härte der Realität flüchten und die unterschiedlichen Kräfte wie 

auch Mängel in sich selbst nicht wahrnehmen. Es wäre naiv, in uns selbst nur den 

heilen paradiesischen Kern, nicht aber den inneren Schweinehund zu sehen. Die 

Kartographie der Biographie zeigt ja nicht bloß blühende Gärten, sondern auch 

karges Land, unbesiedelte Gebiete, Enttäuschung, Aggression und Angst. 

Johannes Tauler bringt in seinen Predigten eine Deutung, wie auch mit Fehlern, 

Schwächen und Mängeln fruchtbar umzugehen ist: „Das Pferd macht den Mist in 

dem Stall, und obgleich der Mist Unsauberkeit und üblen Geruch an sich hat, so zieht 

doch dasselbe Pferd denselben Mist mit großer Mühe auf das Feld; und daraus 

wächst der edle schöne Weizen und der edle süße Wein, der niemals so wüchse, 

wäre nicht der Mist da. Nun, dein Mist, das sind deine eigenen Mängel, die du nicht 

beseitigen, nicht überwinden noch ablegen kannst, die trage mit Mühe und Fleiß auf 

den Acker des liebreichen Willens Gottes in rechter Gelassenheit deiner selbst. 

Streue dei-nen Mist auf dieses edle Feld, daraus sprießt ohne allen Zweifel in 

demütiger Gelassenheit edle, wonnigliche Frucht.“[49] 

So sind auch die real existierenden Gemeinschaften kein idealistisches Paradies. Die 

ideale Kommunikation gehört dem Gespensterreich an. In der konkreten Wirklichkeit 

gibt es gestörte, zerstörende und zerstörte Beziehungen, Behinderungen, 

Belastungen, Kränkungen, Machtverhältnisse im Miteinander. Da ist die Sehnsucht 

nach Beheimatung und da ist die Beziehungslosigkeit in der Realität. Oder noch 

schlimmer: die anderen sind die Hölle. Die neurotischen Verzerrungen und 

Behinderungen sind bei Paulus Material der Communio. Er rühmt sich seiner 



Schwächen (2 Kor 12,9; 1 Kor 1,18-31). Es wäre gerade die Herausforderung, mit 

den Licht- und mit den Schattenseiten, mit den Rosen und Neurosen 

beziehungsreich umzugehen. „Ich bin gewiss: Weder Tod noch Leben, weder Engel 

noch Mächte, weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges, weder Gewalten der Höhe 

oder Tiefe noch irgendeine andere Kreatur können uns scheiden von der Liebe 

Gottes, die in Christus Jesus ist, unserem Herrn.“ (Röm 8,38f) 

  

  
 
 

 
 

[1] Gottfried Bachl, Der schwierige Jesus, Innsbruck-Wien 1994, 105-106. 
[2] Ovid, Metamorphosen, III. Buch, Vers 348. 
[3] Zitiert nach: Gunda Schneider-Flume, Narzismus als theologisches Problem, in: 

ZThK 82 (1985) 88-110. 
[4] Sigmund Freud, Zur Einführung des Narzissmus, in: Gesammelte Werke X,135-

170. 
[5] Ferdinand Ulrich, Sprache der Begierde und Zeitgestalten des Idols, in: Bernhard 

Casper (Hg.), Phänomenologie des Idols, Freiburg i. B. – München 1981, 133- 269, 
hier 152.158.241f. 

[6] Theodor W.Adorno, Mimima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben, 
in: Gesammelte Schriften Band 7, Frankfurt a.M. 1980, 72. 

[7] Richard Sennett, Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus, Berlin 
1998. 

[8] Hugo von St. Viktor, Über die Meditation (Sources Chrétiennes 155), Paris 1969, 
58. 

[9] Weisung der Väter. Apophthegamata Patrum, auch Gerontikon oder 
Alphabeticum genannt (Einl. W. Nyssen, Übers. B. Miller) Trier 1980, 237. 

[10] Gerhard Bunge, Akedia. Die geistliche Lehre des Evagrius Pontikos (= Koinonia 
9) Köln 1983. 

[11] Evagrius Ponticus, Über die acht Geister der Bosheit, übersetzt von St. 
Schiwietz, in: Das morgenländische Mönchtum II, Mainz 1913. PG 79, 1145-1164. 
hier 1160. 

[12] Johannes Cassian, Spannkraft der Seele. Einweisung in das christliche Leben I 
(Ausgewählt, übertragen und eingeleitet von Gertrude und Thomas Sartory, 
Freiburg i. B. 1981, 82f. 

[13] Gregorius Magnus, Moralia sive Expositio in Job (ed. Adriaen), in: CCL CXLIII, 
CXLIIIa; CXLIIIb (1979-1985). 

[14] Athanasius, Das Leben des heiligen Antonius (übersetzt von H. Mertel), 
Kempten 1917, VI, 38. 

[15]Sören Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode (Ges. Werke 24./25. Abt.) 
Düsseldorf 1967, 75. 

[16] Simone Weil, Cahiers/ Aufzeichnungen 1. Bd. Hg. u. übers. Von E. Edl und W. 



Matz, Paris 1970, München-Wien o.J. 289. 
[17] Simone Weil, Cahiers 1, 290. 
[18] Simone Weil, Cahiers 1, 311-313. 
[19] Weisung der Väter. Apophthegamata Patrum, auch Gerontikon oder 

Alphabeticum genannt (Einl. W. Nyssen, Übers. B. Miller) Trier 1980, Nr.166. 
[20] Johannes vom Kreuz, Die lebendige Flamme (SW 4) Einsiedeln 1964, 3,33. 
[21] Simone Weil, Aufmerksamkeit für das Alltägliche. Ausgewählte Texte zu Fragen 

der Zeit. Hg. und erl. von 0. Betz, München 1987, 61. 
[22] Simone Weil, Réflexions sur le bon usage des études scolaires en vue de 

l'amour de Dieu, in: Attente de Dieu, Paris 1950, 71-80. 
[23] Bernhard Casper, Das Ereignis des Betens. Grundlinien einer Hermeneutik des 

religiösen Geschehens, Freiburg/München 1998, 26. 
[24] Martin Heidegger, Vier Seminare, Frankfurt 1977, 102; Jean-Luc Marion, 

Réduction et donation. Recherches sur Husserl, Heidegger et la phénoménologie, 
Paris. 

[25]Dt. Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität. Übersetzt von W.N. 
Krewani, Freiburg/ München 1987. 

[26] Hilde Domin, Wer es könnte. Gedichte, Hünfelden 2000, 17. 
[27] Nikolaus von Kues, De visione Dei/Die Gottesschau, in: Philosophisch-

Theologische Schriften, hg. und eingef. Von Leo Gabriel. Übersetzt von Dietlind 
und Wilhelm Dupré, Wien 1967, Bd. III, 105-111. 

[28]Sehr empfehlenswert dazu Willi Lambert, Aus Liebe zur Wirklichkeit. Grundworte 
ignatianischer Spiritualität, Mainz 1991. 

[29] Edith Stein, Die Frau. Ihre Aufgabe nach Natur und Gnade. Werke V, hg. von L. 
Gelber und R. Leuven,  Freiburg / Louvain 1959,  74; Elisabeth Endres, Edith Stein. 
Christliche Philosophin und jüdische Märtyrerin, München 1987; Hanna-Barbara 
Gerl, Unerbittliches Licht. Edith Stein: Philosophie-Mystik-Leben, Mainz 1991. 

[30] Vgl. Arnold Gehlen, Anthropologische und soziale Überlegungen zum Problem 
der Autorität, in: Gesamtausgabe, Bd. 7, hg. von K.-S. Rehberg, Frankfurt a. M. 
1978, 486. 

[31] Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, in: GW 6, hg. von Rolf Tiedemann, 
Frankfurt a. M. 1970, 340. Vgl. auch 355f. 

[32] Vgl. dazu Theodor W. Adorno, Minima moralia. Reflexionen aus dem 
beschädigten Leben (GW 4, hg. von R. Tieddemann), Darmstadt 1998, 86. 

[33] Maurice Blondel, Die Aktion. Versuch einer Kritik des Lebens und einer 
Wissenschaft der Praktik, Freiburg/ München 1965, 405f. 

[34] Dorothee Sölle, Das Fenster der Verwundbarkeit. Theologisch – politische Texte, 
Stuttgart 1987, 7-9. 

[35] Johann Baptist Metz, Mit der Autorität der Leidenden. Compassion – Vorschlag 
zu einem Weltprogramm des Christseins, in: Feuilleton-Beilage der Süddeutschen 
Zeitung, Weihnachten 1997. 

[36] Vgl. dazu Willi Lambert, Mit allen Kräften beten - Gebetsweisen nach Ignatius II, 
in: Korrespondenz zur Spiritualität der Exerzitien 47 (1982), 77-79; ders, Beten im 
Pulsschlag des Lebens, Freiburg 1997. 

[37] Bonaventura, Itinerarium  mentis in Deum I,15 (Opera omnia V,299). 
[38] Franz Jalics, Kontemplative Exerzitien. Eine Einführung in die kontemplative 

Lebenshaltung und in das Jesusgebet, Würzburg 1994, 364-366. 
[39]Vgl. dazu Willi Lambert, Mit allen Kräften beten- Gebetsweisen nach Ignatius, in: 

Korrespondenz zur Spiritualität der Exerzitien 46/47 (1981/82); ders., Gebet der 
liebenden Aufmerksamkeit - zur Gewissensprüfung nach Ignatius, in: 
Korrespondenz zur Spiritualität der Exerzitien 38 (1978). 



[40] Eugen Drewermann, Kleriker. Psychogramm eines Ideals, Olten/ Freiburg i. B. 
1990, 693. 

[41] Johann B. Metz / Tiemo R. Peters, Gottespassion. Zur Ordensexistenz heute, 
Freiburg 1991, 39f. 

[42]Bonaventura, Itinerarium mentis in Deum VI,2. 
[43] Eberhard Jüngel, Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begründung der Theologie 

des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tübingen 1977, 
434. 

[44] Sören Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode (Ges. Werke Abt. 24 und 25), 
Düsseldorf 1957, 75. 

[45]Vgl. Michael Theunissen, Selbstverwirklichung und Allgemeinheit. Zur Kritik des 
gegenwärtigen Bewusstseins, Berlin/ New York 1982. 

[46] Karl Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte (1844), in: MEW 
Ergänzungsband (Schriften bis 1844), 544. 

[47] Georg F.W. Hegel, Phänomenologie des Geistes, WW (Glockner) 2, 282. 
[48] Friedrich Nietzsche, Von der Nächstenliebe, in: Also sprach Zarathustra (WW II), 

324f. 
[49] Johannes Tauler, Predigten Bd. 1. Vollständige Ausgabe. Übertr. und hg. von G. 
Hofmann. Einf. von A.M. Haas, Einsiedeln 1979, 43. 


