9. Heilpadagogischer Kongress
18. Mai 2012 in Kufstein
Manfred Scheuer

Bei all deinem Tun achte auf dich selbst! (Jesus Sirach 32,23a)

Von der Achtsamkeit des Herzens

Blinde Flecken

Erlebnis ist ein zentrales Stichwort der gegenwartigen Gesellschaft. Die Welt wird als
Erlebnisraum vorgestellt (Werbung, Ausstellungen, Bader, Stadte ...). Dabei spielt
das Auge bzw. das Sehen eine herausragende Rolle. Die vielen optischen Reize und
Angebote sind freilich ambivalent. Wird die Wahrnehmung nur auf einen reduzierten
Blickwinkel des Glatten und Schénen geschaltet, dann entstehen neue Formen der
Abstumpfung und der Unempfindlichkeit. Erlebnissucht ist mit einem Verlust an
Wahrnehmungsvermogen verbunden. Wer sich standig berieseln lassen muss, kann
nicht mehr zuhéren. Wir haben das Sehen verlernt und kénnen stattdessen - nach
einem Wort von Bert Brecht - nur noch Glotzen.

Es gibt viele blinde Flecken in der Gesellschaft, die einer Asthetisierung huldigt und
dabei viel ausblendet, vergisst, an den Rand schiebt. Denn die Totalasthetisierung
lauft auf ihr Gegenteil hinaus, sie fuhrt zu einer groRe Flache von blinden Flecken.
Fir viele Bereiche des Dunklen und des Schmerzes gibt es Anasthetica und
Analgetica. Die Sehslchte und Erlebniswelten schaffen neue Vergesslichkeiten:
,vergesslichkeit, weil man wegblicken und weghoren, uberhaupt die Wahrnehmung
auf einen reduzierten Gesichtswinkel schalten muss, um an der glatten Haut der
Kultur Freude zu haben. Zwang, weil die Lebensinhalte allesamt auf
Unterhaltungsergiebigkeit getestet werden und die Wahrheitsfrage in den sakularen
Bereich der Experten abgedrangt wird. Wie menschlich immer Nachrichten, Fakten,
Ereignisse sein mdgen, welche Schrecken und Entzickungen, wie viel

fassungsloses Schweigen oder Schreie sie verursachen kdénnten, das Design erlaubt



ihnen nicht mehr zu sein als ein animierendes Gustostlck.“[1]

Narzissmus

Diese Auflésung der Wahrnehmung wird auch betrieben, wenn das Du gar nicht
mehr ausdrucklich in den Blick kommt, wenn sich der Mensch narzisstisch in sich
selbst verliebt, d.h. an seinem eigenen Spiegelbild er-gétzt. Ovid spricht in den
Metamorphosen von der Mutter des Narziss, die den weisen Teiresias fragt, ob ihrem
Sohn ein langes Leben beschieden sein werde. Teiresias antwortet: ,Nur dann, wenn
er sich selbst nicht schaut.“[2] — Narziss stirbt durch die Liebe zu seinem Spiegelbild,
die ihn auf nichts anderes mehr achten liel3. Er verfiel der tddlichen Faszination des
Sehens, just nachdem er die Nymphe Echo — also die mythische Inkarnation reinen
Tons — verschmaht, sie nicht erhort hatte. Unter Narzissmus verstehen wir mit Heinz
Hartmann die ,libidindse Besetzung des Selbst oder noch allgemeiner ... eine
Konzentration psychologischer Interessen auf das Selbst.“[3] Bei Freud zieht sich
Narziss in seiner Libido von der AuRenwelt auf das Ego regref3haft zurtick; verliebt in
das Spiegelbild im Teich, wird er weltlos und desorientiert[4]. Der narzisstisch sich
selbst verhaftete Mensch kann - aus welchen Griinden auch immer - nicht lieben. In
der Selbstsucht gelahmt und erstarrt wird er sozial oft destruktiv. Er kommt nicht zum
konkret Anderen und lasst das Du nicht an sich herankommen. So ist mit dem
Phanomen des Narzissmus auch (neben den Zustanden des Selbstgefiihls) eine
bestimmte Charakterisierung der Objektwahl gemeint: die Selektion orientiert sich an
den kanonisierten Vorstellungen der eigenen Person nach dem Kriterium der
Gleichheit oder Ahnlichkeit. Analog kann auch bei einem Menschenbild von
Narzissmus gesprochen werden, wenn das Selbst zur geschlossenen, abgerundeten
und alles integrierenden Totalitat erhoben wird; das personale Du und die weltliche
Realitat werden dabei von vornherein in den Kreis des Selbst eingeschrieben. Die
Struktur der personalen Differenz, der positiven Andersheit und Fremdheit wird

letztlich totalitar negiert[5]. Auf das Subjekt bezogen, gehdrt der Narzissmus zur



Pathologie der depressiven Existenz in ihnrem Todestrieb. ,Der Narzissmus, dem mit
dem Zerfall des Ichs sein libidindses Objekt entzogen ist, wird ersetzt durch das
masochistische Vergnugen, kein Ich mehr zu sein, und Uber ihrer Ichlosigkeit wacht
die herausziehende Generation so eiferstichtig wie Uber wenigen ihrer Guter, als

einem gemeinsamen und dauernden Besitz.“[6]

Burnout 1: Der flexible Mensch

Der amerikanische Soziologe Richard Sennett hat 1998 in einem Essay das Leitbild
eines flexiblen Menschen anschaulich beschrieben hat: Er ist gut ausgebildet und
vielseitig einsetzbar, leistungsorientiert und anpassungsfahig, belastbar und mobil, in
seiner gesellschaftlichen und kulturellen Bindungslosigkeit der ideal disponible
Produktionsfaktor in einer sich schnell wandelnden und sich immer virtueller
gebenden Wirtschaft.[7] Der ideale Arbeitnehmer ist ungebunden, einsatzfreudig,
begabt, attraktiv, versetzbar und vielseitig einsetzbar, ein durch und durch flexibler
Mensch. Dieser selbe Mensch ist gleichzeitig todungltcklich, da nirgends wirklich zu

Hause und mit nichts identifiziert.

Burnout 2: Traurigkeit und Stress

Hugo von Sankt Viktor (* um 1097; +11. Februar 1141) betont, dass beim rechten
Handeln zwei Ubel zu vermeiden sind: ,Traurigkeit und Stress. Die Traurigkeit fiihrt
zur Bitterkeit und der Stress zur Oberflachlichkeit. Durch Traurigkeit wird der sufRe
Geschmack des Geistes versalzen, durch Stress geht die Ruhe verloren. Traurigkeit
entsteht, wenn man sich mit dem, was man nicht gut kann, ungeduldig abqualt; in
Stress gerat man, wenn man das, was man gut kann, tber alle Mal3en betreibt."[8]
Die gemeinsame Wurzel von Traurigkeit und Stress aber ist die falsche Radikalitat,

ist jede Art von Uberforderung.



Burnout 3: Akedia

Eine zentrale Versuchung bei den Wustenvatern des 3. und 4. Jahrhunderts n. Chr.
ist die Akedia. Der ,Damon“ der akedia ist fur die alten Mdnche der gefahrlichste. Er
enthalt in sich fast alle Anfechtungen und Gedanken. Wahrend die andern Damonen
nur einen Teil der Seele berlhren, besetzt die akedia die ganze Seele. Sie erstickt
den Verstand und raubt der Seele jede Spannkraft. Man hat zu nichts mehr Lust.[9]
Evagrios Ponticos * 345, +399 in Agypten, ein christlicher Mdnch (,Wistenvater®),
beschreibt als Symptome: Das Geflhl, dass die Zeit besonders langsam vergehe.
Den Drang des Mdnchs nach draul3en, heraus aus seiner Zelle. Hass auf das eigene
Leben und die eigene Arbeit. Die Freunde und Kollegen werden als verstandnislos
erlebt. Ein anderes Leben scheint leichter und glucklicher.[10] Evagrius schildert das
Verhalten eines von der akedia Befallenen recht humorvoll: ,Das Auge eines Tragen
schaut vielfach durch die Fenster und sein Geist stellt sich die Besucher vor. Es
knarrt die Tur, und er springt auf; er hért eine Stimme und blickt neugierig aus dem
Fenster, er geht von dort nicht weg, sondern starrt gaffend hinaus. Bei der Lesung
gahnt der Trage vielfach und fihlt sich machtig zum Schlaf hingezogen; er reibt sich
die Augen, reckt die Hande, wendet die Augen vom Buche weg und blickt zur Wand
hin. Dann schaut er wieder ins Buch, liest ein wenig und muht sich unnitz ab, den
Sinn der Worte zu ergrinden. Er zahlt die Blatter und prift die Schrift. Er tadelt
Schrift und Ausstattung, zuletzt faltet er das Buch zusammen und legt es unter den
Kopf und schlaft einen nicht allzu tiefen Schlaf; denn der Hunger weckt hernach
seine Seele, und er stillt ihn.“[11] Cassian nennt die akedia auch Uberdruss oder
Angst des Herzens, innere Beklemmung. Die innere Lustlosigkeit treibt einen
entweder in den Schlaf oder in die Flucht aus der Zelle, in die Betriebsamkeit.[12]

Gregor der Grofle (540 - 604 in Rom) zahlt zu den Folgen der akedia die
Verzweiflung, Entmutigung, Missmut, Verbitterung, Gleichgultigkeit, Schlafrigkeit,
Langeweile, Flucht vor sich selbst, Uberdruss, Neugier, Zerstreuung im Gerede,

Unruhe des Geistes und des Korpers, Unstetigkeit, Hast und Wankelmut. Akedia ist



die grof3e Versuchung fur die Einsiedler. In ihr geht es um Leben oder Tod. Alles wird
in Frage gestellt, jeder innere Schwung fehlt, das Herz scheint durch und durch krank,
die Seele verwirrt.[13]

,Die Seele ist krank und leidet, von der Bitternis der akedia uUberflutet. In einem
solchen UbermaR von Leid verlassen sie alle ihre Krafte. Ihr Widerstandsvermogen
ist drauf und dran, vor einem so machtigen Damon das Feld zu raumen. Sie hat den
Kopf verloren und benimmt sich wie ein kleines Kind, das haltlos weint und ein
Wehgeschrei anstimmt, als gabe es keinerlei Hoffnung auf Trost mehr.“[14]

Akedia: Es gilt als Gemeinheit, leben zu missen. Man flhlt sich verlassen und
minderwertig. Langeweile und Traurigkeit, Gelahmtsein und Mudigkeit, Mattigkeit und
Lustlosigkeit, Unzufriedenheit mit der Arbeit und mit sich selbst schleichen sich ein.
Innerliches Schimpfen, Jammern, Selbstmitleid und Groll machen sich breit. Zurtick
bleibt eine Schlaffheit und Antriebslosigkeit der Seele. Auch Abstumpfung,
Schlafrigkeit, Umherschweifen,  Schwatzhaftigkeit und Neugier, Unruhe,
Rucksichtslosigkeit, korperliche und geistige Unstetigkeit hangen eng mit der Akedia
zusammen. Die Akedia ist ein Einlasstor flr Ersatzbefriedigungen und Suchte. Die
Wustenvater empfehlen gegen die akedia die Starkung der inneren Widerstandskraft
und der Wiederaufbaufahigkeit durch soziale Kompetenzen, durch eine Uberzeugung
von Kontrolle und Selbstkontrolle, durch eine neue Orientierung und durch das
Setzen von Prioritaten. Die Akedia kann — nicht sofort — Uberwunden werden durch
Gesprache, durch ,Bleiben lernen" und durch ein Wegnehmen von Druck und Zwang

- auch vom Zwang, rasch aus der Akedia herauskommen zu mussen.

Burnout 4: Schwermut

Soren Kierkegaard (1813-1855), ein danischer Philosoph spricht von der Schwermut,
der Krankheit zum Tode als der Siinde ,instar omnium®, die also an der Wurzel aller
Sinden steht. Das Wort von der Krankheit zum Tode ist dem Johannesevangelium

entnommen. Dort ist von einer Krankheit die Rede, die nicht zum Tode fuhrt. Was ist



damit gemeint? Dem Menschen steht die Méglichkeit offen, sich grundsatzlich dem
Leben zu verweigern und so endgultig auf den Tod zu fixieren.[15] Die Verzweiflung,
nicht selbst sein zu wollen, wird sehr unterschiedlich gelebt: ein Mensch ist bewusst
oder unbewusst auf der Flucht, z.B. in Utopien oder Traumen, die an der Realitat
vorbeigehen, oder in der standigen Suche nach Erlebnissen, um ja nicht mit sich
selbst konfrontiert zu werden. Auch eine Kritik, die gegen alles und jedes etwas
einzuwenden hat, ist eine Verweigerung des Selbstseins und Flucht vor dem
konkreten Leben. Bei dieser Flucht wird das Niederhalten der Wahrheit zum
bewussten Programm. Man ist sich in Wahrheit nicht gut. Aus einem Ressentiment
sich selbst gegenuber entspringen Ressentiment und Zynismus gegen andere.
Jegliches Wollen wird verdachtigt und entlarvt. Auch jeder moralische Anspruch gilt
als unzumutbar. Menschliches Leben als solches ist Verzweiflung, ist tragisch, ist ein
Unglick. Es ist nicht das Null-Bock-Geflihl von Jugendlichen, es geht um ein viel

tieferes, um ein nicht mehr auflésbares Nicht-mehr-Mégen und Nicht-mehr-Kénnen.

Burnout 5: Midigkeit

Viele sind in der Kirche, in der Schule und durch die Schule, in sozialen Berufen
mude geworden. Auch wenn ,Erfolg“ keiner der Namen Gottes ist, so tut doch die
Resonanzlosigkeit weh. Nicht wenige sind intellektuell, psychisch und disziplinar
uberfordert. Das geht an die innere Substanz. Das Wort des Lebens erstarrt zur
Floskel. Die Brunnen sind ausgetrocknet, die Quellen sind versiegt, Freunde haben
sich verflichtigt, das Leben kennt keine Spannkraft mehr. Das Feuer der
Begeisterung ist verloschen. Vitalitat, Lebenskraft, Phantasie und Kreativitdt gehen
verloren. Mdudigkeit und Erschépfung sind nicht dabei nur eine korperliche
Erscheinung. Nach Simone Weil ist ,das Niedrige: wohin die Muidigkeit einen
fuhrt.“[16] Die Mudigkeit lasst die hdhere Aufmerksamkeit absinken und begrenzt
sie[17]. Sie ist Zeichen der Sterblichkeit. SchlieBlich: ,Der Tod wurde Mudigkeit.“[18]



Aufmerksamkeit

,Gib deinem Knecht ein hérendes Herz.“ (1 Koén 3,9) ,Der Ménch muss sein wie die
Cherubim und Seraphim: ganz Auge!“[19] ,Und so muss die Seele ihrerseits Gott ein
liebevolles Aufmerken entgegenbringen, nur dies, ohne besondere Akte zu setzen ...
mit dem entschlossenen Aufmerken der Seele, so wie, je-mand in liebreicher
Achtsamkeit die Augen offnet.“[20] ,Die von jeder Beimischung ganz und gar
gereinigte Aufmerksamkeit ist Gebet.“[21]

Aufmerksamkeit weist einen Doppelcharakter auf: Aufmerksamsein bedeutet
einerseits eine Aktivitat unserer selbst; Leistung unserer Freiheit. Wir gehen uber uns
selbst hinaus in der Absicht, dass sich uns die Welt erschlieRen soll. Diese
Intentionalitat suspendiert sich aber zugleich selbst: ,Das Hinausgehen Uber uns
selbst geschieht in einem urspringlichen Erleiden; einer Liebe, die ein Gehorchen ist.
Das in der Aufmerksamkeit geschehende Uns-lberschreiten geschieht als eine
Leistung und Anstrengung unserer selbst, aber als eine ,negative Anstrengung’, als
ein ,effort negatif[22]. Aufmerksamkeit bedeutet ein Warten auf das andere als das
Unverfligbare. Warten braucht Zeit. ,Zeit brauchen heift: nichts vorwegnehmen
konnen, alles erwarten mussen, mit dem Eigenen vom andern abhangig sein.“[23]
Aufmerksamkeit geschieht in der harrenden Geduld. ,In dieser Einwilligung in das
Bedurfen des anderen, deren Zeitigungssinn in einem Leerwerden von den eigenen
Vorgriffen liegt, werde ich aber bereit fir die Gabe, die im Ereignis des Sich-mir-
gebens des Anderen als des Anderen liegt. Der Sinn von Sein zeigt sich als ,die
Gabe des 'Gebens’, das nur seine Gabe gibt, sich selbst jedoch in solchem Geben
verbirgt und entzieht.“[24] Im Empfangen der Gabe empfange ich zugleich mich
selbst als den, dem gegeben wird. Erst in der Freigabe an das Ereignis der Gabe des
anderen finde ich auch zu mir selbst, darf ich in Wirklichkeit selbst sein. Notwendig
und notwendend sind Haltungen der Aufmerksamkeit, Ehrlichkeit, Aufrichtigkeit und
Ehrfurcht gegentber dem konkreten Leben. Es geht darum, bei der Wirklichkeit,

beim anderen aufmerksam und liebend verweilen und bleiben zu kbnnen, auch wenn



das nicht anziehend und bestatigend ist.

Emmanuel Levinas, der franzésische Philosoph, schreibt in seinem Werk ,Totalite et
infini’[25] Uber die Unendlichkeit, die uns im Antlitz des Anderen erscheint. Der Blick
eines Menschen, der mich ansieht, sei er nun gleichgultig, feindlich oder freundlich,
ist in keinem Fall ein Gegenstand. Etwas Unendliches, d.h. etwas Inkommensurables
leuchtet auf, das sich in keiner Weise als Objekt verstehen und durch eine endliche
Zahl von Pradikaten definieren lasst. Im Blick des Anderen, gerade des armen
Anderen erfahre ich den Anspruch: Du darfst mich nicht téten, du darfst mich nicht
verachten, du musst mir helfen.

,Dein Ort ist / wo Augen dich ansehn. Wo sich die Augen treffen entstehst du. / Von
einem Ruf gehalten, immer die gleiche Stimme, es scheint nur eine zu geben mit der
alle rufen. / Du fielest, / aber du fallst nicht. / Augen fangen dich auf. / Es gibt dich /
weil Augen dich wollen, dich ansehn und sagen dass es dich gibt.“ (Hilde Domin)[26]

,und weil das Auge dort ist, wo die Liebe weilt, erfahre ich, dass Du mich liebst. ...
Dein Sehen, Herr, ist Lieben, und wie Dein Blick mich aufmerksam betrachtet, dass
er sich nie abwendet, so auch Deine Liebe. ... Soweit Du mit mir bist, soweit bin ich.
Und da Dein Sehen Dein Sein ist, bin ich also, weil Du mich anblickst. ... Indem Du
mich ansiehst, Iasst Du, der verborgene Gott, Dich von mir erblicken. ... Und nichts
anderes ist Dein Sehen als Lebendigmachen. ... Dein Sehen bedeutet Wirken.“[27]
(Nikolaus Cusanus) Christen haben von Gott her ein Ansehen und kénnen so dem
Evangelium ein Gesicht geben. Erst von daher wird das Angesehen-Werden zu einer

sittlichen Verpflichtung.

Solidarische Zeitgenossenschaft

Eine fur jede Kommunikation notwendige Grundhaltung ist die Liebe zur Wirklichkeit

anleiten[28]. Es geht darum, an der Wirklichkeit dranzubleiben, ihr standzuhalten und

sie als Ort der Gegenwart Gottes zu erkennen. Unter sehr unterschiedlichen



Vorzeichen gibt es zur Zeit Weltfremdlinge und Wirklichkeitsflliichtlinge. Es gibt die
Lige der Harmonie, die Flucht in die Gnosis, den burokratischen Verrat und die
dualistische Verleugnung der Liebe Gottes zur Welt. Auch die reinen Utopien setzen
sich von der Gegenwart unsolidarisch ab. Vielfach ist es auch die Angst, die blind
werden und Nischen suchen lasst. Die Ausreden und Strategien, nicht beim
konkreten Menschen zu bleiben, sondern Wunschbilder zu suchen, sind Legion.

Zu den Grundhaltungen sozialer Berufe gehoért eine wache und solida-rische
Zeitgenossenschaft: ,Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von
heute, besonders der Armen und Bedrangten aller Art, sind auch Freude und
Hoffnung, Trauer und Angst der Jinger Christi.“ (GS 1) Bei der Wahrnehmung der
Wirklichkeit darf gerade die Erfahrung des Leidens, der Trauer, der Tranen, der
Aggressivitat, der Verderbtheit, der Bosheit, der Gespaltenheit und des Widerspruchs
nicht ausgeblendet werden. Und es braucht nicht nur das Registrieren, sondern
Aufmerksamkeit. Aufmerksamkeit ist die Offenheit flir andere, die Bereitschaft zu
vernehmen und zu héren aus Respekt vor der Wirklichkeit. Aufmerksamkeit impliziert
den Respekt vor der Wirde des anderen und schliet so den Verzicht auf den
Mittelgebrauch des  Menschen, der Verzicht auf Verzweckung und
Instrumentalisierung. ,Handle so, dass du die Menschheit, sowohl in deiner Person
als in der Person eines jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck, niemals blof als
Mittel brauchst.“ (I. Kant) Und es geht um das Eingehen in die einmalige, je
unableitbare Freiheit des anderen, die freie Respektierung dieser Freiheit und
letztlich die Bereitschaft, sich selbst herzugeben. Aufmerksamkeit meint
Sachgerechtigkeit, Personengerechtigkeit, Zweckfreiheit und Selbstlosigkeit der
Liebe. Fatal ware ein narzisstisches Verliebtsein in das eigene Spiegelbild, ein
Steckenbleiben im Saft der eigenen Befindlichkeit oder auch in der eigenen
Krankung. Entscheidend ist z.B. fur Edith Stein ein Ethos der Redlichkeit und der
guten Sachlichkeit, ein Verstehen geistiger Personen, das nicht gewaltsam in
Strategien einordnet und unterordnet.[29] Es geht Edith Stein nicht um ein Wissen,

das Macht bedeutet, auch nicht um ein mechanisches Anhaufen von Informationen. -



Naturlich sind Kommunikation und Gesprach kein herrschaftsfreier Raum. Da kann
Helfen zur sublimen Machausibung werden und zu Abhangigkeiten fihren. Und
naturlich gibt es auch eine ,Machtausubung der Machtlosen®“.[30] Wer bekommt
durch Achtung oder Kriminalisierung von Macht und Gewalt de facto die Macht
zugespielt? Die Forderung nach Verzicht auf Macht kann ein Mittel sein, eine andere
durchzusetzen. Oder denken wir an Gemeinschaften: gerade die ,Schwachen®, die
auf Grund psychischer Probleme wenig Macht und Verantwortung Ubertragen
bekommen, haben einen massiven Einfluss auf das Gemeinschaftsleben. Sie
konnen die Atmosphare dominieren, Zeiten und Raume besetzen, Energie und
Aufmerksamkeit okkupieren, durch Verweigerung lahmen, durch Herabsetzung oder
uble Nachrede Menschen zerstéren und unter der Hand zu den eigentlichen Chefs

werden. Sozialarbeiter sollten keine Technokraten und keine Sozialingenieure sein.

Fenster der Verwundbarkeit

Ernst Bloch spricht von Kaltestromen und Kalte gegenuber den Leidenden. Kalte ist
nach Theodor Wiesengrund Adorno das Grundprinzip der birgerlichen Subjektivitat,
ohne das Auschwitz nicht moglich gewesen ware.[31] Auch die Toleranz und
Liberalitat des blrgerlichen Subjektes ist letztlich leer. Aus der Liberalitat, ,aus der
unterschiedslosen Glte gegen alles droht denn auch stets Kalte und Fremdheit
gegen jedes.“[32] Die Apathie und Fuhllosigkeit in der Wahrnehmung gegenuber
Leid und Opfer, wie sie fur eine imperialistische und gewalttatige Subjektivitat
kennzeichnend ist, ist auf Empfanglichkeit und Verwundbarkeit zu 6ffnen.

Gegenlber Konzepten, die Gluck als Leidlosigkeit denken, mag wahre Liebe den
anderen gut ,leiden“. Maurice Blondel (1861-1949) sieht im Leid sogar das ,Siegel
eines anderen in uns... Wer an einer Sache nicht gelitten hat, kennt und liebt sie
nicht. ... Der Sinn des Schmerzes liegt darin, uns das zu entschleiern, was dem

Erkennen und dem egoistischen Wollen sich entzieht, und Weg zur echten Liebe zu



sein. ... Lieben heil3t, das Leiden lieben, weil wir so Freude und Tun eines anderen in
uns lieben: diesen in sich liebenswerten und teuren Schmerz, den alle bejahen, die
ihn erfahren und ihn gegen alle Lieblichkeit der Welt nicht tauschen mdchten.“[33]
Die geistliche Tradition wehrt sich dagegen, dass der Mensch eigenmachtig um
eines asketischen ldeals willen Leiden und Kreuz suche und ergreife. Wohl kann kein
Christ vollig achtlos an der Leidensteilnahme vorlibergehen und sich der Solidaritat
mit den Leidenden verweigern. In der Nachfolge Jesu gibt es die Zumutungen der
Armut, des Unverstandenseins, der alltaglichen Schmerzen, des Zerbrechens von
Lebensentwirfen und Planen, des Umsonst aller Mihe und allen Einsatzes, der
Vergeblichkeit ohne spurbaren Trost. Die Nachfolge Jesu mutet auch die Erfahrung
des Sterbens und sogar der Gottverlassenheit zu. Diese Erfahrungen haben nicht in
sich selbst ihren Genuss und auch nicht ihr Kriterium, sondern in der Universalitat
von Hoffnung und Liebe, die alle Abgriinde erreicht. So tragen alle Seligpreisungen
einen Zugang zum Leiden, zum Geheimnis der auch im Unglick durchgehaltenen

Liebe:

Wer mit Menschen arbeitet, muss diese Menschen mdgen, lieben, d.h. Sorge
ubernehmen. Damit verbunden ist Verwundbarkeit. Das ,Fenster der
Verwundbarkeit® war zunachst ein militarstrategischer Ausdruck. ,Eine Lucke im
Verteidigungssystem, eine mdgliche Einbruchstelle des Gegners wird so genannt.

Dass das Fenster geschlossen werden muss, war nicht kontrovers, es wurde
nicht einmal problematisiert. ... Dass das Fenster der Verwundbarkeit of-fen bleiben
muss - wenn wir Menschen bleiben oder es werden wollen -, scheint unbekannt zu
sein. Als wollten wir uns mit aller Gewalt vom Licht abschotten. Jedes Fenster macht
ja verwundbar und weist auf Beziehung, Verstandigung, Mit-teilung. ... Das Fenster
der Verwundbarkeit ist ein Fenster zum Himmel. ... Gott macht sich in Christus
verwundbar, Gott definiert sich in Christus als gewaltfrei. ... Und wenn wir das
Gleichnis vom Weltgericht, in dem jedes hungernde Kind Christus ist (Mt 25) richtig

verstehen, so kdnnen wir sagen: Christus ist die Wunde Gottes in der Welt.“[34]



Es gibt heute unzahlige wunde Stellen, eine Welt, die blutet, in der gestritten, gelitten
und gestorben wird, weltweit, wenn tausende Flichtlinge aus Afrika nach
lebensgefahrlichen Uberfahrten in ltalien stranden, in Libyen, wenn Menschen,
Frauen und Kinder gehandelt werden, hier bei uns, wenn Menschen an unheilbarer
Krankheit, Uberforderung und Vereinsamung leiden, in Depression und Sucht, burn
out und massivem Mangel an Zeit, in Unversdhntheit, Streit und Neid. Hinschauen
statt wegschauen lautet die Devise: ,Die Mystik der Bibel - in monotheistischen
Traditionen - ist in ihrem Kern eine politische Mystik, naher hin eine Mystik der
politischen, der sozialen Compassion. |hr kategorischer Imperativ lautet: Aufwachen,
die Augen o6ffnen! Jesus lehrt nicht eine Mystik der geschlossenen Augen, sondern
eine Mystik der offenen Augen und damit der unbedingten Wahrnehmungspflicht fur
fremdes Leid. Dabei rechnet er in seinen Gleichnissen mit unseren kreatirlichen
Sehschwierigkeiten, mit unseren eingeborenen Narzissmen. Er kennzeichnet uns als
solche, die ,sehen und doch nicht sehen’. Gibt es womaoglich eine elementare Angst
vor dem Sehen, vor dem genauen Hinsehen, vor jenem Hinsehen, das uns ins
Gesehene uneindringbar verstrickt und nicht unschuldig passieren lasst? ,Sieh hin -

und du weilt.“[35]

Der Herr gibt den Miiden Kraft (Jes 40,29)

Ohne positive Annahme der eigenen Leiblichkeit gehen die Vitalitdt und die
Lebensfreude verloren. Eine abgestumpfte, leidenschaftslose, blutlose und kalte
Beziehung zum eigenen Leib stumpft auch die Beziehung zu anderen und zu Gott ab.
Achte auf dein Leibgewissen[36]! ,Tu deinem Leib Gutes, damit deine Seele Lust
gewinnt, in ihm zu wohnen.“ (Teresa von Avila) - Ulrich Niemann, Jesuit,
Psychotherapeut und Theologe, beobachtet, dass fast alle Depressiven unter
Bewegungsmangel leiden. Symptome fir diese Leibfeindlichkeit sind

Kreislaufstorungen, SchweilRausbriiche, Insuffizienzgefiihle, Hemmungen, Angste,



innere Unruhe, Schlaflosigkeit, Erleichterungstrinken u. a. Zur inneren Zufriedenheit,
so eine These, gehdre auch die Einubung in bleibend korperliche Beweglichkeit und
das Selbstgefihl guter korperlicher Kondition. Wer nicht geht, geht auf Dauer
korperlich, psychisch und auch geistlich zugrunde.

Zum spirituellen Leben gehort so auch Freude an Bewegung, an Musik und Kunst
oder auch an einem guten Essen. Wichtig ist eine Kultur des Wachens und des
Schlafens (wer immer mude ist, kann nicht aufmerksam sein), zu suchen ist ein
ausgewogenes Verhaltnis von Bewegung und Ruhe wie auch das rechte Mal} beim
Essen und Trinken. Geistliches Leben braucht die Begegnung mit der Natur. Diese
Begegnung kann verschuttete Dimensionen der Lebensfreude, der Ehrfurcht, des
Staunens und des Lobes freisetzen. Jesus war Ubrigens Wanderprediger und war so
in der Natur daheim. Die biblischen Orte und Landschaften, die Berge, die Seen und
die Waste sind mit in seine Beziehung zum Vater hinein genommen. Das Gehen hat
sein Lebenstempo mitbestimmt. Positiv sind Haltungen gefragt, die Freude an der
Schopfung und am Leben férdern: ,Wer vom Glanz der geschaffenen Dinge nicht
erleuchtet wird, ist blind; wer durch dieses laute Rufen der Natur nicht erweckt wird,
ist taub; wer von diesen Wundern der Natur beeindruckt Gott nicht lobt, ist stumm;
wer durch diese Signale der Welt nicht auf den Urheber hingewiesen wird, ist dumm.
Offne darum die Augen, wende dein geistliches Ohr ihnen zu, I6se deine Zunge und
offne dein Herz, damit du in allen Kreaturen deinen Gott entdeckst, horest, lobest,
liebest ..., damit nicht der ganze Erdkreis sich anklagend gegen dich erhebe!“[37]
Entscheidend ist schliel3lich auch die Ordnung des Lebens, verbunden mit einer
rechten Setzung der Prioritdten. Franz Jalics gibt fir das kontemplative Gebet im
Alltag folgende Hinweise: Die erste Prioritat gilt dem Schlaf. Ein unausgeschlafener
Mensch kann weder in der Meditation noch bei der Arbeit wach und aufmerksam sein.
Noch vor der Gebetszeit kommt als zweite Prioritat die kérperliche Bewegung. Dies
gilt besonders flir Menschen, die von Berufs wegen meist stehen oder sitzen. Die
dritte Prioritat ist das Gebet. Es ist empfehlenswert, feste und geschitzte Zeiten,

keine ,Abfallzeiten” daflir zu finden und sich eine Ecke in der Wohnung einzurichten,



die fir Gebet und Meditation reserviert ist. Eine sehr wirksame Hilfe kann es sein,
regelmalig in einer Gruppe zu beten und zu schweigen. Als vierte Prioritat nennt
Jalics die Zeit fir Gemeinschaft und Freundschaft. An filinfter Stelle steht schlie3lich

die Arbeit, die noch immer gentgend Zeit einnimmt[38].

Gebet der liebenden Aufmerksamkeit[39]

Im Gebet der liebenden Aufmerksamkeit (auch Examen, Gewissenserforschung,
Auswertung) geht es um Begegnung, um Beziehung; nicht um ein Aufrechnen oder
Abrechnen von Wohltaten oder Fehlverhalten, nicht um ein blo3 analytisches
Auseinandernehmen. Begegnung und Beziehung lebt immer in einer das Leben
begleitenden Aufmerksamkeit. Liebe ist ein Phanomen der Aufmerksamkeit. Die
Atmosphare der liebenden Aufmerksamkeit ist der Atem, von dem alles Beten, jede
geistliche Ubung lebt. Ob man beim Gebet der liebenden Aufmerksamkeit ganz
langsam im Rhythmus des Atems ein Vater unser betet, einen personlichen Psalm
verfasst, den Tag in Ruhe wie in einem Film ablaufen lasst, das Tagesevangelium
noch einmal hoért, ob man einfach Dampf ablasst, ob man sich blo® an das ,eine
Notwendige“ erinnert, einen Dankbrief schreibt, eine Seite im Tagebuch schreibt,
eine schwierige Situation bewusst werden lasst, einfach still wartet... es geht um
liebende Aufmerksamkeit.

Zu dieser Aufmerksamkeit gehort die Bereitschaft und Fahigkeit, die Wirklichkeit
anzuschauen, wie sie ist. Also nicht nur oberflachlich registrieren, sondern von innen
her, von der wirklichen Bedeutung her, von ihrem Sinn her empfinden und werten.
Den Wert des Lebens kosten und die Sprache des Lebens verstehen. Die Zeichen
der Zeit deuten. Staunend betrachten, wie das eigene Leben wachst, spuren, wie
Glaube, Hoffnung und Liebe wachsen. Wer dies schaut, kann nicht nur
uninteressierter Zuschauer bleiben, sondern muss lobend und dankend sagen,

bekennen, was das, was ist, ihm bedeutet; muss im Dank die Gabe erst richtig



annehmen; muss im Lob bekennen, wie gut der ist, der das Leben gibt, der das
Le-ben ist. Es geht also um einen Dreischritt: um die Bitte, sehen zu kénnen (1), um
den aufmerksamen Blick fur die Gaben (2) und um den Dank fir die Gaben (3).

Die liebende Aufmerksamkeit tragt auch drei andere Bewegungen in sich: den
Wunsch, mit offenen Augen sehen zu kénnen, was gegen die Liebe ist, den
wahrhaftigen und mutigen Blick darauf und das beschamte und dankende Sich-
Uberlassen an die Barmherzigkeit Gottes. Es soll also auch das Realitatsbediirfnis
durchbrechen. Die Wahrheit macht frei. Der Realismus lasst auch das Negative
sehen, das verzerrte, zerstorte Antlitz, die kleinen Gehassigkeiten, Lieblosigkeiten,
Unaufmerksamkeiten, Heucheleien, Ligen, bosen Worte, die Lebensliige, den Hass.
Wenn einer dies innerlich verspurt, dann wachst die Bitte um Verwandlung des
Herzens, um Zerknirschung, um Beschamung, um Sensibilisierung. Maf3stab ist nicht
das eigene Versagen, sondern die Barmherzigkeit der verzeihenden Liebe. In der
Logik dieser Liebe liegt der Wunsch, ein der Verzeihung entsprechendes neues
Leben flihren zu kdénnen. ,Sich mit seiner Gnade Besserung vornehmen® (Ignatius).
Schliefl3lich geht es um ein Ausschauen, worin die Mdglichkeiten neuen Lebens, das

der Liebe entspricht, liegen kdonnen.

Selbstverwirklichung und Selbstlosigkeit

,Ein Gott, der die 'ldentitdtssuche' als eine egoistische, nervise, ja parasitare
Schikane der Psychoanalyse lacherlich macht und moralisch verbietet, ist weder der
Schopfer der Welt noch der Vater Jesu Christi, er ist ein Uberichdamon, ... man tragt
zum Glick anderer Menschen gerade so viel bei, als man selber an Glick sich
erworben hat.“[40] Dem halt Johann Baptist Metz entgegen: ,Fir mich, den
politischen Theologen, wirkt die ... tiefenpsychologische Theologie zu unpolitisch,
genauer: zu ich-verliebt; sie erweist sich fir mich am Ende als jener Narzissmus, fur

dessen Therapie sie sich ausgibt. Sie suggeriert dort religiése Tiefe im Ich,



traumverschlusselte Abgrinde, wo in Wahrheit so lange Flachheit und schiere
Untiefe herrschen, als dieses Ich sich nicht an den Anderen, mit den Anderen, flr
Andere erfahrt und bewahrt.“ Metz differenziert die Subjektwerdung in der politischen
Theologie vom tiefenpsychologischen Ich, ,soweit dieses (tiefenpsychologische) Ich
sich in seiner Identitdt vor den Anderen und ohne die Anderen begreift.“[41]
Subjektwerdung hingegen koénne letztlich nur in kritischer Solidaritdt mit den
Leidenden, mit dem Gesicht zu den Opfern gewendet, sich realisieren.

Nach Bonaventura (ca. 1217-1274) ist Gott als das héchste Gut kein monologischer
Block, sondern er teilt sich auf vollkommenste Weise mit[42]. Die trinitarische Liebe
verbindet hochste Mitteilsamkeit und Selbstlosigkeit mit persdnlichem Selbstsein,
héchste Gleichinnerlichkeit mit Sendung nach aufen, Freiheit mit Gratuitat und
Interesselosigkeit. Liebe ist - so formuliert es der TUbinger Theologe Eberhard Jingel
- "das Ereignis einer inmitten noch so grofler und mit Recht noch so groler
Selbstbezogenheit immer noch grélkeren Selbstlosigkeit.“[43] So ware Liebe ohne
irgendeine Weise der Selbstbezogenheit ebenso eine Abstraktion und auch eine
Verfalschung wie Liebe ohne immer noch gréere Selbstlosigkeit im Selbstbezug.
Die innergdttliche Selbstbezogenheit, die Liebe ist, ereignet sich als Bezogenheit
Gottes auf den Menschen. In Jesus Christus begegnet Gott als einer, der sich
wahrhaft und bedingungslos der Schépfung zuwendet. Der Mensch als Adressat der
Selbstmitteilung Gottes wird in diesem Ereignis nicht aufgeldst, sondern kommt zu
sich selbst. Gott ist nicht einer, der toétet, um selber lebendig zu werden, der alles
Endliche ,vampirhaft’ in sich aufsaugt und verschlingt. Es ist dem christlichen
Glauben eigen, dass der Mensch sich von Gott unbedingt erwiinscht weil® (1 Joh 4,1;
2 Kor 1,20). Sich selbst von Gott lieben zu lassen, befreit aus dem Teufelskreis der
Selbstiberhebung und der Selbstverachtung, befreit vom Gotteskomplex und vom
Mittelpunktwahn. Der Mensch wird zur Annahme seiner Endlichkeit und Sterblichkeit
befreit. So darf das Selbst-Werden nicht als Sinde diffamiert werden.
Selbstrealisation der menschlichen Freiheit ist im Spiegel der Gottebenbildlichkeit

des Menschen zu deuten. - Zugleich vollzieht sich in Jesus Christus die liebende



Offnung und Beziehung des Menschen zum unendlichen Geheimnis. In Jesus ist
menschliche Freiheit und Selbstbezogenheit die je groRere Selbstlosigkeit, die sich in
Gott hinein verliert und aus diesem Sich-selbst-Lassen je neu empfangt.
Selbstverwirklichung im Glauben vollzieht sich in der liebenden Begegnung mit der
personalen Liebe des je grofReren Gottes. Selbstfindung im Glauben ist ein
dialogischer Prozess der bedingungslosen Annahme, der Vergebung, der Umkehr,
des Loslassens und des Horens. Liebe befreit von der Sinde als ,incurvatio in
seipsum® (Einkrimmung in sich selbst). Gnade ist nicht Alibi fir Tragheit oder
Verweigerung, sie befahigt zur Annahme und zur Verwirklichung der Charismen und
Talente (Mt 25,14-30). Der Weg der christlichen Liebe geht den Weg zum Anderen,
den Weg der Proexistenz, der Solidaritat, des Dienstes, des Verzichts, des Leidens
um des Reiches Gottes willen. Nachfolge Jesu lasst Wiinsche, Plane, Angste und
Sorgen, ja sich selbst zurlicktreten (Mk 8,34). Von Jesus her steht die Selbstlosigkeit
aber nicht im Dienst des Nihilismus oder auf der Opferliste eines damonischen
Gottes. Nachfolge Jesu ist kein Moralismus zur Potenz; sie wurzelt in der
Freundschaft mit Jesus und in der Faszination am Reich Gottes. Eine solche Liebe
als Ubersteigen und Verschenken ist hdchstes Engagement von Freiheit und nicht
deren Ausloschung. Von der Menschwerdung Jesu und von seinem Tod her realisiert
sich gelungenes menschliches Leben in der Schwebe und auch in der dramatischen
Spannung zwischen Freiheit, Selbstannahme und Selbstlosigkeit.
Selbstverwirklichung, Nachstenliebe und Gottbegegnung sind christlich gesehen
sicher unterschieden, aber ein einziger Vorgang. Die Wahrheit dieses Vorgangs steht
und fallt, ob alle drei Aspekte realisiert werden (Mk 12,28-34; Mt 22,34-40; Lk 10,25-
28). Selbstlosigkeit im Sinne von Hoéren und Warten, von Offenheit und
Gastfreundschaft, im Sinne von Hingabe, auch im Sinne des verséhnenden Ganges
in die Fremde hat von der Schrift her einen eminent positiven Wert. Freilich ist das
kein schmerzfreies und harmonisches Pendeln zwischen den Polen. In der Tradition
Jesu bedeutet der Tod Leben (Joh 12,24-26), Selbstverleugnung wird zu
Selbstgewinn (Mt 16,24-28), in der Armut liegt der Reichtum (2 Kor 8,9) und im



Schmerz verbergen sich Gnade und Freude (Mt 5,3-12). Dabei geht der Mensch
durch die Krisis der Lauterung seiner Motive, Antriebe und Vorurteile, von ihm ist die
Bereitschaft zur stéandigen conversio gefordert. Die Nachfolge Jesu schliet Wagnis
und Dramatik mit ein. Das Selbst kann dabei nicht von einem ewigen und
unverwundbaren Kern ausgehen. Jesus ist nicht Siegfried. Seine Liebe lotet die
Abgrinde des Menschen aus. Gerade in der Gottverlassenheit Jesu am Kreuz (Mk

15,34-37) ereignet sich Gott als Liebe.

Aporien

Auf der Flucht vor sich selbst. Seit Jahrzehnten wird von der Uberwindung der
Entfremdung, von Selbstfindung, Subjektivitat, Identitatsbildung und auch
Selbstverwirklichung gesprochen. Und doch haben viele eine riesige Angst vor dem
Ich, sie gehen auf im Man, in der Rolle, sie schwimmen in der Masse mit. Die
Kehrseite der fixierten Suche nach sich selbst ist die neurotische Flucht vor sich
selbst. Wie kaum ein anderer hat Séren Kierkegaard (1813-1855) dieses Phanomen
beschrieben. Er spricht von der ,Krankheit zum Tode“. Dieses Wort ist dem
Johannesevangelium entnommen. Dort ist von einer Krankheit die Rede, die nicht
zum Tode fuhrt (11,4). Was ist damit gemeint? Dem Menschen steht die Moglichkeit
offen, sich grundsatzlich dem Leben zu verweigern und so endgultig auf den Tod zu
fixieren. Kierkegaard nennt dabei grundsatzlich zwei Mdglichkeiten der Verzweiflung:
,Sunde ist: dass der Mensch vor Gott verzweifelt nicht er selbst sein will oder dass er
vor Gott verzweifelt er selbst sein will.“[44] Die Verzweiflung, nicht selbst sein zu
wollen, wird sehr unterschiedlich gelebt: Der Mensch ist vielleicht unbewusst auf der
Flucht in Utopien oder Traumen, in reiner Offenheit, in realistischer Borniertheit oder
auch in ideologischer Fixiertheit. Bei dieser Flucht, kein Selbst sein zu wollen, wird
das Niederhalten der Wahrheit zum bewussten Programm. Aus einem Ressentiment

sich selbst gegenuber entspringt das Ressentiment und der Zynismus gegen andere.



Das meint Kierkegaard mit der Verzweiflung Uber das Irdische. Menschliches Leben
als solches, Endlichkeit als solche ist Verzweiflung. Die Verzweiflung liegt wohl am
Irdischen, aber mehr noch am Ewigen, namlich an der Unmoglichkeit, es je zu
erreichen. Diese Verzweiflung als Flucht-Gestalt kennt kein Vertrauen und keine
Vertrauten, sie ist verschlossen. Solche qualend-verqualte Verschlossenheit
kennzeichnet das Damonische. In der Verweigerung der Endlichkeit, die zugleich ein
bleibender Trotz und Protest gegentber Gott ist, wird auch jede Erlésung verweigert,
um eine bleibende Anklage gegen den Herrn der Welt zu bilden.

Selbstverwirklichung durch Abgrenzung?[45] Der Mensch ist Person, die Freiheit und
damit Selbstand und Selbstbestimmung besitzt. Dies bedeutet, dass der Mensch
nicht auf etwas anderes, sei es auf die Gesellschaft, auf das wirtschaftliche oder
technologische  System hin  funktionalisiert werden darf. Insofern st
Selbstverwirklichung ein kritischer Begriff gegenliber Entfremdungsformen,
Ausbeutung, Burokratie, Instrumentalisierung, Verdinglichung oder Fetischismus der
Ware. Die Sehnsucht nach Selbstverwirklichung kommt aus der Hoffnung, dass das
Ich mehr ist als das Produkt der Masse, mehr auch als die soziale Rolle. Diese
Sehnsucht kommt aus der Erfahrung, dass gesellschaftliche oder 6konomische
Entwurfe im Hinblick auf Sinn zu kurz greifen.

Es gibt aber auch die Kehrseite von Emanzipation und Autonomie: Eine Sackgasse
ist es, wenn Beziehungen und Bindungen von vornherein als entfremdend gewertet
werden, wenn Gnade als Bedrohung, wenn Verdanken unter einem rein negativen
Vorzeichen steht: ,Ein Wesen gibt sich erst als selbstandiges, sobald es auf eigenen
FuRen steht, und es steht erst auf eigenen Filen, sobald es sein Dasein sich selber
verdankt. Ein Mensch, der von der Gnade eines anderen lebt, betrachtet sich als ein
abhangiges Wesen.” (Karl Marx, 1818-1883)[46] Von da her ware
Selbstverwirklichung nur durch eine egologischen Reduktion zu finden. Der andere
und die Gabe seiner Freiheit stehen unter dem Vorzeichen der negativen, zu
uberwindenden Abhangigkeit. Freiheit ist Sich-Losreilen. Anerkennung und Liebe

waren grundsatzlich ausgeblendet. Das Selbsterhaltungs-Ich zeichnet sich durch



Misstrauen, Rationalitat, Kontrolle und Kritik aus. Eine Selbstverwirklichung, die alles
andere als Hemmung, Begrenzung, Behinderung, Bedrohung und Feind seiner
selbst verdachtigt, landet in der Vereinzelung. Selbstverwirklichung ist auch nicht
machbar. Das Individuum ,erfahrt den Doppelsinn, der in dem lag, was es tat,
namlich sein Leben sich genommen zu haben; es nahm sich das Leben, aber
vielmehr ergriff es damit den Tod.“ (Georg F.W. Hegel, 1770-1831)[47] Das Selbst
kann wie das Glick oder die Anerkennung durch andere nicht produziert oder
garantiert werden. Es ist nicht das direkte lineare Ergebnis unserer Interessen und
Wahrnehmungen. Selbstverwirklichung ist wesentlich ein Nebenprodukt unserer
Aktivitaten. Das Selbst Iasst sich nur in einer Art von Selbstvergessenheit erlangen,
in der Konzentration auf anderes, in der Hingabe flr andere.

Falsche Selbstlosigkeit. ,lhr drangt euch um den Nachsten und habt schéne Worte
daftr. Aber ich sage euch: eure Nachstenliebe ist eure schlechte Liebe zu euch
selber. Ihr flichtet zum Nachsten vor euch selber und méchtet euch daraus eine
Tugend machen: aber ich durchschaue euer ,Selbstloses’. ... Der eine geht zum
Nachsten, weil er sich sucht, und der andere, weil er sich verlieren mochte. Eure
schlechte Liebe zu euch selber macht euch aus der Einsamkeit ein Gefangnis.“[48]
Friedrich Nietzsche (1844-1900) entlarvt den falschen und kranken Altruismus: Das
Dasein fur die anderen entartet zu einem Verzehren und Verbrauchen der anderen
fur sich selbst. Nach auf’en hin wird ein scheinbarer Altruismus (fur Kinder, Familie,
Partei, Gruppe, Kirche) zelebriert. Ein solches Opfer ist aber keine wirkliche
Selbstlosigkeit, sondern Instrumentalisierung der anderen. In der scheinbaren
Selbstlosigkeit drangt sich der Mensch verkrampft und krankhaft um den Nachsten.
Er missbraucht den Nachsten als Exil fur das eigene Ich, um der eigenen Einsamkeit
zu entkommen. Das konkrete Du interessiert dabei allerdings nicht. Die Flucht zum

Nachsten ist nur die Kehrseite der Leere, der Destruktivitat und des Nihilismus.



Schluss

Selbstannahme und Selbstverwirklichung ist keine idealisierende und harmonische
Realisation der Freiheit. Selbstverwirklichung und Selbstlosigkeit sind nicht zwei
Teile einer Kugel, die glatt zusammenpassen. Unter den Bedingungen der konkreten
Unversoéhntheit und auch Fremdheit, unter den Bedingungen der Siinde, ist die
Vermittlung nicht ein sanftes, konfliktfreies, schmerzfreies Unternehmen. Eine solche
Fiktion wirde vor der Harte der Realitat flichten und die unterschiedlichen Krafte wie
auch Mangel in sich selbst nicht wahrnehmen. Es ware naiv, in uns selbst nur den
heilen paradiesischen Kern, nicht aber den inneren Schweinehund zu sehen. Die
Kartographie der Biographie zeigt ja nicht blof3 blihende Garten, sondern auch
karges Land, unbesiedelte Gebiete, Enttduschung, Aggression und Angst.

Johannes Tauler bringt in seinen Predigten eine Deutung, wie auch mit Fehlern,
Schwachen und Mangeln fruchtbar umzugehen ist: ,Das Pferd macht den Mist in
dem Stall, und obgleich der Mist Unsauberkeit und Gblen Geruch an sich hat, so zieht
doch dasselbe Pferd denselben Mist mit grofler Mihe auf das Feld; und daraus
wachst der edle schone Weizen und der edle suRe Wein, der niemals so wichse,
ware nicht der Mist da. Nun, dein Mist, das sind deine eigenen Mangel, die du nicht
beseitigen, nicht Gberwinden noch ablegen kannst, die trage mit Mihe und Flei} auf
den Acker des liebreichen Willens Gottes in rechter Gelassenheit deiner selbst.
Streue dei-nen Mist auf dieses edle Feld, daraus sprief3t ohne allen Zweifel in
demdutiger Gelassenheit edle, wonnigliche Frucht.“[49]

So sind auch die real existierenden Gemeinschaften kein idealistisches Paradies. Die
ideale Kommunikation gehdrt dem Gespensterreich an. In der konkreten Wirklichkeit
gibt es gestorte, zerstorende und zerstorte Beziehungen, Behinderungen,
Belastungen, Krankungen, Machtverhaltnisse im Miteinander. Da ist die Sehnsucht
nach Beheimatung und da ist die Beziehungslosigkeit in der Realitat. Oder noch
schlimmer: die anderen sind die Holle. Die neurotischen Verzerrungen und

Behinderungen sind bei Paulus Material der Communio. Er rihmt sich seiner



Schwachen (2 Kor 12,9; 1 Kor 1,18-31). Es ware gerade die Herausforderung, mit
den Licht- und mit den Schattenseiten, mit den Rosen und Neurosen
beziehungsreich umzugehen. ,Ich bin gewiss: Weder Tod noch Leben, weder Engel
noch Machte, weder Gegenwartiges noch Zukunftiges, weder Gewalten der Héhe
oder Tiefe noch irgendeine andere Kreatur kdnnen uns scheiden von der Liebe

Gottes, die in Christus Jesus ist, unserem Herrn.“ (R6m 8,38f)

[1] Gottfried Bachl, Der schwierige Jesus, Innsbruck-Wien 1994, 105-106.

[2] Ovid, Metamorphosen, Ill. Buch, Vers 348.

[3] Zitiert nach: Gunda Schneider-Flume, Narzismus als theologisches Problem, in:
ZThK 82 (1985) 88-110.

[4] Sigmund Freud, Zur Einfihrung des Narzissmus, in: Gesammelte Werke X,135-
170.

[5] Ferdinand Ulrich, Sprache der Begierde und Zeitgestalten des Idols, in: Bernhard
Casper (Hg.), Phanomenologie des Idols, Freiburg i. B. — Miinchen 1981, 133- 269,
hier 152.158.241f.

[6] Theodor W.Adorno, Mimima Moralia. Reflexionen aus dem beschadigten Leben,
in: Gesammelte Schriften Band 7, Frankfurt a.M. 1980, 72.

[7] Richard Sennett, Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus, Berlin
1998.

[8] Hugo von St. Viktor, Uber die Meditation (Sources Chrétiennes 155), Paris 1969,
58.

[9] Weisung der Vater. Apophthegamata Patrum, auch Gerontikon oder
Alphabeticum genannt (Einl. W. Nyssen, Ubers. B. Miller) Trier 1980, 237.

[10] Gerhard Bunge, Akedia. Die geistliche Lehre des Evagrius Pontikos (= Koinonia
9) Kéln 1983.

[11] Evagrius Ponticus, Uber die acht Geister der Bosheit, tbersetzt von St.
Schiwietz, in: Das morgenlandische Ménchtum Il, Mainz 1913. PG 79, 1145-1164.
hier 1160.

[12] Johannes Cassian, Spannkraft der Seele. Einweisung in das christliche Leben |
(Ausgewanhlt, Ubertragen und eingeleitet von Gertrude und Thomas Sartory,
Freiburg i. B. 1981, 82f.

[13] Gregorius Magnus, Moralia sive Expositio in Job (ed. Adriaen), in: CCL CXLIII,
CXLlIlla; CXLIIb (1979-1985).

[14] Athanasius, Das Leben des heiligen Antonius (Ubersetzt von H. Mertel),
Kempten 1917, VI, 38.

[15]Séren Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode (Ges. Werke 24./25. Abt.)
Dusseldorf 1967, 75.

[16] Simone Weil, Cahiers/ Aufzeichnungen 1. Bd. Hg. u. tbers. Von E. Edl und W.



Matz, Paris 1970, Munchen-Wien o.J. 289.

[17] Simone Weil, Cahiers 1, 290.

[18] Simone Weil, Cahiers 1, 311-313.

[19] Weisung der Vater. Apophthegamata Patrum, auch Gerontikon oder
Alphabeticum genannt (Einl. W. Nyssen, Ubers. B. Miller) Trier 1980, Nr.166.

[20] Johannes vom Kreuz, Die lebendige Flamme (SW 4) Einsiedeln 1964, 3,33.

[21] Simone Weil, Aufmerksamkeit flr das Alltagliche. Ausgewahlte Texte zu Fragen
der Zeit. Hg. und erl. von 0. Betz, Minchen 1987, 61.

[22] Simone Weil, Réflexions sur le bon usage des études scolaires en vue de
I'amour de Dieu, in: Attente de Dieu, Paris 1950, 71-80.

[23] Bernhard Casper, Das Ereignis des Betens. Grundlinien einer Hermeneutik des
religiosen Geschehens, Freiburg/Minchen 1998, 26.

[24] Martin Heidegger, Vier Seminare, Frankfurt 1977, 102; Jean-Luc Marion,
Réduction et donation. Recherches sur Husserl, Heidegger et la phénoménologie,
Paris.

[25]Dt. Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch Uber die Exterioritat. Ubersetzt von W.N.
Krewani, Freiburg/ Minchen 1987.

[26] Hilde Domin, Wer es konnte. Gedichte, Hiinfelden 2000, 17.

[27] Nikolaus von Kues, De visione Dei/Die Gottesschau, in: Philosophisch-
Theologische Schriften, hg. und eingef. Von Leo Gabriel. Ubersetzt von Dietlind
und Wilhelm Dupré, Wien 1967, Bd. Ill, 105-111.

[28]Sehr empfehlenswert dazu Willi Lambert, Aus Liebe zur Wirklichkeit. Grundworte
ignatianischer Spiritualitat, Mainz 1991.

[29] Edith Stein, Die Frau. Ihre Aufgabe nach Natur und Gnade. Werke V, hg. von L.
Gelber und R. Leuven, Freiburg / Louvain 1959, 74; Elisabeth Endres, Edith Stein.
Christliche Philosophin und judische Martyrerin, Minchen 1987; Hanna-Barbara
Gerl, Unerbittliches Licht. Edith Stein: Philosophie-Mystik-Leben, Mainz 1991.

[30] Vgl. Arnold Gehlen, Anthropologische und soziale Uberlegungen zum Problem
der Autoritat, in: Gesamtausgabe, Bd. 7, hg. von K.-S. Rehberg, Frankfurt a. M.
1978, 486.

[31] Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, in. GW 6, hg. von Rolf Tiedemann,
Frankfurt a. M. 1970, 340. Vgl. auch 355f.

[32] Vgl. dazu Theodor W. Adorno, Minima moralia. Reflexionen aus dem
beschadigten Leben (GW 4, hg. von R. Tieddemann), Darmstadt 1998, 86.

[33] Maurice Blondel, Die Aktion. Versuch einer Kritik des Lebens und einer
Wissenschaft der Praktik, Freiburg/ Minchen 1965, 405f.

[34] Dorothee Sdélle, Das Fenster der Verwundbarkeit. Theologisch — politische Texte,
Stuttgart 1987, 7-9.

[35] Johann Baptist Metz, Mit der Autoritat der Leidenden. Compassion — Vorschlag
zu einem Weltprogramm des Christseins, in: Feuilleton-Beilage der Studdeutschen
Zeitung, Weihnachten 1997.

[36] Vgl. dazu Willi Lambert, Mit allen Kraften beten - Gebetsweisen nach Ignatius Il,
in: Korrespondenz zur Spiritualitéat der Exerzitien 47 (1982), 77-79; ders, Beten im
Pulsschlag des Lebens, Freiburg 1997.

[37] Bonaventura, Itinerarium mentis in Deum 1,15 (Opera omnia V,299).

[38] Franz Jalics, Kontemplative Exerzitien. Eine Einfuhrung in die kontemplative
Lebenshaltung und in das Jesusgebet, Wurzburg 1994, 364-366.

[39]Vgl. dazu Willi Lambert, Mit allen Kraften beten- Gebetsweisen nach Ignatius, in:
Korrespondenz zur Spiritualitdt der Exerzitien 46/47 (1981/82); ders., Gebet der
liebenden Aufmerksamkeit - zur Gewissensprifung nach Ignatius, in:
Korrespondenz zur Spiritualitat der Exerzitien 38 (1978).



[40] Eugen Drewermann, Kleriker. Psychogramm eines Ideals, Olten/ Freiburg i. B.
1990, 693.

[41] Johann B. Metz / Tiemo R. Peters, Gottespassion. Zur Ordensexistenz heute,
Freiburg 1991, 39f.

[42]Bonaventura, Itinerarium mentis in Deum VI,2.

[43] Eberhard Jungel, Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begrindung der Theologie
des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tubingen 1977,
434.

[44] Soren Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode (Ges. Werke Abt. 24 und 25),
Dusseldorf 1957, 75.

[45]Vgl. Michael Theunissen, Selbstverwirklichung und Allgemeinheit. Zur Kritik des
gegenwartigen Bewusstseins, Berlin/ New York 1982.

[46] Karl Marx, Okonomisch-philosophische Manuskripte (1844), in: MEW
Erganzungsband (Schriften bis 1844), 544.

[47] Georg F.W. Hegel, Phanomenologie des Geistes, WW (Glockner) 2, 282.

[48] Friedrich Nietzsche, Von der Nachstenliebe, in: Also sprach Zarathustra (WW 11),
324f.

[49] Johannes Tauler, Predigten Bd. 1. Vollstandige Ausgabe. Ubertr. und hg. von G.

Hofmann. Einf. von A.M. Haas, Einsiedeln 1979, 43.



