
1 

 

Das Janusgesicht der (Un)Gleichheit 
Alpbach, 28./29. August 2015 

Manfred Scheuer 

 

 

Macht und Ohnmacht 

 

Die Rede von der „Macht“ oder den „Mächtigen“ hat meist keinen guten Klang. Oft 

wird kritisch und in einem abschätzigem Sinne davon gesprochen. Das hängt mit den 

massiven Erfahrungen des Missbrauchs von Macht zusammen, die wie ein Schock in 

den Knochen sitzen. Negative Machterfahrungen überfallen den Menschen ohne An-

frage, sie werden zur Last, Mühsal oder Sorge. Eine Übermacht droht den Menschen 

zu zerbrechen und zu erdrücken. Formen dieser Übermacht sind Zwang und die Ge-

walt, wenn das Starke das Schwächere drückt und erdrückt ohne irgendwelche Be-

ziehungen zu Recht und Güte. Mächtigkeit in der Form der Gewalt, der Vergewalti-

gung und des Unrechts wird zur Erstarrung, zum Kalten, zum Schneidenden: Gefüg-

te Ordnungen und Gesetze und Verordnungen müssen krampfhaft festgehalten wer-

den. Das Lebendige, das Sprudelnde, das Schöpferische, das Persönliche werden 

erdrückt und einkerkert. Eine andere Form der Übermacht heißt Feindseligkeit: Le-

ben ist nicht auf Gespräch gestellt, nicht auf Geschenk und auf Güte und Versöh-

nung, sondern auf Kampf gestellt ist.1  

An der Wurzel von Terror und Barbarei stand nicht selten die Anmaßung absoluter 

Macht über Leben und Tod, stand die Verachtung des Menschen, in der Nazizeit die 

Verachtung von Behinderten und Zigeunern, die Verachtung von politischen Geg-

nern, die Verachtung von Traditionen, die im jüdischen Volk lebten und leben, die 

Verachtung der ‚anderen’. Diese Verachtung hat sich aller Kräfte, auch die der Wis-

senschaften, der Medizin, der Ökonomie und sogar der Religion bedient. Von der 

Medizin her wurde lebenswertes und lebensunwertes Leben definiert und selektiert, 

es gab eine ökonomische Kosten-Nutzen Rechnung im Hinblick auf die Ermordung 

von Behinderten. Verachtung signalisiert: Du bist für mich überflüssig, reiner Abfall 

und Müll, den es verwerten und dann zu entsorgen gilt, eine Null, ein Kostenfaktor, 

                                                
1 Alfred Delp, Gesammelte Schriften 3, 319-321. 



2 

 

den wir uns nicht mehr leisten wollen. Die entsprechende Geisteshaltung skizziert 

Theodor W. Adorno in den Minima Moralia: „Musterung. Wer, wie das so heißt, in der 

Praxis steht, Interessen zu verfolgen, Pläne zu verwirklichen hat, dem verwandeln 

die Menschen, mit denen er in Berührung kommt, automatisch sich in Freund und 

Feind. Indem er sie daraufhin ansieht, wie sie seinen Absichten sich einfügen, redu-

ziert er sie gleichsam vorweg zu Objekten: die einen sind verwendbar, die anderen 

hinderlich. ...  So tritt Verarmung im Verhältnis zu anderen Menschen ein: die Fähig-

keit, den anderen als solchen und nicht als Funktion des eigenen Willens wahrzu-

nehmen, vor allem aber die des fruchtbaren Gegensatzes, die Möglichkeit, durch 

Einbegreifen des Widersprechenden über sich selber hinauszugehen, verkümmert. 

Sie wird ersetzt durch beurteilende Menschenkenntnis. ... Das Ende ist die medizini-

sche Untersuchung nach der Alternative: Arbeitseinsatz oder Liquidation.“2 

 

 

Ressentiment 

 

Nietzsche beschreibt die „Psychologie des Ressentiments“ als Selbstvergiftung durch 

gehemmte Rache: „Einen Rachegedanken haben und ihn ausführen, heißt einen hef-

tigen Fieberanfall bekommen, der aber vorübergeht: einen Rachegedanken aber ha-

ben, ohne Kraft und Mut ihn auszuführen, heißt […] eine Vergiftung an Leib und See-

le mit sich herumtragen.“3 Die Vergiftung durch das Ressentiment korrumpiert die 

allgemeinen Wertschätzungen: „Während der vornehme Mensch vor sich selbst mit 

Vertrauen und Offenheit lebt (gennaios ‚edelbürtig‘ unterstreicht die nuance ‚aufrich-

tig‘ und auch wohl ‚naiv‘), so ist der Mensch des Ressentiment weder aufrichtig, noch 

naiv, noch mit sich selber ehrlich und geradezu. Seine Seele schielt; sein Geist liebt 

Schlupfwinkel, Schleichwege und Hintertüren, alles Versteckte mutet ihn an als seine 

Welt, seine Sicherheit, sein Labsal; er versteht sich auf das Schweigen, das Nicht-

Vergessen, das Warten, das vorläufige Sich-verkleinern, Sich-demütigen.“4 Dieser 

                                                
2 Theodor W. Adorno, Gesammelte Werke IV, 147. 

3 Vgl. Menschliches, Allzumenschliches, Zweites Hauptstück. Zur Geschichte der moralischen Emp-
findungen, Aph. 60. 

4 Genealogie der Moral, Erste Abhandlung: ‚Gut und Böse‘, ‚Gut und Schlecht‘, 10. 



3 

 

Kritik unterliegen insbesondere die modernen europäischen Demokratien, deren 

grundlegenden Wert Nietzsche als „Wille zur Gleichheit“ historisch aus der Ressen-

timent-Moral herleitet.5 

Bei Friedrich Nietzsche wurde Ressentiment zum Schlüsselbegriff seiner Sicht der 

Entstehung der Moral. Unter Ressentiment versteht er einen im Kern hintersinnigen 

und hinterlistigen Willen zur Macht, der sich hinter dem kleinen Leben versteckt. 

Denn es will Herr werden nicht über irgendetwas, sondern über das Leben selbst. 

Das Ressentiment will den Menschen schadlos halten, der sich der Tat aus Kleinlich-

keit und Mutlosigkeit versagt. Aufgrund seiner Schwäche will der Mensch die indirek-

te Machtergreifung über das Leben der Anderen. „So ist der Mensch des Ressenti-

ments weder aufrichtig, noch naiv, noch mit sich selber ehrlich... Seine Seele schielt, 

sein Geist liebt Schlupfwinkel, Schleichwege und Hintertüren, alles Versteckte mutet 

ihn an als seine Welt, seine Sicherheit, sein Labsal, er versteht sich auf das Schwei-

gen, das Nicht-Vergessen, das Warten, das vorläufige Sichverkleinern, Sichdemüti-

gen.“6 Für diesen kleinen Menschen ergibt sich die eigene Gutheit nur aus der Pro-

jektion der Bosheit auf den Anderen, denn er braucht den Bösen, und zwar als 

Grundbegriff, von dem aus er sich als Nachbild und Gegenstück nun auch noch ei-

nen Guten zusammenphantasiert – sich selbst. Der Mensch des Ressentiments 

sucht für sein Leid einen „schuldigen Täter“.  

Im Ressentiment wird das Niederhalten der Wahrheit zum bewussten Programm. 

Man ist sich in Wahrheit nicht gut. Aus einem Ressentiment sich selbst gegenüber 

entspringt das Ressentiment und der Zynismus gegen andere. Jegliches Wollen wird 

verdächtigt und entlarvt. Auch jeder moralische Anspruch gilt als unzumutbar. Es gilt 

als Gemeinheit, leben zu müssen. Vorherrschendes Lebensgefühl werden Verlas-

senheits- und Minderwertigkeitsgefühle, Langeweile und Betrübnis, Gelähmtsein und 

Müdigkeit, Mattigkeit und Lustlosigkeit, Unzufriedenheit mit der Arbeit und mit sich 

selbst schleichen sich ein. Alles wird in Frage gestellt. Zurück bleibt die Schlaffheit 

der Seele. Auch Müßigkeit, Abstumpfung, Schläfrigkeit, Umherschweifen, Schwatz-

haftigkeit und Negier, Unruhe, Rücksichtslosigkeit, körperliche und geistige Unstetig-

keit hängen eng damit zusammen. - In der Geschichte vom Sündenfall wird dem 

                                                
5 Vgl. Also sprach Zarathustra: Von den Taranteln; Von der Erlösung; 

6 Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, Sämtliche Werke, Band 5, 272. 



4 

 

Menschen von der Schlange suggeriert, dass Gott nicht genügt, dass er etwas vor-

enthält, dass er eigentlich neidig und nicht großzügig ist. Wie viele Menschen fühlen 

sich zu kurz gekommen, ungerecht behandelt, zu wenig geliebt?! Zu wenig Geld, zu 

wenig Schönheit, zu wenig Ansehen, zu wenig Macht… 

 

 

Messen und Vergleichen 

 

Das Messen und Vergleichen: Wer ist besser und wer ist schlechter? Wer ist näher 

an Gott dran und wer ist weiter weg? Der Ausgangspunkt beim auf- bzw. abwerten-

den Vergleich birgt die Gefahr einer Immunisierung der eigenen Lebensform. Und es 

ist ein Mangel an Bejahung der sich im ständigen Vergleich äußert: ängstlich wird auf 

die anderen geschaut, was sie tun, was sie sagen... Was tut, sieht, hört, plant man. 

Die Wüstenväter haben immer wieder gesagt: Miss dich nicht, vergleich dich nicht; 

das ist Gift für die Seele. Die Folge des ständigen Vergleichens ist Neid, Stolz oder 

Überheblichkeit. Der Neid ist die Traurigkeit über das Gut eines anderen7. Insgeheim 

führt das zur Schablonisierung der Menschen: wer ist mir über- oder unterlegen. Wen 

steche ich aus? Das äußert sich im Geltungs- und Selbstbehauptungsdrang, im ver-

steckten oder offenen Großtun. Es empfiehlt sich, dem Rat der Wüstenväter zu fol-

gen, sich nicht zu vergleichen, nicht nach einem ‚Mehr’ oder ‚Weniger’ zu suchen, 

weil das entweder Stolz, Überlegenheitsgefühle oder Neid mit sich führt: „Schweige 

und miss dich nicht!“ (Nr. 165). – „An welchen Ort du auch hinkommst, vergleiche 

dich nicht mit anderen, und du wirst Ruhe finden.“ (Nr.788) – „Sprich nicht in deinem 

Herzen gegen deinen Bruder also. Ich bin wachsamer und asketischer als er! Son-

dern unterwarf dich der Gnade Christi im Geiste der Armut und unverfälschter Liebe, 

damit du nicht dem Geist der Ruhmpredigt verfällst.“ (Nr.946).8 - Auch Theresia von 

Avila ermahnt ihre Nonnen: „Vergleiche keine mit einer anderen; denn dies ist eine 

gehässige Sache!“9  

                                                
7“Invidus enim tristatur de bono alterius.” (In I Cor 3,3 lect.1 n.128); “Invidia est tristitia de bono alieno.” 

(In I Tim 6,4 lect.1 n.240). Ferner: CA 1,313: In Mt 21 lect.6; STh II-II,36,2. 

8 Vgl. Weisung der Väter, Apophthegmata Patrum, auch Gerontikon oder Alphabeticum genannt. Ein-
geleitet und übersetzt von B. Miller (=Sophia. Quellen östlicher Theologie Bd.6) Freiburg 1965-  

9 Theresia von Jesu, Sämtliche Schriften Bd. V, übersetzt und bearbeitet von A. Alkofer, München 
71984 (11937), 338. 



5 

 

 

 

Die unterschiedlichen Gaben 

 

„Ein junger Mann wollte Obst, und er verschmähte deshalb Äpfel, Birnen, Pflaumen, 

Kirschen, Quitten. Er wollte nicht Äpfel, sondern Obst, und nicht Pflaumen, sondern 

Obst, und nicht Kirschen, sondern Obst, und nicht Quitten, sondern Obst. Er wählte 

den einzigen Weg, der mit Sicherheit erfolgreich war, gerade das nicht zu bekom-

men, was er wollte: nämlich Obst; denn Obst ist - jedenfalls für uns Menschen - nur 

in Gestalt von Äpfel oder Birnen oder Pflaumen oder Kirschen oder Quitten zu ha-

ben.“ (G.F.W. Hegel)10  

Die christliche Tradition kommt aus einer positiven Wertschätzung der verschiedenen 

Berufungen und Charismen. Paulus spricht von „unterschiedlichen Gaben, je nach 

der uns verliehenen Gnade. Hat einer die Gabe prophetischer Rede, dann rede er in 

Übereinstimmung mit dem Glauben; hat einer die Gabe des Dienens, dann diene er. 

Wer zum Lehren berufen ist, der lehre; wer zum Trösten und Ermahnen berufen ist, 

der tröste und ermahne. Wer gibt, gebe ohne Hintergedanken; wer Vorsteher ist, set-

ze sich eifrig ein; wer Barmherzigkeit übt, der tue es freudig.“ (Röm 12,6-8) Von da 

her darf und soll es eine positive charismatische Vielfalt geben. Das Charisma wird je 

nach den geschichtlichen und situativen Möglichkeiten, entsprechend der Lebens-

form, den Begabungen und Behinderungen verwirklicht. In dieser Perspektive 

braucht der einzelne seinen Weg nicht mit einem ständigen (überheblichen oder nei-

dischen) Vergleich mit anderen oder aus der Negation der anderen heraus zu gehen. 

Ungleichheiten müssen freilich so beschaffen sein, dass sie nicht zum Vorteil der 

Starken ausschlagen, sondern den Schwachen und dem Aufbau des Reiches Gottes 

dienen.  

Innerkirchlich dürfte der Umgang mit Unterschieden große Reibungsverluste, d.h. 

viele Enttäuschungen, Kränkungen und Ängste mit sich bringen. Da gibt es Verelen-

dungstheorien (das alte System muss fallen, dann kommt wie ein Phönix aus der 

Asche die neue Kirche), da gibt es Entwurzelung, die alles andere mit ausreißt. 

Wenn Charismen bzw. Gnadengaben auf Kategorien des Rechts, des Dürfens oder 

                                                
10 Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften § 13. 



6 

 

der Macht reduziert oder auf emanzipatorische Gegenbegriffe zu Amt, Recht und 

Macht verkürzt werden, besteht die Gefahr, dass das Heil, das Reich Gottes, das 

Evangelium aus den Augen verloren wird. Der kritische Begriff allein ist noch keine 

positive Realisierung von Berufung im personalen und von communio im ekklesiolo-

gischen Sinn. Wenn communio als abstrakte Gleichheit oder bloß formaler Diskurs 

missverstanden wird, besteht die Gefahr der Nivellierung der Gnadengaben mit einer 

Verunglimpfung und Verdächtigung von besonderen Berufungen. Das aber wäre Auf-

lösung von geschichtlich konkreter Freiheit, Kommunikation und Solidarität. Die Viel-

falt und Verschiedenheit der Gnadengaben in der Kirche ist kein defizienter Seins-

modus, kein Herrschaftsgefälle, nicht Abfall oder Zerfall, sondern Reichtum, Gleich-

nis und Kundgabe der Lebensdynamik Gottes. 

Der Glaube hat sich zudem immer konkret, individuell und politisch, zu verleiblichen. 

In dieser Perspektive braucht der Einzelne seinen Weg nicht mit einem ständigen 

(überheblichen oder neidischen) Vergleich mit anderen oder aus der Negation der 

anderen heraus zu gehen. Ungleichheiten müssen freilich so beschaffen sein, dass 

sie nicht zum Vorteil der Starken ausschlagen, sondern den Schwachen und dem 

Aufbau des Reiches Gottes dienen. In der Vielfalt der Berufungen wird die differen-

zierte Subjektwerdung in der Kirche konstituiert, in ihrer Ausrichtung auf die Einheit 

des Leibes stellen sie die schöpferische Macht Gottes dar. Die positive Unterschie-

denheit von Berufungen, z. B. der evangelischen Räte, will gerade nicht ungleiche 

Herr-Knecht-Verhältnisse verdoppeln. Im Sinne einer symphonischen Wahrheit ist 

das Ziel die reale Communio aller, in der auch die Schwächsten schöpferisch zur 

Partizipation befähigt werden. Besondere Berufungen sind Ausdruck des Erlösungs-

willens Gottes, sie lassen an der Gestalt seines Sohnes teilhaben (Röm 8,30), sie 

sind ein Ruf in den Dienst zur Mitarbeit am Aufbau des Reiches Gottes und realisie-

ren sich im Dialog mit den Menschen. 

  



7 

 

Unvergleichlich!? 
 

Gut drei Jahre vor dem Fall der Berliner Mauer fand in der Bundesrepublik Deutsch-

land eine heftige Debatte statt, die unter dem Namen „Historikerstreit“ Eingang (nicht 

nur) in die deutschen Geschichtsbücher finden sollte. Auslöser war ein Artikel Ernst 

Noltes vom Juli 1980, der den Holocaust als Reaktion der Nationalsozialisten auf 

vorausgegangene Massenverbrechen und das Gulag-System in der Sowjetunion 

darstellte. Diese und andere Aussagen von drei weiteren bundesdeutschen Histori-

kern kritisierte der Philosoph Jürgen Habermas als „Revisionismus“, der ein deut-

sches Nationalbewusstsein durch das Abschütteln einer „entmoralisierten Vergan-

genheit“ erneuern solle.11 Gestritten wurde über die Frage, ob es sich bei „Auschwitz“ 

– der Ortsname der Vernichtungsfabrik steht hier symbolisch für die millionenfache 

Ermordung europäischer Juden – um einen Völkermord handelt, der sich von den 

mannigfachen anderen Genoziden in der Menschheitsgeschichte im Grunde nicht 

nennenswert unterscheidet – „mit alleiniger Ausnahme des technischen Vorgangs 

der Vergasung“ (Ernst Nolte). Oder ob der Holocaust bzw. die Schoah als ein histo-

risch einzigartiges Verbrechen zu betrachten, „Auschwitz“ also mit nichts Anderem 

vergleichbar sei. Jürgen Habermas prägte das Wort von der „Singularität“ der Nazi-

Verbrechen. Diese Sicht der Dinge scheint sich im damaligen Historikerstreit durch-

gesetzt zu haben. Und so gilt bis heute ein Vergleich von „Auschwitz“ bzw. des Nazi-

terrors insgesamt mit anderen historischen Ereignissen gemeinhin als ein Versuch, 

den Holocaust zu historisieren, zu relativieren und dadurch zu verharmlosen. 

Es ist gar nicht leicht, eine Kultur der Erinnerung zu leben. Wie geht denn das ohne 

Ästhetisierung des Leidens, ohne Funktionalisierung der Opfer für heutige Graben-

kämpfe, ohne Kälte der historischen Statistik, ohne ins Museale abzugleiten? Wie 

‚geht’ Erinnerung ohne Vergleiche, ohne Gesichter und Namen ins Allgemeine zu 

walzen? Gerade die Unvergleichbarkeit fordert den Abschied vom Messen und Ver-

gleichen, vom Wettkampf des Kribbelns. Die Versuche, sie an den Fakten auszu-

machen, zielen auf eine quantitative und qualitative Einzigartigkeit des Holocaust. 

Freilich, wer die Quantität beschreiben will, gerät unausweichlich in den Zwang der 

                                                
11 Ernst Nolte, Vergangenheit, die nicht vergehen will. FAZ, 6. Juni 1986; in: Ernst Reinhard Piper 

(Hrsg.), „Historikerstreit“. Die Dokumentation der Kontroverse um die Einzigartigkeit der nationalso-
zialistischen Judenvernichtung, München/Zürich 1987, 39–46. 



8 

 

Zahlen. Wo werden die meisten Opfer gezählt? Wo ist die größere Summe der 

Schmerzen festzustellen? Man kann sich aus dieser Klemme auch nicht mit dem 

Verbot des Vergleichens befreien, um sich mit der Behauptung der Unvergleichlich-

keit zu begnügen. Wer von der Unvergleichlichkeit des Holocaust spricht, hat schon 

verglichen, fällt ein Urteil, das aus dem Vergleich stammt, oder er gibt leere Sätze 

von sich, die nur radikal klingen. Mauthausen kann gezählt werden, die Zahlen kön-

nen zu anderen gehalten und auf einer Skala eingetragen werden. Das Ergebnis le-

send sehe ich, dass es höhere Opferzahlen gibt. Auf dieser Ebene ist alles relativ. 

Das würde sich auch nicht ändern, wenn es möglich wäre, die Schmerzen zu zählen, 

Mauthausen mit den Morden in Kambodscha zu vergleichen. Was fange ich mit die-

sem Ergebnis an? Es gibt, scheint mir, ein sittliches Erkenntnisgebot, sich genau an 

die Fakten zu halten und sich, sei es dem eigenen Gefühl gelegen oder ungelegen, 

redlich zu informieren. Ruiniert mir das Zahlenmaterial das Entsetzen, erlöst es mich 

in die Gleichgültigkeit, ebnet es alles ein? Ist auf diesem Weg überhaupt eine Einzig-

artigkeit zu gewinnen? Wie soll ich zwei Millionen mit drei Millionen unschuldig Er-

mordeter vergleichen, oder 50 Leichen gegen 100.000 abwägen? Es können wohl 

die Leichen gezählt werden, aber nicht die Personen. 

 

 

Kritik der Gleichheit 

 

Ein szientistisch-technokratisches Wissensmodell reduziert das Denken zur mathe-

matischen Apparatur. Das Bewusstsein des Menschen wird zur Maschine verding-

licht. Alles Seiende wird dem logischen Formalismus unterworfen. Medium der For-

malisierung ist die Zahl. Prinzip der Erkenntnis ist die Wiederholung, Grundgedanke 

ist die Tautologie12. Diese Form von Wissenschaft kennt grundsätzlich keine Einma-

ligkeit. Qualitäten werden eliminiert und in Funktionen umgerechnet. Repressive Ega-

lität triumphiert über jede Individualität. Der Mensch wird zum bloßen manipulierba-

ren Gattungswesen13, er geht auf in der Einheit des Kollektivs. Wissenschaft mit dem 

                                                
12 Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente, Frank-

furt/M. 1971,27; zur Philosophie als „organisierter Tautologie“ vgl. auch Theodor W. Adorno, Minima 
Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben (Ges. Schriften hg. von R. Tiedemann Bd.4) 
Frankfurt a.M. 1980, 72. 

13 M. Horkheimer/Th.W. Adorno, Dialektik der Aufklärung 15.36. 



9 

 

Prinzip der Wiederholung und Gleichheit „verhext“14 auch die Beziehungen der Men-

schen. Intersubjektive Begegnung wird aufgehoben, da diese von der Differenz, von 

der Positivität der Dualität, des Andersseins lebt. - Diese Form der Gleichung ist auch 

wirksam in der Rekonstruktion einer egalitär-solidarischen Grundverfassung kommu-

nikativen Handelns15. Diese geht von der Symmetrie, von einer fiktiven Gleichheit 

aller aus16. Die konkrete Wirklichkeit von Leid, Angst, Unterdrückung und Tod wird 

dabei aber aus- geklammert. Im Blick ist nur der imaginär gleiche Andere, nicht aber 

ein konkretes antlitzhaftes Du. „Aus der unterschiedslosen Güte gegen alles droht 

denn auch stets Kälte und Fremdheit gegen jedes.“17 Wenn Gleichheit und Symmet-

rie herrschen, steht das Fremde unter dem Vorzeichen der Negation. Die Wahrneh-

mung des Anderen geschieht unter der Perspektive der Verdächtigung, Anfeindung, 

Ablehnung, Verurteilung oder Unterwerfung. Eine bestimmte Form der Gleichheit ist 

so wieder nur Ausdruck eines herrschenden Bewusstseins, auch wenn sie unter dem 

Vorzeichen von Demokratie und Emanzipation läuft.  

Für Adorno ist die Unfähigkeit zu unterscheiden ein Zeichen von sexueller Rohheit 

und Barbarei: Diese Unfähigkeit lebt auch in spekulativen Systemen, wenn Autono-

mie in der Metaphysik ihr Recht verficht, „alles Begegnende auf sein Wesen so um-

standslos zu reduzieren wie Landsknechte die Frauen der eroberten Stadt. Die reine 

Tathandlung ist die auf den gestirnten Himmel über uns projizierte Schändung.“18  

Wenn das bürgerliche Bewusstsein bloß die Verdoppelung, die Wiederholung, die 

identische Gleichung im Anderen seiner selbst sucht und das Andere als Anderes 

ablehnt, so ist von einer Ideologie der Gleichheit zu sprechen, weil es sich a) um fal-

sches, bloß in der Fiktion, nicht aber in geschichtlicher Konkretion vorhandenes Be-

wusstsein handelt und b) ein partikulares Sonderinteresse universaliert wird. Das 

Diktat der Gleichheit hebt somit Begegnung, Freiheit und Geschichte auf. Ein Be-

                                                
14 Dialektik der Aufklärung 28. 

15 Vgl. dazu Kuno Füssel, Der imaginäre Andere. Ideologiekritische Beobachtungen zur Intersubjektivi-
tät, in: H.U.v. Brachel/N. Mette (Hg.), Kommunikation und Solidarität, Freiburg/Ch – Münster 1985, 
101-116. 

16 Th. W. Adorno, Minima Moralia 113f. 

17 Th. W. Adorno, Minima Moralia 85. 

18 Minima Moralia 98. 



10 

 

wusstsein, das bloß Verdoppelung, Gleichung und Bestätigung duldet, mündet in der 

Inhumanität19. Die abstrakte Immunisierung des Subjektes von der geschichtlichen 

Realität und dabei von der Begegnung mit dem konkret Anderen landet in ideologi-

scher Verblendung. So ist der Wille zur absoluten Gleichheit Hinweis dafür, dass das 

Subjekt in der Auflösung begriffen ist. „Während das Subjekt zugrunde geht, negiert 

es alles, was nicht seiner eigenen Art ist.“20 Der Drang nach Bestätigung in vollkom-

mener Symmetrie entspringt dem Todestrieb: „Ihre Sucht nach Gleichheit ist im 

Grunde nur der aktivistische Schein einer regressiven Todessucht, die den Anderen 

vergehen lässt. Der Eros der Begierde ist bloßes Epiphänomen des herrschenden 

Todestriebes (Thanatos).“21  

Diese Ideologie der Gleichheit führte in der Religionskritik der Aufklärung - sicher auf 

dem Hintergrund von Zerrformen der Religion - zur Auflösung der konkreten ge-

schichtlichen Offenbarung und damit zur Destruktion der freien Begegnung zwischen 

Mensch und Gott. In einer fiktiven Gleichsetzung aller bestimmten Religionen wurde 

alles Konkrete und Besondere abgehobelt und Religion auf Ethik reduziert. Der Preis 

dafür war letztlich die Angleichung des Evangeliums an das bürgerliche Bewusstsein. 

Die billige Gnade der Religion wurde in eine private Innerlichkeit gesperrt.  

 

 

Gleichgültig? Oder in der Nacht sind alle Kühe schwarz 

 

Zurzeit gibt es durchaus Stars, Heroen oder Genies, denen unterschiedslos Beifall 

geklatscht wird. Im Zeitalter des kulturellen Pluralismus neigt der Mensch- so der 

Wiener Kulturphilosoph Günther Anders, die widersprüchlichsten Auffassungen auch 

z.B. in der Religion gelten zu lassen. So kommt es zu einer weltanschaulichen Pro-

miskuität: Man verehrt gleichzeitig Giotto und Klee, Franz von Assisi und Friedrich 

Nietzsche, Bach und die Beatles, Mutter Teresa und C.G. Jung. Wer aber an dieser 

unterschiedslosen Liberalität, an dieser schlechten Gleichheit Anstoß nimmt, gilt als 

                                                
19 Minima Moralia 213f. 

20 Minima Moralia 51. 

21 Ferdinand Ulrich, Sprache der Begierde und Zeitgestalten des Idols, in: B. Casper (Hg.), Phänome-
nologie des Idols, Freiburg/München 1981, 133-269, hier 193. 



11 

 

intolerant. Eine solche Liberalität, die unterschiedslos den Menschen gleiches Recht 

widerfahren lässt, eine unterschiedslose Güte gegen alles, schlägt letztlich um in Käl-

te und Rohheit gegen jedes.22 

Man kann weder klar Nein sagen noch ein entschiedenes Ja. Da gibt es eine neue 

Wendigkeit und Windigkeit. Die Wendehälse sind überall dabei, die Widersprüche 

gehören zum System. Ja und Nein verkommen zu einer Frage des Geschmacks und 

der Laune, Leben oder Tod wird zur Frage des besseren Durchsetzungsvermögens, 

Wahrheit oder Lüge eine Frage der besseren Taktik, Liebe oder Hass eine Frage der 

Hormone, Friede oder Krieg eine Frage der Konjunktur. Gilt aber alles als gleichwer-

tig, wird das Schicksal, z.B. auch der Armen und Schwachen, dem evolutionären 

Recht des Stärkeren überlassen. 

„Dies eine Wissen, dass im Absoluten alles gleich ist, der unterscheidenden und er-

füllten oder Erfüllung suchenden und fordernden Erkenntnis entgegenzusetzen oder 

sein Absolutes für die Nacht auszugeben, worin, wie man zu sagen pflegt, alle Kühe 

schwarz sind, ist die Naivität der leere an Erkenntnis.“23 Wenn in der Nacht alle Kühe 

schwarz erscheinen, d.h. wenn alle Religionen, Ideologien und Moden ohnehin 

gleichgültig sind, dann gibt es auch keine Anwälte für Menschenrechte und für Men-

schenwürde.  

 

 

Fiktion einer egalitären Welt 

 

Das gegenwärtig dominante politische System, die liberale Demokratie, betont em-

phatisch die Gleichheit aller Menschen. In der Konsequenz wird uns vielfach - in gu-

ter oder schlechter Absicht - eine fiktive Welt vorgetäuscht: die Illusion einer egalitä-

ren Welt ohne Leiden, in der alle die gleichen Chancen haben. Doch diese Fiktion 

hat nichts mit der Wirklichkeit unserer realen Welt zu tun. Weil unsere Welt in Wirk-

lichkeit durch den Skandal der Ungleichheit und der Ungerechtigkeit gezeichnet ist, 

eben deshalb braucht die Parteilichkeit Gottes zugunsten der Opfer eine Repräsenta-

tion in der konkreten Geschichte. Die, die an Hunger oder durch die Gewalt als Folge 
                                                
22 Theodor W. Adorno, Minima moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben (Ges. Schriften 4, 

hg. von R. Tiedemann) Frankfurt 1980, 85. 

23 Georg W.F. Hegel, Phänomenologie des Geistes (Theorie Werkausgabe Bd. 3,22) 



12 

 

einer skandalösen Ungleichheit sterben; die Migranten, von der Europäischen Union 

und den Vereinigten Staaten an ihren Südgrenzen zurückgeschlagen; die politischen 

Gefangenen; letztlich alle Opfer - sie alle repräsentieren die Autorität. 

Der Hunger und Durst nach Gerechtigkeit hat einer repressiven Egalität zu widerste-

hen, die nur einen imaginär anderen kennt, das konkrete antlitzhafte Du mit der kon-

kreten Wirklichkeit von Leid, Angst, Unterdrückung und Tod aber ausblendet. Wenn 

diese abstrakte und fiktive Gleichheit herrscht, besteht die Gefahr, dass der einzelne 

in das Allgemeine aufgehoben wird. Der Fremde steht dann unter dem Vorzeichen 

der Negation. Die Wahrnehmung des anderen geschieht unter der Perspektive der 

Verdächtigung, der Anfeindung, der Ablehnung, der Verurteilung oder der Eroberung, 

der Kolonisation und der Unterwerfung. Um dem anderen gerecht zu werden, ist 

Aufmerksamkeit notwendig: „Die Aufmerksamkeit ist nicht nur der wesentliche Gehalt 

der Gottesliebe. Auch die Nächstenliebe, von der wir wissen, dass sie gleiche Liebe 

ist, ist aus dem gleichen Stoff gemacht. Die Unglücklichen bedürfen keines anderen 

Dinges in dieser Welt als solche Menschen, die fähig sind, ihnen ihre Aufmerksam-

keit zuzuwenden. Die Fähigkeit, einem Unglücklichen seine Aufmerksamkeit zuzu-

wenden, ist etwas sehr Seltenes und sehr Schwieriges; sie ist beinahe ein Wunder; 

sie ist ein Wunder.“24 Das Entscheidende ist, der Versuchung zu widerstehen, weg-

zuschauen und sich in die Gleichgültigkeit zu flüchten. Im Gleichnis vom barmherzi-

gen Samariter erzählt Jesus, wie ein Mann unter die Räuber fiel und diese ihn aus-

raubten und übel zurichteten. Ein Priester und ein Levit sehen den Verletzten, doch 

sie folgen „höheren Interessen“. Aber wer Gott im Sinne Jesu sucht, kennt keine „hö-

heren Interessen“, denn Gott erwartet ihn im geschundenen Bruder, der geschunde-

nen Schwester, und er wird ihn nirgendwo anders finden.  

                                                
24 Simone Weil, Aufmerksamkeit für das Alltägliche, München 1987, 65. 


