Das Janusgesicht der (Un)Gleichheit

Alpbach, 28./29. August 2015
Manfred Scheuer

Macht und Ohnmacht

Die Rede von der ,Macht oder den ,Machtigen“ hat meist keinen guten Klang. Oft
wird kritisch und in einem abschatzigem Sinne davon gesprochen. Das hangt mit den
massiven Erfahrungen des Missbrauchs von Macht zusammen, die wie ein Schock in
den Knochen sitzen. Negative Machterfahrungen Uberfallen den Menschen ohne An-
frage, sie werden zur Last, Miihsal oder Sorge. Eine Ubermacht droht den Menschen
zu zerbrechen und zu erdriicken. Formen dieser Ubermacht sind Zwang und die Ge-
walt, wenn das Starke das Schwachere druckt und erdruckt ohne irgendwelche Be-
ziehungen zu Recht und Gute. Machtigkeit in der Form der Gewalt, der Vergewalti-
gung und des Unrechts wird zur Erstarrung, zum Kalten, zum Schneidenden: Gefug-
te Ordnungen und Gesetze und Verordnungen mussen krampfhaft festgehalten wer-
den. Das Lebendige, das Sprudelnde, das Schopferische, das Personliche werden
erdriickt und einkerkert. Eine andere Form der Ubermacht heilt Feindseligkeit: Le-
ben ist nicht auf Gesprach gestellt, nicht auf Geschenk und auf Gute und Versoh-
nung, sondern auf Kampf gestellt ist.”

An der Wurzel von Terror und Barbarei stand nicht selten die Anmaliung absoluter
Macht Gber Leben und Tod, stand die Verachtung des Menschen, in der Nazizeit die
Verachtung von Behinderten und Zigeunern, die Verachtung von politischen Geg-
nern, die Verachtung von Traditionen, die im judischen Volk lebten und leben, die
Verachtung der ,anderen’. Diese Verachtung hat sich aller Krafte, auch die der Wis-
senschaften, der Medizin, der Okonomie und sogar der Religion bedient. Von der
Medizin her wurde lebenswertes und lebensunwertes Leben definiert und selektiert,
es gab eine okonomische Kosten-Nutzen Rechnung im Hinblick auf die Ermordung
von Behinderten. Verachtung signalisiert: Du bist fur mich Uberflussig, reiner Abfall
und Mull, den es verwerten und dann zu entsorgen gilt, eine Null, ein Kostenfaktor,

' Alfred Delp, Gesammelte Schriften 3, 319-321.



den wir uns nicht mehr leisten wollen. Die entsprechende Geisteshaltung skizziert
Theodor W. Adorno in den Minima Moralia: ,Musterung. Wer, wie das so heil}t, in der
Praxis steht, Interessen zu verfolgen, Plane zu verwirklichen hat, dem verwandeln
die Menschen, mit denen er in Beruhrung kommt, automatisch sich in Freund und
Feind. Indem er sie daraufhin ansieht, wie sie seinen Absichten sich einfugen, redu-
ziert er sie gleichsam vorweg zu Objekten: die einen sind verwendbar, die anderen
hinderlich. ... So tritt Verarmung im Verhaltnis zu anderen Menschen ein: die Fahig-
keit, den anderen als solchen und nicht als Funktion des eigenen Willens wahrzu-
nehmen, vor allem aber die des fruchtbaren Gegensatzes, die Mdglichkeit, durch
Einbegreifen des Widersprechenden Uber sich selber hinauszugehen, verkimmert.
Sie wird ersetzt durch beurteilende Menschenkenntnis. ... Das Ende ist die medizini-
sche Untersuchung nach der Alternative: Arbeitseinsatz oder Liquidation.*?

Ressentiment

Nietzsche beschreibt die ,Psychologie des Ressentiments” als Selbstvergiftung durch
gehemmte Rache: ,Einen Rachegedanken haben und ihn ausfuhren, heil3t einen hef-
tigen Fieberanfall bekommen, der aber vorubergeht: einen Rachegedanken aber ha-
ben, ohne Kraft und Mut ihn auszufuhren, heif}t [...] eine Vergiftung an Leib und See-

le mit sich herumtragen.*®

Die Vergiftung durch das Ressentiment korrumpiert die
allgemeinen Wertschatzungen: ,Wahrend der vornehme Mensch vor sich selbst mit
Vertrauen und Offenheit lebt (gennaios ,edelburtig® unterstreicht die nuance ,aufrich-
tig’ und auch wohl ,naiv‘), so ist der Mensch des Ressentiment weder aufrichtig, noch
naiv, noch mit sich selber ehrlich und geradezu. Seine Seele schielt; sein Geist liebt
Schlupfwinkel, Schleichwege und Hinterttren, alles Versteckte mutet ihn an als seine
Welt, seine Sicherheit, sein Labsal; er versteht sich auf das Schweigen, das Nicht-

wd

Vergessen, das Warten, das vorlaufige Sich-verkleinern, Sich-demutigen.”" Dieser

2 Theodor W. Adorno, Gesammelte Werke 1V, 147.

3 Vgl. Menschliches, Allzumenschliches, Zweites Hauptstliick. Zur Geschichte der moralischen Emp-
findungen, Aph. 60.

4 Genealogie der Moral, Erste Abhandlung: ,Gut und Bése’, ,Gut und Schlecht’, 10.

2



Kritik unterliegen insbesondere die modernen europaischen Demokratien, deren
grundlegenden Wert Nietzsche als ,Wille zur Gleichheit” historisch aus der Ressen-
timent-Moral herleitet.”

Bei Friedrich Nietzsche wurde Ressentiment zum SchlUsselbegriff seiner Sicht der
Entstehung der Moral. Unter Ressentiment versteht er einen im Kern hintersinnigen
und hinterlistigen Willen zur Macht, der sich hinter dem kleinen Leben versteckt.
Denn es will Herr werden nicht Uber irgendetwas, sondern Uber das Leben selbst.
Das Ressentiment will den Menschen schadlos halten, der sich der Tat aus Kleinlich-
keit und Mutlosigkeit versagt. Aufgrund seiner Schwache will der Mensch die indirek-
te Machtergreifung Uber das Leben der Anderen. ,So ist der Mensch des Ressenti-
ments weder aufrichtig, noch naiv, noch mit sich selber ehrlich... Seine Seele schielt,
sein Geist liebt Schlupfwinkel, Schleichwege und Hintertlren, alles Versteckte mutet
ihn an als seine Welt, seine Sicherheit, sein Labsal, er versteht sich auf das Schwei-
gen, das Nicht-Vergessen, das Warten, das vorlaufige Sichverkleinern, Sichdemuti-
gen.“® Firr diesen kleinen Menschen ergibt sich die eigene Gutheit nur aus der Pro-
jektion der Bosheit auf den Anderen, denn er braucht den Bodsen, und zwar als
Grundbegriff, von dem aus er sich als Nachbild und Gegenstick nun auch noch ei-
nen Guten zusammenphantasiert — sich selbst. Der Mensch des Ressentiments
sucht fur sein Leid einen ,schuldigen Tater".

Im Ressentiment wird das Niederhalten der Wahrheit zum bewussten Programm.
Man ist sich in Wahrheit nicht gut. Aus einem Ressentiment sich selbst gegenuber
entspringt das Ressentiment und der Zynismus gegen andere. Jegliches Wollen wird
verdachtigt und entlarvt. Auch jeder moralische Anspruch gilt als unzumutbar. Es gilt
als Gemeinheit, leben zu mussen. Vorherrschendes Lebensgefuhl werden Verlas-
senheits- und Minderwertigkeitsgefuhle, Langeweile und Betrubnis, Gelahmtsein und
Mudigkeit, Mattigkeit und Lustlosigkeit, Unzufriedenheit mit der Arbeit und mit sich
selbst schleichen sich ein. Alles wird in Frage gestellt. Zurtck bleibt die Schlaffheit
der Seele. Auch MuRigkeit, Abstumpfung, Schlafrigkeit, Umherschweifen, Schwatz-
haftigkeit und Negier, Unruhe, Rucksichtslosigkeit, korperliche und geistige Unstetig-
keit hangen eng damit zusammen. - In der Geschichte vom Sundenfall wird dem

° Vgl. Also sprach Zarathustra: Von den Taranteln; Von der Erldsung;
® Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, Sadmtliche Werke, Band 5, 272.

3



Menschen von der Schlange suggeriert, dass Gott nicht genugt, dass er etwas vor-
enthalt, dass er eigentlich neidig und nicht gro3zlgig ist. Wie viele Menschen fuhlen
sich zu kurz gekommen, ungerecht behandelt, zu wenig geliebt?! Zu wenig Geld, zu
wenig Schonheit, zu wenig Ansehen, zu wenig Macht...

Messen und Vergleichen

Das Messen und Vergleichen: Wer ist besser und wer ist schlechter? Wer ist naher
an Gott dran und wer ist weiter weg? Der Ausgangspunkt beim auf- bzw. abwerten-
den Vergleich birgt die Gefahr einer Immunisierung der eigenen Lebensform. Und es
ist ein Mangel an Bejahung der sich im standigen Vergleich auf3ert: angstlich wird auf
die anderen geschaut, was sie tun, was sie sagen... Was tut, sieht, hort, plant man.
Die Wustenvater haben immer wieder gesagt: Miss dich nicht, vergleich dich nicht;
das ist Gift fur die Seele. Die Folge des standigen Vergleichens ist Neid, Stolz oder
Uberheblichkeit. Der Neid ist die Traurigkeit iiber das Gut eines anderen’. Insgeheim
fuhrt das zur Schablonisierung der Menschen: wer ist mir Uber- oder unterlegen. Wen
steche ich aus? Das auldert sich im Geltungs- und Selbstbehauptungsdrang, im ver-
steckten oder offenen Grofdtun. Es empfiehlt sich, dem Rat der Wustenvater zu fol-
gen, sich nicht zu vergleichen, nicht nach einem ,Mehr’ oder ,Weniger’ zu suchen,
weil das entweder Stolz, Uberlegenheitsgefihle oder Neid mit sich flhrt: ,,Schweige
und miss dich nicht!“ (Nr. 165). — ,An welchen Ort du auch hinkommst, vergleiche
dich nicht mit anderen, und du wirst Ruhe finden.” (Nr.788) — ,Sprich nicht in deinem
Herzen gegen deinen Bruder also. Ich bin wachsamer und asketischer als er! Son-
dern unterwarf dich der Gnade Christi im Geiste der Armut und unverfalschter Liebe,
damit du nicht dem Geist der Ruhmpredigt verfallst.“ (Nr.946).° - Auch Theresia von
Avila ermahnt ihre Nonnen: ,Vergleiche keine mit einer anderen; denn dies ist eine

gehassige Sache!*’

"“Invidus enim tristatur de bono alterius.” (In'1 Cor 3,3 lect.1 n.128); “Invidia est tristitia de bono alieno.”
(In 1 Tim 6,4 lect.1 n.240). Ferner: CA 1,313: In Mt 21 lect.6; STh II-11,36,2.

8 Vgl. Weisung der Vater, Apophthegmata Patrum, auch Gerontikon oder Alphabeticum genannt. Ein-
geleitet und Ubersetzt von B. Miller (=Sophia. Quellen 6stlicher Theologie Bd.6) Freiburg 1965-

® Theresia von Jesu, Samtliche Schriften Bd. V, Ubersetzt und bearbeitet von A. Alkofer, Miinchen
1984 ('1937), 338.

4



Die unterschiedlichen Gaben

,Ein junger Mann wollte Obst, und er verschmahte deshalb Apfel, Birnen, Pflaumen,
Kirschen, Quitten. Er wollte nicht Apfel, sondern Obst, und nicht Pflaumen, sondern
Obst, und nicht Kirschen, sondern Obst, und nicht Quitten, sondern Obst. Er wahlte
den einzigen Weg, der mit Sicherheit erfolgreich war, gerade das nicht zu bekom-
men, was er wollte: nadmlich Obst; denn Obst ist - jedenfalls fir uns Menschen - nur
in Gestalt von Apfel oder Birnen oder Pflaumen oder Kirschen oder Quitten zu ha-
ben.“ (G.F.W. Hegel)"

Die christliche Tradition kommt aus einer positiven Wertschatzung der verschiedenen
Berufungen und Charismen. Paulus spricht von ,unterschiedlichen Gaben, je nach
der uns verliehenen Gnade. Hat einer die Gabe prophetischer Rede, dann rede er in
Ubereinstimmung mit dem Glauben; hat einer die Gabe des Dienens, dann diene er.
Wer zum Lehren berufen ist, der lehre; wer zum Trosten und Ermahnen berufen ist,
der troste und ermahne. Wer gibt, gebe ohne Hintergedanken; wer Vorsteher ist, set-
ze sich eifrig ein; wer Barmherzigkeit Ubt, der tue es freudig.“ (Rom 12,6-8) Von da
her darf und soll es eine positive charismatische Vielfalt geben. Das Charisma wird je
nach den geschichtlichen und situativen Mdoglichkeiten, entsprechend der Lebens-
form, den Begabungen und Behinderungen verwirklicht. In dieser Perspektive
braucht der einzelne seinen Weg nicht mit einem standigen (Uberheblichen oder nei-
dischen) Vergleich mit anderen oder aus der Negation der anderen heraus zu gehen.
Ungleichheiten mussen freilich so beschaffen sein, dass sie nicht zum Vorteil der
Starken ausschlagen, sondern den Schwachen und dem Aufbau des Reiches Gottes
dienen.

Innerkirchlich durfte der Umgang mit Unterschieden grof3e Reibungsverluste, d.h.
viele Enttduschungen, Krankungen und Angste mit sich bringen. Da gibt es Verelen-
dungstheorien (das alte System muss fallen, dann kommt wie ein Phonix aus der
Asche die neue Kirche), da gibt es Entwurzelung, die alles andere mit ausreifit.
Wenn Charismen bzw. Gnadengaben auf Kategorien des Rechts, des Durfens oder

10 Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften § 13.

5



der Macht reduziert oder auf emanzipatorische Gegenbegriffe zu Amt, Recht und
Macht verkurzt werden, besteht die Gefahr, dass das Heil, das Reich Gottes, das
Evangelium aus den Augen verloren wird. Der kritische Begriff allein ist noch keine
positive Realisierung von Berufung im personalen und von communio im ekklesiolo-
gischen Sinn. Wenn communio als abstrakte Gleichheit oder blof3 formaler Diskurs
missverstanden wird, besteht die Gefahr der Nivellierung der Gnadengaben mit einer
Verunglimpfung und Verdachtigung von besonderen Berufungen. Das aber ware Auf-
I6sung von geschichtlich konkreter Freiheit, Kommunikation und Solidaritat. Die Viel-
falt und Verschiedenheit der Gnadengaben in der Kirche ist kein defizienter Seins-
modus, kein Herrschaftsgefalle, nicht Abfall oder Zerfall, sondern Reichtum, Gleich-
nis und Kundgabe der Lebensdynamik Gottes.

Der Glaube hat sich zudem immer konkret, individuell und politisch, zu verleiblichen.
In dieser Perspektive braucht der Einzelne seinen Weg nicht mit einem standigen
(Uberheblichen oder neidischen) Vergleich mit anderen oder aus der Negation der
anderen heraus zu gehen. Ungleichheiten mussen freilich so beschaffen sein, dass
sie nicht zum Vorteil der Starken ausschlagen, sondern den Schwachen und dem
Aufbau des Reiches Gottes dienen. In der Vielfalt der Berufungen wird die differen-
zierte Subjektwerdung in der Kirche konstituiert, in ihrer Ausrichtung auf die Einheit
des Leibes stellen sie die schopferische Macht Gottes dar. Die positive Unterschie-
denheit von Berufungen, z. B. der evangelischen Réate, will gerade nicht ungleiche
Herr-Knecht-Verhaltnisse verdoppeln. Im Sinne einer symphonischen Wahrheit ist
das Ziel die reale Communio aller, in der auch die Schwachsten schopferisch zur
Partizipation befahigt werden. Besondere Berufungen sind Ausdruck des Erlosungs-
willens Gottes, sie lassen an der Gestalt seines Sohnes teilhaben (Rom 8,30), sie
sind ein Ruf in den Dienst zur Mitarbeit am Aufbau des Reiches Gottes und realisie-
ren sich im Dialog mit den Menschen.



Unvergleichlich!?

Gut drei Jahre vor dem Fall der Berliner Mauer fand in der Bundesrepublik Deutsch-
land eine heftige Debatte statt, die unter dem Namen ,Historikerstreit® Eingang (nicht
nur) in die deutschen Geschichtsbucher finden sollte. Ausloser war ein Artikel Ernst
Noltes vom Juli 1980, der den Holocaust als Reaktion der Nationalsozialisten auf
vorausgegangene Massenverbrechen und das Gulag-System in der Sowjetunion
darstellte. Diese und andere Aussagen von drei weiteren bundesdeutschen Histori-
kern kritisierte der Philosoph Jirgen Habermas als ,Revisionismus®, der ein deut-
sches Nationalbewusstsein durch das Abschutteln einer ,entmoralisierten Vergan-
genheit* erneuern solle."" Gestritten wurde iber die Frage, ob es sich bei ,Auschwitz*
— der Ortsname der Vernichtungsfabrik steht hier symbolisch fur die millionenfache
Ermordung europaischer Juden — um einen Volkermord handelt, der sich von den
mannigfachen anderen Genoziden in der Menschheitsgeschichte im Grunde nicht
nennenswert unterscheidet — ,mit alleiniger Ausnahme des technischen Vorgangs
der Vergasung“ (Ernst Nolte). Oder ob der Holocaust bzw. die Schoah als ein histo-
risch einzigartiges Verbrechen zu betrachten, ,Auschwitz” also mit nichts Anderem
vergleichbar sei. Jurgen Habermas pragte das Wort von der ,Singularitat der Nazi-
Verbrechen. Diese Sicht der Dinge scheint sich im damaligen Historikerstreit durch-
gesetzt zu haben. Und so gilt bis heute ein Vergleich von ,Auschwitz“ bzw. des Nazi-
terrors insgesamt mit anderen historischen Ereignissen gemeinhin als ein Versuch,
den Holocaust zu historisieren, zu relativieren und dadurch zu verharmlosen.

Es ist gar nicht leicht, eine Kultur der Erinnerung zu leben. Wie geht denn das ohne
Asthetisierung des Leidens, ohne Funktionalisierung der Opfer fiir heutige Graben-
kampfe, ohne Kalte der historischen Statistik, ohne ins Museale abzugleiten? Wie
,geht’ Erinnerung ohne Vergleiche, ohne Gesichter und Namen ins Allgemeine zu
walzen? Gerade die Unvergleichbarkeit fordert den Abschied vom Messen und Ver-
gleichen, vom Wettkampf des Kribbelns. Die Versuche, sie an den Fakten auszu-
machen, zielen auf eine quantitative und qualitative Einzigartigkeit des Holocaust.

Freilich, wer die Quantitat beschreiben will, gerat unausweichlich in den Zwang der

" Ernst Nolte, Vergangenheit, die nicht vergehen will. FAZ, 6. Juni 1986; in: Ernst Reinhard Piper
(Hrsg.), ,Historikerstreit“. Die Dokumentation der Kontroverse um die Einzigartigkeit der nationalso-
zialistischen Judenvernichtung, Minchen/Zirich 1987, 39-46.

7



Zahlen. Wo werden die meisten Opfer gezahlt? Wo ist die grolere Summe der
Schmerzen festzustellen? Man kann sich aus dieser Klemme auch nicht mit dem
Verbot des Vergleichens befreien, um sich mit der Behauptung der Unvergleichlich-
keit zu begnigen. Wer von der Unvergleichlichkeit des Holocaust spricht, hat schon
verglichen, fallt ein Urteil, das aus dem Vergleich stammt, oder er gibt leere Satze
von sich, die nur radikal klingen. Mauthausen kann gezahlt werden, die Zahlen kon-
nen zu anderen gehalten und auf einer Skala eingetragen werden. Das Ergebnis le-
send sehe ich, dass es hohere Opferzahlen gibt. Auf dieser Ebene ist alles relativ.
Das wurde sich auch nicht andern, wenn es moglich ware, die Schmerzen zu zahlen,
Mauthausen mit den Morden in Kambodscha zu vergleichen. Was fange ich mit die-
sem Ergebnis an? Es gibt, scheint mir, ein sittliches Erkenntnisgebot, sich genau an
die Fakten zu halten und sich, sei es dem eigenen Gefuhl gelegen oder ungelegen,
redlich zu informieren. Ruiniert mir das Zahlenmaterial das Entsetzen, erlost es mich
in die Gleichgultigkeit, ebnet es alles ein? Ist auf diesem Weg Uberhaupt eine Einzig-
artigkeit zu gewinnen? Wie soll ich zwei Millionen mit drei Millionen unschuldig Er-
mordeter vergleichen, oder 50 Leichen gegen 100.000 abwagen? Es kdonnen wohl
die Leichen gezahlt werden, aber nicht die Personen.

Kritik der Gleichheit

Ein szientistisch-technokratisches Wissensmodell reduziert das Denken zur mathe-
matischen Apparatur. Das Bewusstsein des Menschen wird zur Maschine verding-
licht. Alles Seiende wird dem logischen Formalismus unterworfen. Medium der For-
malisierung ist die Zahl. Prinzip der Erkenntnis ist die Wiederholung, Grundgedanke
ist die Tautologie'®. Diese Form von Wissenschaft kennt grundsatzlich keine Einma-
ligkeit. Qualitaten werden eliminiert und in Funktionen umgerechnet. Repressive Ega-
litat triumphiert Uber jede Individualitat. Der Mensch wird zum blo3en manipulierba-
ren Gattungswesen”, er geht auf in der Einheit des Kollektivs. Wissenschaft mit dem

' Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklarung. Philosophische Fragmente, Frank-
furt/M. 1971,27; zur Philosophie als ,organisierter Tautologie“ vgl. auch Theodor W. Adorno, Minima
Moralia. Reflexionen aus dem beschadigten Leben (Ges. Schriften hg. von R. Tiedemann Bd.4)
Frankfurt a.M. 1980, 72.

' M. Horkheimer/Th.W. Adorno, Dialektik der Aufklarung 15.36.
8



Prinzip der Wiederholung und Gleichheit ,verhext“'

auch die Beziehungen der Men-
schen. Intersubjektive Begegnung wird aufgehoben, da diese von der Differenz, von
der Positivitat der Dualitat, des Andersseins lebt. - Diese Form der Gleichung ist auch
wirksam in der Rekonstruktion einer egalitar-solidarischen Grundverfassung kommu-
nikativen Handelns'®. Diese geht von der Symmetrie, von einer fiktiven Gleichheit
aller aus'®. Die konkrete Wirklichkeit von Leid, Angst, Unterdriickung und Tod wird
dabei aber aus- geklammert. Im Blick ist nur der imaginar gleiche Andere, nicht aber
ein konkretes antlitzhaftes Du. ,Aus der unterschiedslosen Gite gegen alles droht
denn auch stets Kalte und Fremdheit gegen jedes.’” Wenn Gleichheit und Symmet-
rie herrschen, steht das Fremde unter dem Vorzeichen der Negation. Die Wahrneh-
mung des Anderen geschieht unter der Perspektive der Verdachtigung, Anfeindung,
Ablehnung, Verurteilung oder Unterwerfung. Eine bestimmte Form der Gleichheit ist
so wieder nur Ausdruck eines herrschenden Bewusstseins, auch wenn sie unter dem
Vorzeichen von Demokratie und Emanzipation lauft.

Fur Adorno ist die Unfahigkeit zu unterscheiden ein Zeichen von sexueller Rohheit
und Barbarei: Diese Unfahigkeit lebt auch in spekulativen Systemen, wenn Autono-
mie in der Metaphysik ihr Recht verficht, ,alles Begegnende auf sein Wesen so um-
standslos zu reduzieren wie Landsknechte die Frauen der eroberten Stadt. Die reine
Tathandlung ist die auf den gestirnten Himmel Gber uns projizierte Schf—jndung.“18
Wenn das burgerliche Bewusstsein blol3 die Verdoppelung, die Wiederholung, die
identische Gleichung im Anderen seiner selbst sucht und das Andere als Anderes
ablehnt, so ist von einer Ideologie der Gleichheit zu sprechen, weil es sich a) um fal-
sches, blofd in der Fiktion, nicht aber in geschichtlicher Konkretion vorhandenes Be-
wusstsein handelt und b) ein partikulares Sonderinteresse universaliert wird. Das

Diktat der Gleichheit hebt somit Begegnung, Freiheit und Geschichte auf. Ein Be-

'* Dialektik der Aufklarung 28.

1 Vgl. dazu Kuno Fussel, Der imaginare Andere. Ideologiekritische Beobachtungen zur Intersubjektivi-
tat, in: H.U.v. Brachel/N. Mette (Hg.), Kommunikation und Solidaritat, Freiburg/Ch — Munster 1985,
101-116.

" Th. w. Adorno, Minima Moralia 113f.
" Th. W. Adorno, Minima Moralia 85.

'8 Minima Moralia 98.



wusstsein, das blof Verdoppelung, Gleichung und Bestatigung duldet, mundet in der
Inhumanitit'®. Die abstrakte Immunisierung des Subjektes von der geschichtlichen
Realitat und dabei von der Begegnung mit dem konkret Anderen landet in ideologi-
scher Verblendung. So ist der Wille zur absoluten Gleichheit Hinweis dafur, dass das
Subjekt in der Auflosung begriffen ist. ,Wahrend das Subjekt zugrunde geht, negiert
es alles, was nicht seiner eigenen Art ist.“° Der Drang nach Bestatigung in vollkom-
mener Symmetrie entspringt dem Todestrieb: ,lhre Sucht nach Gleichheit ist im
Grunde nur der aktivistische Schein einer regressiven Todessucht, die den Anderen
vergehen lasst. Der Eros der Begierde ist bloRes Epiphanomen des herrschenden
Todestriebes (Thanatos).**’

Diese Ideologie der Gleichheit fuhrte in der Religionskritik der Aufklarung - sicher auf
dem Hintergrund von Zerrformen der Religion - zur Auflosung der konkreten ge-
schichtlichen Offenbarung und damit zur Destruktion der freien Begegnung zwischen
Mensch und Gott. In einer fiktiven Gleichsetzung aller bestimmten Religionen wurde
alles Konkrete und Besondere abgehobelt und Religion auf Ethik reduziert. Der Preis
dafur war letztlich die Angleichung des Evangeliums an das burgerliche Bewusstsein.
Die billige Gnade der Religion wurde in eine private Innerlichkeit gesperrt.

Gleichgultig? Oder in der Nacht sind alle Kihe schwarz

Zurzeit gibt es durchaus Stars, Heroen oder Genies, denen unterschiedslos Beifall
geklatscht wird. Im Zeitalter des kulturellen Pluralismus neigt der Mensch- so der
Wiener Kulturphilosoph Gunther Anders, die widerspruchlichsten Auffassungen auch
z.B. in der Religion gelten zu lassen. So kommt es zu einer weltanschaulichen Pro-
miskuitat: Man verehrt gleichzeitig Giotto und Klee, Franz von Assisi und Friedrich
Nietzsche, Bach und die Beatles, Mutter Teresa und C.G. Jung. Wer aber an dieser
unterschiedslosen Liberalitat, an dieser schlechten Gleichheit Anstol3 nimmt, gilt als

' Minima Moralia 213f.
20 . .
Minima Moralia 51.

! Ferdinand Ulrich, Sprache der Begierde und Zeitgestalten des Idols, in: B. Casper (Hg.), Phdnome-
nologie des ldols, Freiburg/Minchen 1981, 133-269, hier 193.

10



intolerant. Eine solche Liberalitat, die unterschiedslos den Menschen gleiches Recht
widerfahren lasst, eine unterschiedslose Gute gegen alles, schlagt letztlich um in Kal-
te und Rohheit gegen jedes.?

Man kann weder klar Nein sagen noch ein entschiedenes Ja. Da gibt es eine neue
Wendigkeit und Windigkeit. Die Wendehalse sind uberall dabei, die Widerspruche
gehoren zum System. Ja und Nein verkommen zu einer Frage des Geschmacks und
der Laune, Leben oder Tod wird zur Frage des besseren Durchsetzungsvermogens,
Wabhrheit oder Luge eine Frage der besseren Taktik, Liebe oder Hass eine Frage der
Hormone, Friede oder Krieg eine Frage der Konjunktur. Gilt aber alles als gleichwer-
tig, wird das Schicksal, z.B. auch der Armen und Schwachen, dem evolutionaren
Recht des Starkeren Uberlassen.

,Dies eine Wissen, dass im Absoluten alles gleich ist, der unterscheidenden und er-
fullten oder Erfullung suchenden und fordernden Erkenntnis entgegenzusetzen oder
sein Absolutes fur die Nacht auszugeben, worin, wie man zu sagen pflegt, alle Kihe
schwarz sind, ist die Naivitét der leere an Erkenntnis.“?® Wenn in der Nacht alle Kiihe
schwarz erscheinen, d.h. wenn alle Religionen, ldeologien und Moden ohnehin
gleichgultig sind, dann gibt es auch keine Anwalte fur Menschenrechte und fur Men-

schenwdlrde.

Fiktion einer egalitaren Welt

Das gegenwartig dominante politische System, die liberale Demokratie, betont em-
phatisch die Gleichheit aller Menschen. In der Konsequenz wird uns vielfach - in gu-
ter oder schlechter Absicht - eine fiktive Welt vorgetauscht: die lllusion einer egalita-
ren Welt ohne Leiden, in der alle die gleichen Chancen haben. Doch diese Fiktion
hat nichts mit der Wirklichkeit unserer realen Welt zu tun. Weil unsere Welt in Wirk-
lichkeit durch den Skandal der Ungleichheit und der Ungerechtigkeit gezeichnet ist,
eben deshalb braucht die Parteilichkeit Gottes zugunsten der Opfer eine Reprasenta-
tion in der konkreten Geschichte. Die, die an Hunger oder durch die Gewalt als Folge

?2 Theodor W. Adorno, Minima moralia. Reflexionen aus dem beschadigten Leben (Ges. Schriften 4,
hg. von R. Tiedemann) Frankfurt 1980, 85.

2 Georg W.F. Hegel, Phanomenologie des Geistes (Theorie Werkausgabe Bd. 3,22)

11



einer skandal6sen Ungleichheit sterben; die Migranten, von der Europaischen Union
und den Vereinigten Staaten an ihren Studgrenzen zurtckgeschlagen; die politischen
Gefangenen; letztlich alle Opfer - sie alle reprasentieren die Autoritat.

Der Hunger und Durst nach Gerechtigkeit hat einer repressiven Egalitat zu widerste-
hen, die nur einen imaginar anderen kennt, das konkrete antlitzhafte Du mit der kon-
kreten Wirklichkeit von Leid, Angst, Unterdrickung und Tod aber ausblendet. Wenn
diese abstrakte und fiktive Gleichheit herrscht, besteht die Gefahr, dass der einzelne
in das Allgemeine aufgehoben wird. Der Fremde steht dann unter dem Vorzeichen
der Negation. Die Wahrnehmung des anderen geschieht unter der Perspektive der
Verdachtigung, der Anfeindung, der Ablehnung, der Verurteilung oder der Eroberung,
der Kolonisation und der Unterwerfung. Um dem anderen gerecht zu werden, ist
Aufmerksamkeit notwendig: ,Die Aufmerksamkeit ist nicht nur der wesentliche Gehalt
der Gottesliebe. Auch die Nachstenliebe, von der wir wissen, dass sie gleiche Liebe
ist, ist aus dem gleichen Stoff gemacht. Die Unglucklichen bedurfen keines anderen
Dinges in dieser Welt als solche Menschen, die fahig sind, ihnen ihre Aufmerksam-
keit zuzuwenden. Die Fahigkeit, einem Unglucklichen seine Aufmerksamkeit zuzu-
wenden, ist etwas sehr Seltenes und sehr Schwieriges; sie ist beinahe ein Wunder;
sie ist ein Wunder.“** Das Entscheidende ist, der Versuchung zu widerstehen, weg-
zuschauen und sich in die Gleichgultigkeit zu flichten. Im Gleichnis vom barmherzi-
gen Samariter erzahlt Jesus, wie ein Mann unter die Rauber fiel und diese ihn aus-
raubten und Ubel zurichteten. Ein Priester und ein Levit sehen den Verletzten, doch
sie folgen ,hoheren Interessen®. Aber wer Gott im Sinne Jesu sucht, kennt keine ,ho-
heren Interessen®, denn Gott erwartet ihn im geschundenen Bruder, der geschunde-

nen Schwester, und er wird ihn nirgendwo anders finden.

2 Simone Weil, Aufmerksamkeit fiir das Alltagliche, Minchen 1987, 65.

12



