Umstrittene Toleranz in Tirol
Vortrag von Bischof Manfred Scheuer
bei einem Symposium in Jenbach, 16. September 2011

Tiroler Kulturkampf[1]

Die Zeit des Neoabsolutismus in Osterreich fiihrte zum Abschluss des Konkordates von
1855, das der katholischen Kirche eine Fille von Rechten und Befugnissen garantierte.
Weitere Rechte betrafen besonders die Ehegesetzgebung und die Zensur Uber religions-
und sittenfeindliche Biicher. Der Religionsfonds wurde Eigentum der Kirche. Die
Schulaufsicht der Kirche wurde bestatigt. Damit war das josephinische Kirchenregiment
endguiltig beseitigt, aber mit der Ratifizierung des Konkordates begann auch schon der
Kampf der Liberalen gegen Osterreichs so genannte Sakristeipolitik. Grillparzer sah im
Konkordat eine blutige Ohrfeige", die den Josephinern versetzt wurde.

Bereits das Jahr 1861 brachte eine entscheidende Wende. Osterreich wurde ein
konstitutioneller Staat. Die Regierung gestand den Protestanten weitgehende Rechte zu.
Gegen das so genannte Protestantenpatent vom 8. April 1861, das den Lutheranern véllige
Gleichberechtigung und Selbstverwaltung einrdumte, beschloss der Tiroler Landtag in
Innsbruck, dass die Bildung nichtkatholischer Gemeinden im Lande verboten sei. Dieses
Gesetz wurde aber in Wien nicht bestatigt, so dass sich der Landtag im Jahre 1863 wieder
mit der Protestantenfrage beschaftigte. Dieses Mal arbeitete man auf Antrag des Brixner
Furstbischofs Gasser einen Gesetzesentwurf aus, der den Andersglaubigen private
Religionsausibung einraumte. Nun entwickelte sich aber in Tirol selbst ein Uberaus harter
Kampf zwischen Konservativen und Liberalen, unter denen besonders der Bozner
Blrgermeister Dr. Joseph Streiter eine antiklerikale Kampagne entfaltete. Das ganze
Problem war deshalb auch so aktuell, weil der Kurort Meran bereits ein protestantisches
Bethaus besaR. Wahrend im tibrigen Osterreich der Ausdruck Kulturkampf die
Auseinandersetzungen des modernen Nationalstaates und der liberalen Gesellschaft mit den
reaktiondren Tendenzen der katholischen Kirche kaum gerechtfertigt erscheint, trifft er fir
Tirol in etwa zu, da diese Auseinandersetzung dort besonders hart geflihrt wurde.

Vinzenz Gasser wuchs in einer Zeit heran, die wie kaum eine andere zuvor in Tirol vom
Wandel gepragt war. Der Liberalismus im Geiste der franzésischen Revolution und mit
gehoriger Verspatung auch der Protestantismus Luthers schienen nun das konservativ-
katholische Tirol in seinen Grundfesten zu erschittern. Wahrend rundherum alles in
Veranderung begriffen war, setzte der Flrstbischof mit aller Vehemenz auf Bewahrung. Er
verstand sich als Gegenpol zu jenen Kraften, die - wie er befand - auf einem Irrweg waren.
Angesichts der Dynamik, mit der die Ideen der Aufklarung Gber Europa fegten, wiirde man
heute wohl von einer Umission Impossible" sprechen, welcher sich der kampferische
Kirchenflrst verschrieben hat. Die vom Staat angedachte Religionsfreiheit sah Gasser als
Gefabhr fiir die Glaubenseinheit Tirols und als in Innsbruck die erste protestantische
Gemeinde entstand, reichte er tatsachlich bei Papst Pius IX. seinen Ricktritt ein (den dieser
jedoch nicht annahm). Wenngleich die Religionsfreiheit mittlerweile ein unumstrittenes
Menschenrecht ist und Gassers Ansichten bisweilen anachronistisch anmuten, sind dhnliche
UBedrohungsszenarien" auch heute noch relevant. Man mége sich nur die teils heftig und
emotional geflihrte Diskussion Uber die Prasenz des Islams in Europa vergegenwartigen.

Interreligiéser Dialog



Das Zweite Vatikanische Konzil erklart im Dekret Gber die Religionsfreiheit (Dignitatis
humanae)[2], dass die menschliche Person das Recht auf religidse Freiheit hat. Diese
Freiheit besteht darin, dass alle Menschen frei sein missen von jedem Zwang sowohl von
Seiten Einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen, wie jeglicher menschlichen Gewalt, so dass
in religidsen Dingen niemand gezwungen wird, gegen sein Gewissen zu handeln, noch
daran gehindert wird, privat und 6ffentlich, als einzelner oder in Verbindung mit anderen -
innerhalb der gebiihrenden Grenzen - nach seinem Gewissen zu handeln. Ferner erklart das
Konzil, das Recht auf religidose Freiheit sei in Wahrheit auf die Wirde der menschlichen
Person selbst gegriindet, so wie sie durch das geoffenbarte Wort Gottes und durch die
Vernunft selbst erkannt wird. Dieses Recht der menschlichen Person auf religiose Freiheit
muss in der rechtlichen Ordnung der Gesellschaft so anerkannt werden, dass es zum
blrgerlichen Recht wird. Auch haben die religidsen Gemeinschaften das Recht, keine
Behinderung bei der 6ffentlichen Lehre und Bezeugung ihres Glaubens in Wort und Schrift
zu erfahren. SchlieYlich ist in der gesellschaftlichen Natur des Menschen und im Wesen der
Religion selbst das Recht begriindet, wonach Menschen aus ihrem eigenen religiésen Sinn
sich frei versammeln oder Vereinigungen fur Erziehung, Kultur, Caritas und soziales Leben
schaffen kénnen.

In der Erklarung des Konzils Giber das Verhaltnis der Kirche zu den nichtchristlichen
Religionen (Nostra aetate) heil3t es zu anderen Religionen: [IDie katholische Kirche lehnt
nichts von alledem ab, was in diesen Religionen wahr und heilig ist. Mit aufrichtigem Ernst
betrachtet sie jene Handlungs- und Lebensweisen, jene Vorschriften und Lehren, die zwar in
manchem von dem abweichen, was sie selber flir wahr halt und lehrt, doch nicht selten einen
Strahl jener Wahrheit erkennen lassen, die alle Menschen erleuchtet. Unablassig aber
verkiindet sie und muss sie verkiindigen Christus, der ist L/der Weg, die Wahrheit und das
Lebenl (Joh 14,6), in dem die Menschen die Flille des religidsen Lebens finden, in dem Gott
alles mit sich versoéhnt hat. Deshalb mahnt sie ihre Séhne, dass sie mit Klugheit und Liebe,
durch Gesprach und Zusammenarbeit mit den Bekennern anderer Religionen sowie durch
ihr Zeugnis des christlichen Glaubens und Lebens jene geistlichen und sittlichen Giter und
auch die sozial-kulturellen Werte, die sich bei innen finden, anerkennen, wahren und
fordern.J[3] Gemeint sind Hinduismus und Buddhismus, aber auch der Islam: Mit
Hochachtung betrachtet die Kirche auch die Muslim, die den alleinigen Gott anbeten, den
lebendigen und in sich seienden, barmherzigen und allmachtigen, den Schépfer Himmels
und der Erde, der zu den Menschen gesprochen hat. Sie mihen sich, auch seinen
verborgenen Ratschllissen sich mit ganzer Seele zu unterwerfen, so wie Abraham sich Gott
unterworfen hat, auf den der islamische Glaube sich gerne beruft. Jesus, den sie allerdings
nicht als Gott anerkennen, verehren sie doch als Propheten, und sie ehren seine
jungfrauliche Mutter Maria, die sie bisweilen auch in Frémmigkeit anrufen. Uberdies erwarten
sie den Tag des Gerichtes, an dem Gott alle Menschen auferweckt und ihnen vergilt.
Deshalb legen sie Wert auf sittliche Lebenshaltung und verehren Gott besonders durch
Gebet, Almosen und Fasten. Da es jedoch im Lauf der Jahrhunderte zu manchen
Zwistigkeiten und Feindschaften zwischen Christen und Muslim kam, ermahnt die Heilige
Synode alle, das Vergangene beiseite zu lassen, sich aufrichtig um gegenseitiges Verstehen
zu bemihen und gemeinsam einzutreten fir Schutz und Férderung der sozialen
Gerechtigkeit, der sittlichen Glter und nicht zuletzt des Friedens und der Freiheit fiir alle
Menschen.[4]

Zur Religionsfreiheit, zum Respekt und Toleranz gegenliber anderen Religionen, zum
friedlichen Dialog mit ihnen gibt es vom Zweiten Vatikanischen Konzil her keine Alternative.
Uberall dort, wo unterschiedliche L"Jberzeugungen, Werte, Lebensstile, kulturelle Eigenarten
und Religionen aufeinander treffen, ist die Tugend der Toleranz fiir ein friedliches



Zusammenleben der Menschen notwendig. lhre Unverzichtbarkeit und Bedeutung wird
deshalb umso grofer, je mehr in unserer Welt ganze verbindende Traditionen und
Weltanschauungen zu zerbrechen drohen. Toleranz bedeutet aber nicht Selbstaufgabe.
Vielmehr ist tolerantes Verhalten nur dort méglich, wo zugleich auch ein eigener Standpunkt,
eine eigene ldentitat vorhanden ist. Wo beides verwirklicht ist, wo man eigene Identitat
besitzt und behalt und wo man doch den anderen nicht unter die eigenen Malstabe zwingt,
ist Toleranz gegeben. Toleranz besteht fir mich darin, sich mit dem Anderen und Fremden
wirklich auseinander zu setzen. Sie beinhaltet Interesse am Neuen, Neugier gegentiber dem
Fremden und Andersartigen. Sie beinhaltet auch die Fahigkeit, sich in die Situation des
Anderen hineinzudenken und hineinzufiihlen (Empathie), die Welt und auch sich selbst
sozusagen mit den Augen des Anderen sehen zu kénnen.

Damit ist keine permissive Toleranz gemeint. Eine schlechte Liberalitat, die unterschiedslos
den Menschen gleiches recht widerfahren Iasst, eine unterschiedslose Giite gegen alles,
schlagt letztlich um in Kalte und Rohheit gegen jedes.[5] Man kann weder klar Nein sagen
noch ein entschiedenes Ja. Da gibt es eine neue Wendigkeit und Windigkeit. Die
Wendehalse sind Uberall dabei, die Widerspriiche gehdéren zum System. Ja und Nein
verkommen zu einer Frage des Geschmacks und der Laune, Leben oder Tod wird zur Frage
des besseren Durchsetzungsvermogens, Wahrheit oder Llige eine Frage der besseren
Taktik, Liebe oder Hass eine Frage der Hormone, Friede oder Krieg eine Frage der
Konjunktur. Gilt aber alles als gleichwertig, wird das Schicksal, z.B. auch der Armen und
Schwachen, dem evolutiondren Recht des Starkeren lberlassen.

Der Dialog soll nicht naiv sein, weder fundamentalistisch im Hinblick auf die eigene
Glaubensiiberzeugung, noch gepragt von einer gleichglltigen und permissiven Toleranz. Der
Dialog mit anderen Religionen und Kulturen braucht Klarheit, Klugheit und Vertrauen, die
Uberzeugung des eigenen Glaubens und das und Wissen um die eigene Tradition.[6] In den
Religionen mischen sich Heiliges und Gewalt, Wesen und Unwesen. Deshalb bedarf es beim
Dialog auch die Bereitschaft zur Selbstkritik, zur Lauterung des Gedachtnisses und zum
Lernen von den anderen. Gerade weil sich Wesen und Unwesen von Religion vermischen,
sind Offenbarung und Aufklarung kritisch zu vermitteln. Dies kann aber nicht so geschehen,
dass wir die Religion auf die Seite legen. Wenn wir Religion auf Ethik reduzieren, schlagt
Liebe in Kalte um. Dann ist der eigentliche Glaubensakt im Sinne des Vertrauens und des
Gebetes, dann sind die Hoffnungskraft und das Trostpotential der Religionen an den Rand
geschoben. Ein Dialog zwischen den Religionen kann nicht auf der Basis eines kleinsten
gemeinsamen moralischen Nenners erfolgen, sondern misse vom Ureigenen der
Religionen ausgehen. Die Wahrheitsfrage diirfe dabei nicht gleichguiltig ausgeklammert
werden. Kriterien fiir den Wahrheitsanspruch der Religionen sind: sie miissen einen
Heilsbezug, einen Gottbezug, einen essentiellen Freiheitsbezug und einen praktischen
Weltbezug haben.[7] Sie sind z. B. daraufhin zu befragen, in welcher Form sie Sinn
erschlielen, wie sie zu Gerechtigkeit und Frieden stehen, welches Gewaltpotential sie
freisetzen.

Die gesellschaftlichen Auseinandersetzungen, z.B. um das Minarett in Telfs sind eine
Herausforderung flr uns Christen, den eigenen Glauben zu leben und zu bezeugen. Es ist
eine Herausforderung, uns auf unsere Identitat und Mitte zu besinnen. Diese Mitte ist Jesus
Christus, in dem sich Gott unwiderruflich und untiberbietbar zusagt. Zudem sollten wir
Christen fahig sein, Auskunft zu geben tber unsere Wurzeln. [JSeid stets bereit, jedem Rede
und Antwort zu stehen, der nach der Hoffnung fragt, die euch erfiillt; aber antwortet
bescheiden, denn ihr habt ein reines Gewissen. (1 Petr 3,15-16) Die Achtung der



Religionsfreiheit, Toleranz und Dialog bedeuten ja gerade nicht, sich des eigenen Glaubens
zu schamen und diesen in der Offentlichkeit zu verschweigen.

Toleranz und Macht

Die Rede von der UMacht(, von den [IMachtigen_l und von der Ohnmacht hat meist keinen
guten Klang und ist oft kritisch und abschatzig besetzt. Das hangt mit massiven Erfahrungen
des Missbrauchs von Macht zusammen. Formen dieser Ubermacht sind Zwang und Gewalt,
wenn die Starken die Schwacheren driicken und erdriicken ohne irgendwelche Beziehungen
zu Recht und Gite. Machtigkeit in der Form der Gewalt, der Vergewaltigung und des
Unrechts wird zur Erstarrung, zum Kalten, zum Schneidenden. Eine andere Form der
Ubermacht heilt Feindseligkeit: Leben wére dabei nicht auf Geschenk und auf Giite und
Versdhnung, sondern auf Kampf eingestellt.[8] Macht ist suspekt, Macht korrumpiert. Aber:
Die Kritik an der Macht allein ist noch nicht rational. Nicht gesehen wird bei diesem
fundamentalen Verdacht der Macht gegenlber, dass es auch eine ['Machtausibung der
Machtlosen( gibt. Diese ist nach Arnold Gehlen sogar hochgefahrlich[9]. Wer bekommt
durch Achtung oder Kriminalisierung von Macht und Gewalt denn de facto die Macht
zugespielt? Der Verzicht auf Macht kann ein Mittel sein, eine andere durchzusetzen.

Wo Menschen zusammen kommen und miteinander eine Gemeinschaft bilden, gibt es
gegenseitige Beeinflussung und auch Macht. Es gibt kein Miteinander ohne Macht, sei sie
personal oder auch strukturbedingt. Auch dort, wo die Verfahrensregelungen in Konflikten
und in der Entscheidungsfindung total demokratisch verlaufen, sind Macht, Einfluss und
Abhangigkeit nicht einfach aufgehoben. Gerade da ist zu fragen, welche Macht von wem und
wie ausgelbt wird, welche Interessen sich durchsetzen, welche Personen dominant sind,
welche Meinungen Ubermachtig werden. Wo liegt denn die wirkliche Macht in Europa: in der
Politik, in der Wirtschaft, bei den Medien oder sonst wo? Wo die Machtfrage nicht mehr
kritisch gestellt wird, droht die Gefahr, dass das Machtgeflige in eine gefahrliche Schraglage
gerat.

Macht und Ohnmacht in Europa, das ist verbunden mit positiven und negativen Erfahrungen:
mit der Verséhnung nach dem Krieg, mit Frieden, mit der Uberwindung von Grenzen, mit
wirtschaftlichem und sozialem Fortschritt, aber auch mit birokratischen Apparaten, denen
gegeniber viele das Geflihl der Ohnmacht und des Ausgeliefertsein empfinden. Wer fahrt
Uber wen driber? Wer dominiert und wer wird ignoriert? Macht haben ja nicht nur Personen,
sondern vermeintlich oder real auch Institutionen, die Blrokratie, die 6ffentliche Meinung,
Stimmungen und Atmospharen, die gar nicht mehr an konkreten Personen festgemacht
werden kdnnen.

Macht und Ohnmacht in Europa: Das stellt auch die Frage nach den dominanten Ideen, nach
den herrschenden Meinungen in den Feuilletons, nach der Hoheit tiber die Stammtische,
nach der Macht der Uberschriften, das stellt die Frage nach [JLeitCkulturen, nach den
gemeinsamen Grundlagen einer Gesellschaft und Europas oder auch der Moéglichkeit einer
multikulturellen Gesellschaft. Was soll untergehen, was wird der Vergangenheit
zugerechnet? Was wird systematisch ausgeblendet oder auf Zeit bzw. auf Dauer einfach
vergessen? Es gibt die Hegemonie von Ideen, eine Kolonisierung des Bewusstseins[10], so,
dass die Seelen verhext werden, das Miteinander langfristig vergiftet, dass auf Sinn
verzichtet wird.[11]

Macht und Ohnmacht, diese Frage ist zu stellen an das Gefiige von Politik, Wissenschaft,
Medien, Ethik, Okonomie. Es geht um die Reichweite von Theorien, um Anspriiche von
Leitwissenschaften. Wem wird die Definitionsgewalt Giber den Beginn und das Ende des
Lebens zugeschrieben oder wer reildt sie an sich? Kénnen wir der Naturwissenschaft die



Entscheidung dartiber, was der Mensch ist, welches Leben lebenswert ist und welches nicht,
Uberlassen? Die Versuchung, den rechten Menschen zu konstruieren, die Versuchung, mit
Menschen zu experimentieren, die Versuchung Menschen als Mill anzusehen und zu
beseitigen, ist kein Hirngespinst fortschrittsfeindlicher Moralisten. Gibt es von der Evolution
her eine Gerechtigkeit fiir die Opfer der Geschichte, eine Gerechtigkeit fir die Toten?
Welche Regeln braucht der Markt, damit die Wirtschaft dem Menschen dient, damit der
Mensch nicht auf einen Produktionsfaktor reduziert wird?

Macht, Machtverteilung in Europa, das ist verbunden mit der Frage von Einheit und Vielfalt.
Wie ist die europaische Einigung und Einheit zu schaffen? Das ist nur zu erreichen, wenn wir
die Vielfalt bewusst zulassen. Einheit Europas und Einigungsprozesse sind von dem der
katholischen Soziallehre entspringenden Subsidiaritatsprinzip[12] zu deuten und zu I6sen.
Die europaische Verfassung sucht eine dem Subsidiaritatsprinzip entsprechende
Kompetenzverteilung zwischen der EU und ihren Mitgliedsstaaten. Es gibt Bereiche, die
nicht ungestraft zentralisiert werden kénnen. Es ware auf Dauer auch fatal, wenn z.B.
Okologie bloR der Beliebigkeit der einzelnen Staaten (iberlassen wiirde. Es ist eine
europaische Aufgabe, eine grenziiberschreitende Umweltpolitik zu gestalten, auch Bildung
und Forschung brauchen ein gemeinsames Planen.

Ware Europa nur das Feld der Lobbys mit dem Durchsetzen von nationalen, politischen und
Okonomischen Eigeninteressen, wiirde es sich schnell wieder in den alten nationalen
Konflikten wieder finden und das Friedensprojekt, zu dem es keine Alternative gibt,
verabschieden. Die Friedenssicherung als eine dauernde Aufgabe, die gemeinsame
Anstrengungen verlangt.

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck

[1] Josef Gelmi, Geschichte der Kirche in Tirol, Innsbruck 2001, 308-312.

[2] Zweites Vatikanisches Konzil, Dignitatis humanae 2.

[3] Zweites Vatikanisches Konzil, Erklarung tber die Haltung der Kirche zu den
nichtchristlichen Religionen CJNostra aetate(], in: Die Dokumente des Zweiten Vatikanischen
Konzil, hg. von Peter Hiinermann, Freiburg 2004, 357f.

[4] A.a.O. 358f.

[5]Theodor W. Adorno, Minima moralia. Reflexionen aus dem beschadigten Leben (Ges.
Schriften 4, hg. von R. Tiedemann) Frankfurt 1980, 85.

[6] Vgl. dazu die Antrittsenzyklika von Paul VI., Ecclesiam suam, Rom 1964, 31.

[71 Vgl. dazu Max Seckler, Der Begriff der Offenbarung, in: HFTh 2, 60-83, hier 81.

[8] Alfred Delp, Gesammelte Schriften. Band 3: Predigten und Ansprachen, Frankfurt a. M.
1983, 319-321.

[9] Vgl. Arnold Gehlen, Anthropologische und soziale Uberlegungen zum Problem der
Autoritat, in: Gesamtausgabe, Bd. 7, hg. von K.-S. Rehberg, Frankfurt a. M. 1978, 486.

[10] Jurgen Habermas spricht hier von der Kolonisierung der Lebenswelt durch systemische
Intervention. Besondere Bedeutung kommt hier dem Recht zu, das - als kulturelle Institution -
einerseits die Medien Macht und Geld lebensweltlich verankern kann, auf der anderen Seite
- als systemisch verfasster Handlungszusammenhang - auf nicht-kommunikative Art in die
Lebenswelt interveniert. (J. Habermas, Theorie des kommunikativen Handeln Bd.2: Zur Kritik
der funktionalistischen Vernunft, Frankfurt a. M. 1981, 522ff.)

[11] Zum Verzicht auf Sinn durch das neuzeitliche Verstandnis von Wissenschaft und zur
Verhexung des Bewusstseins vgl. Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der
Aufklarung. Philosophische Fragmente, Frankfurt a. M. 1971, 9.28.



[12] Vgl. dazu Alois Baumgartner/Walter Korff, Sozialprinzipien, in: Handbuch der
Wirtschaftsethik, Bd. 1, Géttingen 1999, 227-237.



