
Umstrittene Toleranz in Tirol 
Vortrag von Bischof Manfred Scheuer  
bei einem Symposium in Jenbach, 16. September 2011 
  
  
Tiroler Kulturkampf[1] 
  
Die Zeit des Neoabsolutismus in Österreich führte zum Abschluss des Konkordates von 
1855, das der katholischen Kirche eine Fülle von Rechten und Befugnissen garantierte. 
Weitere Rechte betrafen besonders die Ehegesetzgebung und die Zensur über religions- 
und sittenfeindliche Bücher. Der Religionsfonds wurde Eigentum der Kirche. Die 
Schulaufsicht der Kirche wurde bestätigt. Damit war das josephinische Kirchenregiment 
endgültig beseitigt, aber mit der Ratifizierung des Konkordates begann auch schon der 
Kampf der Liberalen gegen Österreichs so genannte Sakristeipolitik. Grillparzer sah im 
Konkordat eine �blutige Ohrfeige", die den Josephinern versetzt wurde. 
Bereits das Jahr 1861 brachte eine entscheidende Wende. Österreich wurde ein 
konstitutioneller Staat. Die Regierung gestand den Protestanten weitgehende Rechte zu. 
Gegen das so genannte Protestantenpatent vom 8. April 1861, das den Lutheranern völlige 
Gleichberechtigung und Selbstverwaltung einräumte, beschloss der Tiroler Landtag in 
Innsbruck, dass die Bildung nichtkatholischer Gemeinden im Lande verboten sei. Dieses 
Gesetz wurde aber in Wien nicht bestätigt, so dass sich der Landtag im Jahre 1863 wieder 
mit der Protestantenfrage beschäftigte. Dieses Mal arbeitete man auf Antrag des Brixner 
Fürstbischofs Gasser einen Gesetzesentwurf aus, der den Andersgläubigen private 
Religionsausübung einräumte. Nun entwickelte sich aber in Tirol selbst ein überaus harter 
Kampf zwischen Konservativen und Liberalen, unter denen besonders der Bozner 
Bürgermeister Dr. Joseph Streiter eine antiklerikale Kampagne entfaltete. Das ganze 
Problem war deshalb auch so aktuell, weil der Kurort Meran bereits ein protestantisches 
Bethaus besaß. Während im übrigen Österreich der Ausdruck Kulturkampf die 
Auseinandersetzungen des modernen Nationalstaates und der liberalen Gesellschaft mit den 
reaktionären Tendenzen der katholischen Kirche kaum gerechtfertigt erscheint, trifft er für 
Tirol in etwa zu, da diese Auseinandersetzung dort besonders hart geführt wurde. 
Vinzenz Gasser wuchs in einer Zeit heran, die wie kaum eine andere zuvor in Tirol vom 
Wandel geprägt war. Der Liberalismus im Geiste der französischen Revolution und mit 
gehöriger Verspätung auch der Protestantismus Luthers schienen nun das konservativ-
katholische Tirol in seinen Grundfesten zu erschüttern. Während rundherum alles in 
Veränderung begriffen war, setzte der Fürstbischof mit aller Vehemenz auf Bewahrung. Er 
verstand sich als Gegenpol zu jenen Kräften, die - wie er befand - auf einem Irrweg waren. 
Angesichts der Dynamik, mit der die Ideen der Aufklärung über Europa fegten, würde man 
heute wohl von einer �mission Impossible" sprechen, welcher sich der kämpferische 
Kirchenfürst verschrieben hat. Die vom Staat angedachte Religionsfreiheit sah Gasser als 
Gefahr für die Glaubenseinheit Tirols und als in Innsbruck die erste protestantische 
Gemeinde entstand, reichte er tatsächlich bei Papst Pius IX. seinen Rücktritt ein (den dieser 
jedoch nicht annahm). Wenngleich die Religionsfreiheit mittlerweile ein unumstrittenes 
Menschenrecht ist und Gassers Ansichten bisweilen anachronistisch anmuten, sind ähnliche 
�Bedrohungsszenarien" auch heute noch relevant. Man möge sich nur die teils heftig und 
emotional geführte Diskussion über die Präsenz des Islams in Europa vergegenwärtigen. 
  
Interreligiöser Dialog 
  



Das Zweite Vatikanische Konzil erklärt im Dekret über die Religionsfreiheit (Dignitatis 
humanae)[2], dass die menschliche Person das Recht auf religiöse Freiheit hat. Diese 
Freiheit besteht darin, dass alle Menschen frei sein müssen von jedem Zwang sowohl von 
Seiten Einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen, wie jeglicher menschlichen Gewalt, so dass 
in religiösen Dingen niemand gezwungen wird, gegen sein Gewissen zu handeln, noch 
daran gehindert wird, privat und öffentlich, als einzelner oder in Verbindung mit anderen - 
innerhalb der gebührenden Grenzen - nach seinem Gewissen zu handeln. Ferner erklärt das 
Konzil, das Recht auf religiöse Freiheit sei in Wahrheit auf die Würde der menschlichen 
Person selbst gegründet, so wie sie durch das geoffenbarte Wort Gottes und durch die 
Vernunft selbst erkannt wird. Dieses Recht der menschlichen Person auf religiöse Freiheit 
muss in der rechtlichen Ordnung der Gesellschaft so anerkannt werden, dass es zum 
bürgerlichen Recht wird. Auch haben die religiösen Gemeinschaften das Recht, keine 
Behinderung bei der öffentlichen Lehre und Bezeugung ihres Glaubens in Wort und Schrift 
zu erfahren. Schließlich ist in der gesellschaftlichen Natur des Menschen und im Wesen der 
Religion selbst das Recht begründet, wonach Menschen aus ihrem eigenen religiösen Sinn 
sich frei versammeln oder Vereinigungen für Erziehung, Kultur, Caritas und soziales Leben 
schaffen können. 
In der Erklärung des Konzils über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen 
Religionen (Nostra aetate) heißt es zu anderen Religionen: �Die katholische Kirche lehnt 
nichts von alledem ab, was in diesen Religionen wahr und heilig ist. Mit aufrichtigem Ernst 
betrachtet sie jene Handlungs- und Lebensweisen, jene Vorschriften und Lehren, die zwar in 
manchem von dem abweichen, was sie selber für wahr hält und lehrt, doch nicht selten einen 
Strahl jener Wahrheit erkennen lassen, die alle Menschen erleuchtet. Unablässig aber 
verkündet sie und muss sie verkündigen Christus, der ist �der Weg, die Wahrheit und das 
Leben� (Joh 14,6), in dem die Menschen die Fülle des religiösen Lebens finden, in dem Gott 
alles mit sich versöhnt hat. Deshalb mahnt sie ihre Söhne, dass sie mit KIugheit und Liebe, 
durch Gespräch und Zusammenarbeit mit den Bekennern anderer Religionen sowie durch 
ihr Zeugnis des christlichen Glaubens und Lebens jene geistlichen und sittlichen Güter und 
auch die sozial-kulturellen Werte, die sich bei ihnen finden, anerkennen, wahren und 
fördern.�[3] Gemeint sind Hinduismus und Buddhismus, aber auch der Islam: �Mit 
Hochachtung betrachtet die Kirche auch die Muslim, die den alleinigen Gott anbeten, den 
lebendigen und in sich seienden, barmherzigen und allmächtigen, den Schöpfer Himmels 
und der Erde, der zu den Menschen gesprochen hat. Sie mühen sich, auch seinen 
verborgenen Ratschlüssen sich mit ganzer Seele zu unterwerfen, so wie Abraham sich Gott 
unterworfen hat, auf den der islamische Glaube sich gerne beruft. Jesus, den sie allerdings 
nicht als Gott anerkennen, verehren sie doch als Propheten, und sie ehren seine 
jungfräuliche Mutter Maria, die sie bisweilen auch in Frömmigkeit anrufen. Überdies erwarten 
sie den Tag des Gerichtes, an dem Gott alle Menschen auferweckt und ihnen vergilt. 
Deshalb legen sie Wert auf sittliche Lebenshaltung und verehren Gott besonders durch 
Gebet, Almosen und Fasten. Da es jedoch im Lauf der Jahrhunderte zu manchen 
Zwistigkeiten und Feindschaften zwischen Christen und Muslim kam, ermahnt die Heilige 
Synode alle, das Vergangene beiseite zu lassen, sich aufrichtig um gegenseitiges Verstehen 
zu bemühen und gemeinsam einzutreten für Schutz und Förderung der sozialen 
Gerechtigkeit, der sittlichen Güter und nicht zuletzt des Friedens und der Freiheit für alle 
Menschen.�[4] 
Zur Religionsfreiheit, zum Respekt und Toleranz gegenüber anderen Religionen, zum 
friedlichen Dialog mit ihnen gibt es vom Zweiten Vatikanischen Konzil her keine Alternative. 
Überall dort, wo unterschiedliche Überzeugungen, Werte, Lebensstile, kulturelle Eigenarten 
und Religionen aufeinander treffen, ist die Tugend der Toleranz für ein friedliches 



Zusammenleben der Menschen notwendig. Ihre Unverzichtbarkeit und Bedeutung wird 
deshalb umso größer, je mehr in unserer Welt ganze verbindende Traditionen und 
Weltanschauungen zu zerbrechen drohen. Toleranz bedeutet aber nicht Selbstaufgabe. 
Vielmehr ist tolerantes Verhalten nur dort möglich, wo zugleich auch ein eigener Standpunkt, 
eine eigene Identität vorhanden ist. Wo beides verwirklicht ist, wo man eigene Identität 
besitzt und behält und wo man doch den anderen nicht unter die eigenen Maßstäbe zwingt, 
ist Toleranz gegeben. Toleranz besteht für mich darin, sich mit dem Anderen und Fremden 
wirklich auseinander zu setzen. Sie beinhaltet Interesse am Neuen, Neugier gegenüber dem 
Fremden und Andersartigen. Sie beinhaltet auch die Fähigkeit, sich in die Situation des 
Anderen hineinzudenken und hineinzufühlen (Empathie), die Welt und auch sich selbst 
sozusagen mit den Augen des Anderen sehen zu können. 
Damit ist keine permissive Toleranz gemeint. Eine schlechte Liberalität, die unterschiedslos 
den Menschen gleiches recht widerfahren lässt, eine unterschiedslose Güte gegen alles, 
schlägt letztlich um in Kälte und Rohheit gegen jedes.[5] Man kann weder klar Nein sagen 
noch ein entschiedenes Ja. Da gibt es eine neue Wendigkeit und Windigkeit. Die 
Wendehälse sind überall dabei, die Widersprüche gehören zum System. Ja und Nein 
verkommen zu einer Frage des Geschmacks und der Laune, Leben oder Tod wird zur Frage 
des besseren Durchsetzungsvermögens, Wahrheit oder Lüge eine Frage der besseren 
Taktik, Liebe oder Hass eine Frage der Hormone, Friede oder Krieg eine Frage der 
Konjunktur. Gilt aber alles als gleichwertig, wird das Schicksal, z.B. auch der Armen und 
Schwachen, dem evolutionären Recht des Stärkeren überlassen. 
  
Der Dialog soll nicht naiv sein, weder fundamentalistisch im Hinblick auf die eigene 
Glaubensüberzeugung, noch geprägt von einer gleichgültigen und permissiven Toleranz. Der 
Dialog mit anderen Religionen und Kulturen braucht Klarheit, Klugheit und Vertrauen, die 
Überzeugung des eigenen Glaubens und das und Wissen um die eigene Tradition.[6] In den 
Religionen mischen sich Heiliges und Gewalt, Wesen und Unwesen. Deshalb bedarf es beim 
Dialog auch die Bereitschaft zur Selbstkritik, zur Läuterung des Gedächtnisses und zum 
Lernen von den anderen. Gerade weil sich Wesen und Unwesen von Religion vermischen, 
sind Offenbarung und Aufklärung kritisch zu vermitteln. Dies kann aber nicht so geschehen, 
dass wir die Religion auf die Seite legen. Wenn wir Religion auf Ethik reduzieren, schlägt 
Liebe in Kälte um. Dann ist der eigentliche Glaubensakt im Sinne des Vertrauens und des 
Gebetes, dann sind die Hoffnungskraft und das Trostpotential der Religionen an den Rand 
geschoben. Ein Dialog zwischen den Religionen kann nicht auf der Basis eines kleinsten 
gemeinsamen moralischen Nenners erfolgen, sondern müsse vom Ureigenen der 
Religionen  ausgehen. Die Wahrheitsfrage dürfe dabei nicht gleichgültig ausgeklammert 
werden. Kriterien für den Wahrheitsanspruch der Religionen sind: sie müssen einen 
Heilsbezug, einen Gottbezug, einen essentiellen Freiheitsbezug und einen praktischen 
Weltbezug haben.[7] Sie sind z. B. daraufhin zu befragen, in welcher Form sie Sinn 
erschließen, wie sie zu Gerechtigkeit und Frieden stehen, welches Gewaltpotential sie 
freisetzen. 
Die gesellschaftlichen Auseinandersetzungen, z.B. um das Minarett in Telfs sind eine 
Herausforderung für uns Christen, den eigenen Glauben zu leben und zu bezeugen. Es ist 
eine Herausforderung, uns auf unsere Identität und Mitte zu besinnen. Diese Mitte ist Jesus 
Christus, in dem sich Gott unwiderruflich und unüberbietbar zusagt. Zudem sollten wir 
Christen fähig sein, Auskunft zu geben über unsere Wurzeln. �Seid stets bereit, jedem Rede 
und Antwort zu stehen, der nach der Hoffnung fragt, die euch erfüllt; aber antwortet 
bescheiden, denn ihr habt ein reines Gewissen.� (1 Petr 3,15-16) Die Achtung der 



Religionsfreiheit, Toleranz und Dialog bedeuten ja gerade nicht, sich des eigenen Glaubens 
zu schämen und diesen in der Öffentlichkeit zu verschweigen. 
  
Toleranz und Macht 
  
Die Rede von der �Macht�, von den �Mächtigen� und von der Ohnmacht hat meist keinen 
guten Klang und ist oft kritisch und abschätzig besetzt. Das hängt mit massiven Erfahrungen 
des Missbrauchs von Macht zusammen. Formen dieser Übermacht sind Zwang und Gewalt, 
wenn die Starken die Schwächeren drücken und erdrücken ohne irgendwelche Beziehungen 
zu Recht und Güte. Mächtigkeit in der Form der Gewalt, der Vergewaltigung und des 
Unrechts wird zur Erstarrung, zum Kalten, zum Schneidenden. Eine andere Form der 
Übermacht heißt Feindseligkeit: Leben wäre dabei nicht auf Geschenk und auf Güte und 
Versöhnung, sondern auf Kampf eingestellt.[8] Macht ist suspekt, Macht korrumpiert. Aber: 
Die Kritik an der Macht allein ist noch nicht rational. Nicht gesehen wird bei diesem 
fundamentalen Verdacht der Macht gegenüber, dass es auch eine �Machtausübung der 
Machtlosen� gibt. Diese ist nach Arnold Gehlen sogar hochgefährlich[9]. Wer bekommt 
durch Ächtung oder Kriminalisierung von Macht und Gewalt denn de facto die Macht 
zugespielt? Der Verzicht auf Macht kann ein Mittel sein, eine andere durchzusetzen. 
Wo Menschen zusammen kommen und miteinander eine Gemeinschaft bilden, gibt es 
gegenseitige Beeinflussung und auch Macht. Es gibt kein Miteinander ohne Macht, sei sie 
personal oder auch strukturbedingt. Auch dort, wo die Verfahrensregelungen in Konflikten 
und in der Entscheidungsfindung total demokratisch verlaufen, sind Macht, Einfluss und 
Abhängigkeit nicht einfach aufgehoben. Gerade da ist zu fragen, welche Macht von wem und 
wie ausgeübt wird, welche Interessen sich durchsetzen, welche Personen dominant sind, 
welche Meinungen übermächtig werden. Wo liegt denn die wirkliche Macht in Europa: in der 
Politik, in der Wirtschaft, bei den Medien oder sonst wo? Wo die Machtfrage nicht mehr 
kritisch gestellt wird, droht die Gefahr, dass das Machtgefüge in eine gefährliche Schräglage 
gerät. 
Macht und Ohnmacht in Europa, das ist verbunden mit positiven und negativen Erfahrungen: 
mit der Versöhnung nach dem Krieg, mit Frieden, mit der Überwindung von Grenzen, mit 
wirtschaftlichem und sozialem Fortschritt, aber auch mit bürokratischen Apparaten, denen 
gegenüber viele das Gefühl der Ohnmacht und des Ausgeliefertsein empfinden. Wer fährt 
über wen drüber? Wer dominiert und wer wird ignoriert? Macht haben ja nicht nur Personen, 
sondern vermeintlich oder real auch Institutionen, die Bürokratie, die öffentliche Meinung, 
Stimmungen und Atmosphären, die gar nicht mehr an konkreten Personen festgemacht 
werden können. 
Macht und Ohnmacht in Europa: Das stellt auch die Frage nach den dominanten Ideen, nach 
den herrschenden Meinungen in den Feuilletons, nach der Hoheit über die Stammtische, 
nach der Macht der Überschriften, das stellt die Frage nach �Leit�kulturen, nach den 
gemeinsamen Grundlagen einer Gesellschaft und Europas oder auch der Möglichkeit einer 
multikulturellen Gesellschaft. Was soll untergehen, was wird der Vergangenheit 
zugerechnet? Was wird systematisch ausgeblendet oder auf Zeit bzw. auf Dauer einfach 
vergessen? Es gibt die Hegemonie von Ideen, eine Kolonisierung des Bewusstseins[10], so, 
dass die Seelen verhext werden, das Miteinander langfristig vergiftet, dass auf Sinn 
verzichtet wird.[11] 
Macht und Ohnmacht, diese Frage ist zu stellen an das Gefüge von Politik, Wissenschaft, 
Medien, Ethik, Ökonomie. Es geht um die Reichweite von Theorien, um Ansprüche von 
Leitwissenschaften. Wem wird die Definitionsgewalt über den Beginn und das Ende des 
Lebens zugeschrieben oder wer reißt sie an sich? Können wir der Naturwissenschaft die 



Entscheidung darüber, was der Mensch ist, welches Leben lebenswert ist und welches nicht, 
überlassen? Die Versuchung, den rechten Menschen zu konstruieren, die Versuchung, mit 
Menschen zu experimentieren, die Versuchung Menschen als Müll anzusehen und zu 
beseitigen, ist kein Hirngespinst fortschrittsfeindlicher Moralisten. Gibt es von der Evolution 
her eine Gerechtigkeit für die Opfer der Geschichte, eine Gerechtigkeit für die Toten? 
Welche Regeln braucht der Markt, damit die Wirtschaft dem Menschen dient, damit der 
Mensch nicht auf einen Produktionsfaktor reduziert wird? 
Macht, Machtverteilung in Europa, das ist verbunden mit der Frage von Einheit und Vielfalt. 
Wie ist die europäische Einigung und Einheit zu schaffen? Das ist nur zu erreichen, wenn wir 
die Vielfalt bewusst zulassen. Einheit Europas und Einigungsprozesse sind von dem der 
katholischen Soziallehre entspringenden Subsidiaritätsprinzip[12] zu deuten und zu lösen. 
Die europäische Verfassung sucht eine dem Subsidiaritätsprinzip entsprechende 
Kompetenzverteilung zwischen der EU und ihren Mitgliedsstaaten. Es gibt Bereiche, die 
nicht ungestraft zentralisiert werden können. Es wäre auf Dauer auch fatal, wenn z.B. 
Ökologie bloß der Beliebigkeit der einzelnen Staaten überlassen würde. Es ist eine 
europäische Aufgabe, eine grenzüberschreitende Umweltpolitik zu gestalten, auch Bildung 
und Forschung brauchen ein gemeinsames Planen. 
Wäre Europa nur das Feld der Lobbys mit dem Durchsetzen von nationalen, politischen und 
ökonomischen Eigeninteressen, würde es sich schnell wieder in den alten nationalen 
Konflikten wieder finden und das Friedensprojekt, zu dem es keine Alternative gibt, 
verabschieden. Die Friedenssicherung als eine dauernde Aufgabe, die gemeinsame 
Anstrengungen verlangt. 
  
Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 
 
 
[1] Josef Gelmi, Geschichte der Kirche in Tirol, Innsbruck 2001, 308-312. 
[2] Zweites Vatikanisches Konzil, Dignitatis humanae 2. 
[3] Zweites Vatikanisches Konzil, Erklärung über die Haltung der Kirche zu den 
nichtchristlichen Religionen �Nostra aetate�, in: Die Dokumente des Zweiten Vatikanischen 
Konzil, hg. von Peter Hünermann, Freiburg 2004, 357f. 
[4] A.a.O. 358f. 
[5]Theodor W. Adorno, Minima moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben (Ges. 
Schriften 4, hg. von R. Tiedemann) Frankfurt 1980, 85. 
[6] Vgl. dazu die Antrittsenzyklika von Paul VI., Ecclesiam suam, Rom 1964, 31. 
[7] Vgl. dazu Max Seckler, Der Begriff der Offenbarung, in: HFTh 2, 60-83, hier 81. 
[8] Alfred Delp, Gesammelte Schriften. Band  3: Predigten und Ansprachen, Frankfurt a. M. 
1983, 319-321. 
[9] Vgl. Arnold Gehlen, Anthropologische und soziale Überlegungen zum Problem der 
Autorität, in: Gesamtausgabe, Bd. 7, hg. von K.-S. Rehberg, Frankfurt a. M. 1978, 486. 
[10] Jürgen Habermas spricht hier von der Kolonisierung der Lebenswelt durch systemische 
Intervention. Besondere Bedeutung kommt hier dem Recht zu, das - als kulturelle Institution - 
einerseits die Medien Macht und Geld lebensweltlich verankern kann, auf der anderen Seite 
- als systemisch verfasster Handlungszusammenhang - auf nicht-kommunikative Art in die 
Lebenswelt interveniert. (J. Habermas, Theorie des kommunikativen Handeln Bd.2: Zur Kritik 
der funktionalistischen Vernunft, Frankfurt a. M. 1981, 522ff.) 
[11] Zum Verzicht auf Sinn durch das neuzeitliche Verständnis von Wissenschaft und zur 
Verhexung des Bewusstseins vgl. Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der 
Aufklärung. Philosophische Fragmente, Frankfurt a. M. 1971, 9.28. 



[12] Vgl. dazu Alois Baumgartner/Walter Korff, Sozialprinzipien, in: Handbuch der 
Wirtschaftsethik, Bd. 1, Göttingen 1999, 227-237.	
  


