
Präsenz und Mut 
Petrus Canisius 2014 
  
 
Erich Kästner, Absprache zum Schulbeginn: 
  
Lasst euch die Kindheit nicht austreiben! Schaut, die meisten Menschen legen ihre Kindheit 
ab wie einen alten Hut. Sie vergessen sie wie eine Telefonnummer, die nicht mehr gilt. ihr 
Leben kommt ihnen vor wie eine Dauerwurst, die sie allmählich aufessen, und was gegessen 
worden ist, existiert nicht mehr. Man nötigt euch in der Schule eifrig von der Unter- über die 
Mittel- zur Oberstufe. Wenn ihr schließlich droben steht und balanciert, sägt man die 
„überflüssig” gewordenen Stufen hinter euch ab, und nun könnt ihr nicht mehr zurück! Aber 
müsste man nicht in seinem Leben wie in einem Hause treppauf und treppab gehen können? 
Was soll die schönste erste Etage ohne den Keller mit den duftenden Obstsorten und ohne 
das Erdgeschoss mit der knarrenden Haustür und der scheppernden Klingel? Nun – die 
meisten leben so! Sie stehen auf der obersten Stufe, ohne Treppe und ohne Haus, und 
machen sich wichtig. 
Wir steigen die Treppen rauf und runter. Es ist kein Gang ins Museum, sondern in die eigene 
Biographie mit den Highlights und mit den Einbrüchen, mit den Taborstunden und mit den 
Defiziten, mit dem Integrationshaus und mit der Mentlvilla, mit der Schließung des Kripp 
Hauses und des Z6, mit den Begründungs- und Bildungsprobleme, mit der Dynamik und mit 
der Müdigkeit, mit den Sterbeprozessen und mit dem Neuen, mit der Renovierung der 
Kirchen und der Kapellen, mit dem Engagement in Caritas und Diakonie, mit den Finanzen 
und Bauten, mit den Pfarrgemeinderäten und mit dem Apostolat, mit der kategorialen 
Seelsorge und mit den vielen Ehrenamtlichen. Mit dem Aufbrechen schneiden wir uns nicht 
ab von der Vergangenheit. Ohne Gang zu den Quellen, zur Eucharistie und zum Wort Gottes 
hungern wir aus. Das Vergessen der letzten 50 Jahre, wäre es der Marsch in die 
Unmenschlichkeit? Ein gutes Gedächtnis, verbunden mit Dankbarkeit, mit der Bitte um 
Reinigung des Gedächtnisses, mit dem Willen zur Versöhnung, mit der Geduld des 
Wachsens und Reifens, mit dem Bewusstsein von dem, was fehlt, wer uns abgeht… 
  
Gehen, aufbauen, bekennen 
Gehen, aufbauen, bekennen. „Gehen: Unser Leben ist ein Weg, und wenn wir anhalten, geht 
die Sache nicht. Immer gehen, in der Gegenwart des Herrn, im Licht des Herrn, und dabei 
versuchen, rechtschaffen zu leben, so, wie Gott es in seiner Verheißung von Abraham 
verlangte. „Um es klar zu sagen: Der Heilige Geist ist für uns eine Belästigung. Er bewegt 
uns, er lässt uns unterwegs sein, er drängt die Kirche, weiter zu gehen… Es ist dieses 
‚vorwärts gehen’, das für uns so anstrengend ist. Die Bequemlichkeit gefällt uns viel 
besser.“ (Papst Franziskus 16.4.2013) 
Daher müsse sich die Kirche an die Grenzen menschlicher Existenz vorwagen. Aus sich 
selbst herausgehen, „nicht nur an die geographischen Ränder, sondern an die Grenzen der 
menschlichen Existenz: die des Mysteriums der Sünde, des Schmerzes, der Ungerechtigkeit, 
der Ignoranz, der fehlenden religiösen Praxis, des Denkens und jeglichen Elends“. Eine 
egozentrische Kirche „beansprucht Jesus für ihr Eigenleben und lässt ihn nicht nach außen 
treten“. 
 
Aufbauen. Die Kirche aufbauen. Die Heilige Schrift spricht von Steinen: Steine haben 
Festigkeit; aber es geht um lebendige Steine, um vom Heiligen Geist getränkte Steine (vgl. 1 
Petr 2,1-10). Bekennen. Wir können gehen, wie weit wir wollen, wir können vieles aufbauen, 
aber wenn wir nicht Jesus Christus bekennen, geht die Sache nicht. Wir werden eine 
wohltätige NGO, aber nicht die Kirche. Wenn wir ohne das Kreuz gehen, wenn wir ohne das 
Kreuz aufbauen und Christus ohne Kreuz bekennen, sind wir nicht Jünger des Herrn.“ „Mir 
ist eine ‚verbeulte’ Kirche, die verletzt und beschmutzt ist, weil sie auf die Straßen hinaus 
gegangen ist, lieber als eine Kirche, die aufgrund ihrer Verschlossenheit und ihrer 
Bequemlichkeit, sich an die Sicherheiten zu klammern krank ist.“ (Papst Franziskus) 



  
Präsenz und Solidarität 
  
Im Kairos geht es um Gegenwärtigkeit der Gnade, um die Gegenwart Gottes. Wir haben 
sicher zu planen, wir haben Strategien für die Seelsorge von morgen zu entwickeln. Aber 
was wir heute tun, ist nicht bloß Probe oder Einübung für morgen. Hier ist nicht das 
Wartezimmer für morgen; das Heute ist nicht Galgenfrist, nicht nur das Trainingscamp des 
Himmels, heute ist Heil (oder auch Unheil). Ein und dieselbe Wirklichkeit kann verschieden 
„gesehen“ werden. Ich kann dieses Leben und die damit verbundenen Nöte, Brüche, 
Verletzungen,… aus der Perspektive des „worst case“ sehen. Ich kann dieses Leben sehen 
als „letzte Gelegenheit“, als: „immer trifft es mich“, als „es ist eh alles egal“… Oder eben ich 
kann dieses mein Leben aus der „Heilsperspektive“ betrachten. Aus der Perspektive: es gibt 
ein Nachher; es macht Sinn, trotz aller Unannehmlichkeiten; es gibt ein happy end… 
Begegnungen leben von der „Presence“, von der Aufmerksamkeit. Es wäre für Jesus eine 
Versuchung gewesen, sich herauszuhalten, sich nicht hineinzubegeben in die Sehnsüchte 
und Ängste, in die Konflikte und Nöte der konkreten Menschen. „Sich der Zeit 
entziehen“ würde „Sünde bedeuten“ (Simone Weil). Das Dasein Jesu ist geprägt von 
leiblicher Präsenz und Solidarität. - Yussuf Windischer hat heute von Hermann Nagele 
erzählt, der regelmäßig in die Mentlvilla zum Frühstück gekommen ist. Die drogensüchtigen 
Jugendlichen sind noch richtig angezogen gekommen, manchmal mit einem Slip. Ordentlich 
ist etwas anderes. Hermann Nagele hat zugehört und die Pfeife geraucht. Das ist Präsenz! 
In der Heiligen Schrift bedeutet „Lieben“ nicht zuletzt „Zeit haben“. Nur wer sich für den 
anderen Zeit nimmt, kann sich auf den anderen einlassen. Keine Zeit für den anderen zu 
haben, wäre Lieblosigkeit und Sünde (vgl. Lk 10, 25-37). 
Da gehöre ich nicht dazu! Vermutlich haben die meisten schon einmal die Erfahrung 
gemacht, fehl am Platz zu sein, weil ihnen vermittelt wurde: du bist hier fremd, du verstehst 
nichts, du bist anders. Deine Kleidung, dein Stil, deine Kultur oder Subkultur, deine Sprache 
und dein Gehabe passen hier nicht. Keinen Platz oder keinen Raum zu haben, das kann im 
Hinblick auf Arbeit heißen: du wirst hier nicht mehr gebraucht, du bist überflüssig, du gehörst 
zum alten Eisen, du bist nichts mehr wert. Wenn Beziehungen und Freundschaft kein Raum 
und keine Zeit gegeben werden, so führt das zum Würgegriff der Vereinsamung. Die Nähe 
eines Menschen kann Raum geben und damit leben lassen, sie kann aber auch einengen 
und die Luft ausgehen lassen. 
  
Angst und Mut 
  
Glaube und Kirche, so haben wir heute gehört, waren in Tirol nicht selten durch Angst 
besetzt. Glaube war geprägt von Pflicht und von einem schlechten Geiwssen. Nicht selten 
waren die letzten 50 Jahre ein Weg der Befreiung von der Angst. Manchmal habe ich den 
Eindruck, dass die Angst nur durch den Druck ersetzt wurde, durch den unheimlichen Druck, 
den wir uns selbst machen und den wir auf andere ausüben, sei es in der Arbeit, aber auch 
im Bereich der Sexualität und der Beziehung. Konkurrenz, Rivalität und Leistungsdruck sind 
ja nur die Kehrseite dessen, dass man zu kurz gekommen ist, Angst, zu wenig zu haben und 
zu wenig zu bekommen: zu wenig Liebe, zu wenig Wertschätzung. Verrechtlichung, 
Sicherheitsdenken und Bürokratie haben auch sehr viel mit Ängsten zu tun. 
Das Wort „Glauben“ kann aber auch Ausdruck von Zuversicht und Treue sein. Es geht um 
den Mut zum Sein, der mit dem Leben unauflöslich verbunden ist. Christlicher Glaube 
geschieht im vertrauenden Vollzug des Lebens selbst, wo es um entscheidende Grundfragen 
des Lebens geht, um Sinn und Unsinn, um Hoffnung oder Verzweiflung. Vom ursprünglichen 
Sinn her meint glauben, sein Herz zu schenken (credere = cor dare). 
  
Wie sag’s ich meinem Kind? 
  
Wie sag’s Ich meinem Kind? Die Frage der Glaubensweitergabe war für Nagele das 
bedrängendste Problem. Kinder, Jugendliche und Erwachsene wachsen eben nicht mehr in 
ein von Eltern, Großeltern und dem ganzen Milieu selbstverständlich übernommenes 



christliches Erbe hinein. Ist nicht der Glaube bei uns müde geworden? Es ist schmerzlich, es 
aushalten zu müssen, dass die jüngere Generation, die eigenen Kinder und Enkel viele 
Selbstverständlichkeiten früherer kirchlicher Praxis nicht mehr mittragen, nicht nur aus der 
Kirche auswandern, sondern auch einmal Abschied von Gott nehmen, ihre Kinder nicht mehr 
taufen lassen. Da geht ein Riss durch Familien, ja durch das eigene Herz. 
Mission: das kann für gegenwärtige Pastoral bedeuten, dass wir von einer reagierenden, 
defensiven, stagnierenden Haltung zu einer proaktiven Dynamik kommen. Es stellt sich die 
Frage, ob wir Probleme haben, um unsere Krisen kreisen, auf das Negative fixiert sind, oder 
ob wir eine Botschaft haben. Mission ist ein, nein das „Weitersagen, was für mich selbst 
geistlicher Lebensreichtum geworden ist und dies – im Sinn von „Evangelisierung“ – auf die 
Quelle zurückführen, die diesen Reichtum immer neu speist; auf das Evangelium, letztlich 
auf Jesus Christus selbst und meine Lebensgemeinschaft mit ihm.“ (Medard Kehl) Letztlich 
geht es bei der Weitergabe des Glaubens und bei Mission darum, das zeigen, was man liebt: 
Jesus zeigen, von dem wir sicher sein dürfen, dass er uns liebt. 

 	
  


