
Küche und Kirche 

Priesterweihe Bernhard Kopp 

Dom zu St. Jakob, 26. Juni 2011 

  

Kirche statt Küche 

  

So hieß es in „Tirol heute“ am Fronleichnamstag. Bernhard Kopp erlernte zunächst den 

Beruf des Konditors, machte anschließend eine Kochlehre und arbeitete bis zum 29. 

Lebensjahr in der Gastronomie. Der Entschluss, in den Franziskanerorden einzutreten und 

dann später ins Priesterseminar zu gehen, war einschneidend. „Ich habe eine Leere gefühlt 

und bemerkt, dass etwas in meinem Leben fehlt. Ich war schon immer auf der religiösen 

Spur unterwegs.“ Und doch kannst du Wichtiges von deinem früheren Beruf für den Beruf als 

Seelsorger mitnehmen. 

Als Koch und Konditor hast du dir einen respektvollen Umgang mit Lebensmitteln, ein 

Gespür für den Wert des täglichen Brotes angeeignet. Lebensmittel waren früher nicht nur 

Konsumartikel und schon gar nicht Wegwerfprodukte, sondern immer Ausdruck höherer 

Kultur und auch religiöse Symbole. In franziskanischer Einfachheit bringst du eine gute 

Erdung mit. Du hast eine Liebe zur Natur, zum Garten, zu den Kräutern. Vom Umgang mit 

Lebensmitteln lässt sich sehr viel auf den Umgang mit Menschen schließen. Bei Köchen und 

bei Seelsorgern geht es um „Lebensmittel“, Mittel zum täglichen Leben, Brot, das wir 

brauchen, Nahrung für Leib und Seele. Jesus, dem guten Hirten, geht es darum, dass die 

ihm Anvertrauten Nahrung finden und Leben in Fülle haben. 

Du warst im guten Sinn ein Handwerker, der mit seinen Händen im Garten und in der Küche 

gearbeitet hat. Die Hände sagen sehr viel über einen Menschen. Wie fassen wir 

Lebensmittel an und wie fassen wir Menschen an? Auch als Seelsorger bist du 

„Handwerker“: Handauflegung und Gebet gehören zu den meisten Sakramenten, heute 

werden deine Hände gesalbt und du sollst es z.B. bei der Krankensalbung tun. Die Hand zu 

reichen, das ist ein Zeichen der Gemeinschaft, auch der Versöhnung und des Friedens. Du 

wirst beauftragt, Diener der Versöhnung zu sein. 

Und es ist die Gastfreundschaft, die beide Berufe, Koch und Pfarrer verbindet. Das Wort 

Gastfreundschaft weckt heute Vorstellungen wie Liebenswürdigkeit, Großzügigkeit, 

anregendes Zusammensein, Pflege gesellschaftlicher Beziehungen. Damit ist freilich die 

geistliche Kraft dieses christlichen Schlüsselwortes noch nicht ausgelotet. Gastfreundschaft 

ist in der Heiligen Schrift entscheidend für das Verhältnis der Menschen untereinander und 

für die Beziehung der Menschen zu Gott. „Gastfreundschaft sieht im Gast den Menschen, 

der das kostbare mitbringt: sich selbst, seine Lebenserfahrung, sein Wissen, seine 

Gesprächsbereitschaft, seine Teilnahme.“ (Bischof Gebhard Fürst) Vergesst die 



Gastfreundschaft nicht (Hebr 13,2) 

Und es ist das Zugehen auf die Menschen. Jesus sagt zu seinen Jüngern: Geht! Den ersten 

Schritt tun. Den anderen in seinem Zuhause aufsuchen ist besser, als darauf warten, dass er 

zu mir kommt. Besuch schafft Gemeinschaft. Er holt den anderen dort ab, wo er sich sicher 

und stark fühlt. Die Besuchskultur ist sehr kostbar. Lassen wir sie nicht abreißen! Gehen wir 

auch auf jene zu, die nicht zu uns gehören. Sie gehören Gott, das sollte uns genügen. 

Priester sind heute wieder wie in den ersten Jahrzehnten der Kirche Wanderprediger. 

  

Zwischen persönlicher Frömmigkeit und amtlichen Vorgaben 

  

Mit der Weihe wirst du in Spannungsfelder hineingestellt. „Bist du bereit, dich Christus, dem 

Herrn, von Tag zu Tag enger zu verbinden?“ (Pontificale I, 102) Es ist die persönliche 

Christusfreundschaft, die grundlegend für deine Berufung und auch für deinen Weg ist. 

Diese ist aber nicht losgelöst vom Amt, von kirchlichen Strukturen, von liturgischen 

Ordnungen, von den Erwartungen der Leute. Es ist wichtig, dass du diese erste Liebe nicht 

vergisst, dass der Klang des Wortes: Komm, folge mir nach! Geh und verkünde! Nicht 

verschüttet wird vom Druck der Termine, von den alltäglichen Anforderungen, vom Ärger 

über die Kirche, vom Frust über die Leute. Und doch: Jesus ist nicht nur im eigenen Herzen 

gegenwärtig, er ist es auch und gerade in den anderen. „Der Christus im eigenen Herzen ist 

schwächer als der Christus im Worte des Bruders.“ (Dietrich Bonhoeffer) Es braucht die Hilfe, 

die Ermutigung, die Begleitung und auch die Kritik durch andere. Die Annahme durch die 

Gemeinschaft der Kirche ist mit konstitutiv für die Echtheit einer Berufung. Und du bist 

hineingestellt in ein Gefüge von vielfältigen Beziehungen. Du bist ein Gemeinschaftsmensch, 

Gemeinschaft im Widum ist wichtig, wenn ihr das Leben im Essen und im Gebet teilt. Unsere 

Pfarren und Gemeinschaften sind aber keine ausgesuchten Sympathiegemeinschaften. Eine 

Communio unter Christen ist nicht einfach naturhaft vorgegeben oder machbar. Die 

Verbin-dung durch die gemeinsame Familie, die Verwandtschaft von Fleisch und Blut, die 

gemeinsame soziale Herkunft oder auch bloße und Freundschaft wären zu wenig. 

Communio entsteht vielmehr dadurch, dass die einzelnen teilhaben an etwas Gemeinsamen, 

das Gott schenkt: Eucharistie stiftet Kirche, Gemeinschaft; Sakramen-talität der Ehe; 

Gemeinschaft unter Ordensleuten durch Teilhabe am gemeinsamen Charisma. Wirkliche 

Nähe in der Gemeinschaft muss durch Vertrauen, Verständnis, Einsatz füreinander und 

durch Liebe wachsen. Frieden und Vergebung müssen gewagt und gestiftet werden. 

Und es ist eine große Bandbreite von Beziehungen, in die du hinein gestellt bist. Viele 

mögen dich, finden dich sympathisch. Andere sehen dich eher neutral und wieder andere 

finden keinen Zugang zur dir. Du wirst gefragt sein z.B. an den Knotenpunkten des Lebens, 

bei Geburt und Sterben. Du wirst aber auch die Erfahrungen machen, nicht einmal ignoriert 



zu werden. Es gibt auch bei uns Menschen, denen ohne Gott nichts abgeht. Und die 

Sehnsüchte und Bedürfnisse der Leute, auch was Religion und Ritual anlangt, richten sich 

nicht eins zu eins darauf, was vom Evangelium her wichtig ist. In der konkreten Kirche und 

auch in unserer Verflochtenheit in die Tiroler Gesellschaft gibt es Wohlwollen, Sympathie, 

aber auch Verdachtsmomente, Ärger, Wut, Gleichgültigkeit, Hass. Bei manchen wird es 

schon ein Erfolg nach einer Begegnung sein, sie nicht als Feinde zu haben. Die Spannungen 

sind nicht bloß zwischen oben und unten, zwischen Hierarchie und Volk. Es sind große 

Unterschiede und Spannungen zwischen Lebenswelten und Milieus, die einander sehr 

fremde geworden sind, Spannungen zwischen Generationen, zwischen politischen 

Einstellungen von Katholikinnen. Du kannst es durchaus mit der Tradition, mit einer schönen 

Liturgie, mit Bittgängen, Prozessionen, Maiandachten und Volksfrömmigkeit, auch mit 

barocker Pracht. Ich bin überzeugt, dass die Volksfrömmigkeit eine große Chance für die 

Zukunft ist. Du weißt aber auch, dass es z.B. in der Sakramentenpastoral fast keine 

„normalen Fälle“ mehr gibt, dass in den letzten Jahren einige ausgewandert sind, sich 

stillschweigend verabschiedet haben, einfach nicht mehr da sind. 

Nicht selten ist es vom Amt her ein Spagat. Priesterliches Wirken hat etwas mit der Kunst zu 

tun, den Spagat zwischen Personen, Gruppen und Positionen, die Zerreißproben in 

Konflikten und Machtkämpfen als Raum der positiven Spannung und Beziehung zu 

koordinieren. 

Wir haben keine ideale Kirche, keine heile Gemeinschaft, keine glorreiche Pfarren, die 

Kirchenträume sind ziemlich wirklichkeitsfern. Deine Kirchenbilder wurden in den letzten 

Jahren ziemlich abgeräumt. „Ich liebe meine Kirche trotz der Narben im Gesicht“, hast du mir 

gesagt. Vielleicht ist die Kirche in Zukunft ein arme, eine einfachere und authentische Kirche. 

Seelsorge in Zukunft wird sehr viel mit Stellvertretung zu tun haben. Die Kirche ist in Jesus 

Christus gleichsam Sakrament, das heißt Zeichen und Werkzeug der Einheit (LG 1). Kirche 

ist nicht für sich selbst da; sie ist Kirche für die anderen, wie Jesus der „Mensch für 

andere“ war (Dietrich Bonhoeffer). Und dazu gehört es auch, was vom Gottesknecht gesagt 

ist: „Siehe, mein Knecht … Das geknickte Rohr wird er nicht zerbrechen, und den 

glimmenden Docht wird er nicht auslöschen; er wird der Wahrheit gemäß das Recht 

kundtun.“ (Jesaja 42,1.3) 

  

Der gute Hirt 

  

„Der Himmel, das sind die anderen.“ (Gabriel Marcel) - Freilich gibt es auch die andere 

Erfahrung: die anderen sind nicht das Geschenk der Freiheit und der Liebe, sie grenzen ein, 

machen das Leben schwer und hart. Jean Paul Satre: „Die Hölle, das sind die 

anderen.“ Was sind wir füreinander: Himmel oder Hölle, Segen oder Fluch, Freunde oder 



Feinde, Hirten oder Wölfe, Brüder oder Gegner, Wohlwollende oder Neidhammel, 

Großzügige oder kalkulierende Geschäftsleute? 

Da sprach der Herr zu Kain: Wo ist dein Bruder Abel? Kain entgegnete: Ich weiß es nicht. 

Bin ich denn der Hüter meines Bruders? (Gen 4,9) – Die Botschaft der Heiligen Schrift mutet 

uns zu, dass wir einander aufgetragen sind, füreinander Verantwortung tragen, einander 

Hüter und Hirten, Bruder, Anwalt sind. Denn: „Einer trage des anderen Last.“ (Gal 6,2). Es ist 

im übertragenen Sinn so wie bei der Geschichte eines afrikanischen Mädchens, das seinen 

kleinen Bruder auf den Rücken trägt. „Da trägst du aber eine schwere Last!“ sagt ihr ein 

Vorbeikommender. „Das ist keine Last, das ist mein Bruder!“ erwidert das Mädchen. 

Bernhard Kopp wird heute zum Priester geweiht, damit er im Sinne des guten Hirten ein 

Mensch für andere ist, Lebensmittel erschließt, Leben ermöglicht und Menschen an das 

Geheimnis der Liebe Gottes heranführt. 

  

+Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck	
  
	
  


