
Christus-Gedächtnis im Geist 

Anmerkungen zur Ökumene 

  

Kirche im Vierfarbendruck 

  

Bischof Reinhold Stecher sah die Kirche im Vierfarbendruck, nicht Schwarz-Weiß, 
nicht fundamentalistisch, auch nicht mit liberaler Gleichgültigkeit, sondern bunt. „Mit 
der kühlen Farbe des Blau“ umreißt Stecher im „Kirchenbild das Institutionell-
Hierarchisch-Juridische“, mit dem die meisten Schwierigkeiten bestehen (6). „Über 
das Blau der Institution muss das Rot des Geistes gelegt werden. Es ist die biblisch-
theologisch-mystische Seite der Kirche.“ (11) Die Gelbschicht ist „die gemeindlich-
offen, geschwisterliche, pastorale Kirche. Es ist die Kirche, die in die dunkle Welt ein 
wenig Helle bringen will.“ (13) Und schließlich: „Der Grau- oder Schwarzdruck“ ist 
„unsere eigene, persönliche Kirchenerfahrung, die positive und die negative, die 
Kirchenfreude und das Kirchenleid, die Kirchenlust und der Kirchenfrust.“ (17) 

  

Kirche als Communio  

  

Eine der Leitideen der Ekklesiologie des II. Vatikanums lautet: communio. Wenn das 
Konzil von communio spricht, meint es primär nicht Organisationsfragen der Kirche. 
Communio bezeichnet nicht die Struktur der Kirche, sondern ihr Wesen, ihr 
Mysterium. Die theologische Leistung des Konzils bestand gerade darin, dass es 
gegenüber der in den letzten drei Jahrhunderten einseitig vorherrschenden 
Konzentration auf die sichtbare und hierarchische Gestalt der Kirche das nur im 
Glauben erfassbare Mysterium der Kirche wieder in den Vordergrund stellte. Der 
erste Teil der Kirchenkonstitution ist überschrieben: „Das Mysterium der Kirche“. Das 
Mysterium der Kirche besteht nach dem Konzil darin, dass wir im Geist durch 
Christus Zugang haben zum Vater, um so der göttlichen Natur teilhaftig zu werden. 
Die communio der Kirche ist vorgebildet und getragen von der trinitarischen 
communio, sie ist Teilhabe an der trinitarischen communio selbst (LG 4; UR 2). Die 
Kirche ist gleichsam die Ikone der trinitarischen Gemeinschaft von Vater, Sohn und 
Heiligem Geist. Damit sagt das Konzil: Nicht die Kirche ist die Antwort auf die 
menschliche Sehnsucht nach Gemeinschaft. Allein in Gottes Selbstmitteilung, in der 
Gemeinschaft und Freundschaft mit Gott kann menschliches Verlangen nach 
Gemeinschaft seine Erfüllung findet. Gott allein ist die letzte Antwort auf die Frage, 
die sich der Mensch selbst ist (GS 21). Die Ekklesiologie ist darum der Gottesfrage 
zu- und untergeordnet, die Kirchenfrage hat sich von der Trinität her zu verstehen. 
Kirchliche Strukturfragen haben deshalb keinen Selbstzweck, sondern sollen helfen, 
dass die Kirche deutlicher Sakrament, d. h. Zeichen und Werkzeug der 
Gemeinschaft mit Gott und der Menschen untereinander, sein kann (LG 1).  

Koinonia/communio bedeutet in den Texten des Konzils ursprünglich nicht 



Gemeinschaft, sondern participatio/Teilhabe, Teilhabe an den von Gott geschenkten 
Gütern des Heils: Teilhabe am Heiligen Geist, am neuen Leben, an der Liebe, am 
Evangelium, vor allem aber an der Eucharistie. Deshalb ist die Eucharistie der 
Höhepunkt der kirchlichen communio (LG 11; AG 9). Darüber hinaus spricht das 
Konzil von Wort und Sakrament (AG 9; AA 6; PO 4; UR 2) bzw. von den zwei 
Tischen, dem Tisch der Eucharistie und dem Tisch des Wortes Gottes (SC 51; DV 
21). Damit hat das Konzil die Kirche als „Schöpfung des Wortes“ (creatura verbi) 
bestimmt (LG 2; 9; DV 21-26). Als eucharistische communio ist die Kirche nicht nur 
Abbild der trinitarischen communio, sondern auch deren Vergegenwärtigung. Sie ist 
nicht nur (äußerliches oder instrumentelles) Heilszeichen und Heilsmittel, sondern 
auch Heilsfrucht. Heil ist nicht von Gemeinschaft zu lösen. 

Die konkrete Kirche ist nun nicht eine Gemeinschaft von ausschließlich Gesunden 
und Reifen, sondern eine höchst gemischte Gesellschaft. In Auseinandersetzung mit 
Eugen Drewermann hat vor einigen Jahren Albert Görres auch dessen idealistisches 
Kirchenbild kritisiert: „Mein Haupteinwand gegen Drewermann sei also klar 
formuliert: Die Kirche ist, wie die Sonne, für alle da. Für Gerechte und Ungerechte, 
Sympathen und Unsympathen, Dumme und Gescheite; für Sentimentale ebenso wie 
Unterkühlte, für Neurotiker, Psychopathen, Sonderlinge, für Heuchler und solche wie 
Natanael, ‚an denen kein Falsch ist’ (Joh 1,47); für Feiglinge und Helden, 
Großherzige und Kleinliche. Für zwanghafte Legalisten, hysterisch Verwahrloste, 
Infantile, Süchtige und Perverse. Auch für kopf- und herzlose Bürokraten, für 
Fanatiker und auch für eine Minderheit von gesunden, ausgeglichenen, reifen, 
seelisch und geistig begabten, liebesfähigen Naturen. Die lange Liste ist nötig, um 
klarzumachen, was man eigentlich von einer Kirche, die aus allen Menschensorten 
ohne Ansehen der Person, von den Gassen und Zäunen wie wahllos zu-
sammengerufen ist und deren Führungspersonal aus diesem bunten Vorrat stammt, 
erwarten kann - wenn nicht ständig Wunder und Verzauberung stattfinden, die uns 
niemand versprochen hat. Heilige, Erleuchtete und Leuchtende sind uns 
versprochen. Wer sie sucht, kann sie finden. Wer sie nicht sucht, wird sie nicht 
einmal entdecken, wenn sie jahrelang neben ihm gehen, weil er sie vielleicht nicht 
wahrhaben will oder kann.“[1]  

  

Sakrament: Zeichen und Werkzeug 

  

Die Kirche ist von ihrem Selbstverständnis her „in Christus gleichsam das 
Sakrament, das heißt Zeichen und Werkzeug für die innigste Vereinigung mit Gott 
wie für die Einheit der ganzen Menschheit.“ (LG 1). Sie ist das „allumfassende 
Sakrament des Heils, welches das Geheimnis der Liebe Gottes zu den Menschen 
zugleich offenbart und verwirklicht“ (GS 45), d.h. Zeugnis für die Rettung der 
Schöpfung durch den trinitarischen Gott. Sie verweist auf das Ziel, nach der Ankunft 
des Reiches Gottes und der Verwirklichung des Heiles der ganzen Menschheit.“ (GS 
45) Ziel der Geschichte ist nicht die Kirche selbst, sondern der „Herr, der Punkt, auf 
den hin alle Bestrebungen der Geschichte und der Kultur konvergieren, der 
Mittelpunkt der Menschheit, die Freude aller Herzen und die Erfüllung ihrer 
Sehnsüchte.“ (GS 45) Diese Universalität der Sendung Christi, die Gnadenpriorität 
durch den Heilswillen Gottes und das Verständnis von Kirche als Sakrament des 



universalen Heils stellen den wirklichen Dissens des Konzils zur 
Priesterbruderschaft, Pius X. dar, wie nicht zuletzt die Auseinandersetzung um die 
Einsetzungsworte (für alle, oder: für viele) deutlich macht. 

  

Ökumene als Priorität 

  

„Daraus ergibt sich dann von selbst, dass es uns um die Einheit der Glaubenden 
gehen muss. Denn ihr Streit, ihr innerer Widerspruch, stellt die Rede von Gott in 
Frage. Daher ist das Mühen um das gemeinsame Glaubenszeugnis der Christen - 
um die Ökumene - in der obersten Priorität mit eingeschlossen. Dazu kommt die 
Notwendigkeit, dass alle, die an Gott glauben, miteinander den Frieden suchen, 
versuchen einander näher zu werden, um so in der Unterschiedenheit ihres 
Gottesbildes doch gemeinsam auf die Quelle des Lichts zuzugehen - der 
interreligiöse Dialog. Wer Gott als Liebe bis ans Ende verkündigt, muss das Zeugnis 
der Liebe geben: den Leidenden in Liebe zugewandt sein, Hass und Feindschaft 
abwehren - die soziale Dimension des christlichen Glaubens.“[2] Ökumene ist nicht 
irgendein Nebenthema oder ein beliebiges Anhängsel in der Kirche, schon gar nicht 
eine Vorstufe zur lautlosen Apostasie, wie es die Lefebvrianer behaupten, sondern 
ein zentrales Thema der Kirche und des II. Vatikanischen Konzils. Ökumene als 
Wille zur Einheit unter den Christen ist Vollzug des eigenen Katholisch-Seins, der 
eigenen Katholizität. Ökumene ist die Weitung des eigenen Christseins auf reale, 
eingeholte Katholizität. Sich im Licht des anderen zu erkennen und sich vom 
anderen befragen zu lassen stärkt und weitet die eigene Position, macht antwortfähig 
und beziehungsfähig. 

  

Ende der „Konsensökumene“? 

  

Zurzeit mehren sich die Stimmen, die in der Ökumene vom Ziel einer Einheit, die 
sich einem gemeinsamen Glauben verpflichtet weiß und eben darin auch sichtbare, 
erfahrbare Einheit ist, mehr und mehr abrücken.[3] Ist diese Zielvorgabe wirklich so 
schnell abzuschreiben? Es ist klar, dass die Vorgabe „sichtbare Einheit“ näher 
definiert werden muss. Gemeint ist keinesfalls uniformistische Einheitlichkeit, mit der 
man das ökumenische Ziel der Einheit im Glauben konterkarieren kann. Aber Ziel 
allen ökumenischen Bemühens sollte nach römisch katholischem Verständnis eine 
Einheit sein, die sich im gemeinsamen Bekennen des apostolischen Glaubens, im 
Verständnis der Sakramente (vornehmlich der Eucharistie und der Taufe) und im 
Verständnis des kirchlichen Amtes eins weiß.  

Es gibt Stimmen, die behaupten: Die Ökumene, sonderlich die Konsensökumene, sei 
an ihr Ende gelangt[4]. Zumindest könne es so wie bisher nicht weitergehen. Das 
geht bis zur Ansicht, die Kirchen seien angesichts ihrer konkreten konfessionellen 
Struktur prinzipiell ökumeneunfähig. Etwas moderater äußern sich jene, denen die 
bisher in theologischen Gesprächen erreichten Annäherungen ausreichend sind für 



eine „Einheit in versöhnter Verschiedenheit“. 

Eine andere Spannung in der Sicht von Ökumene sieht so aus: Da sind auf der einen 
Seite die ökumenischen Fachleute, die um die theologischen Kontroversprobleme 
wissen und diese redlich aufzuarbeiten suchen. Auf der anderen Seite gibt es eine 
Mentalität, die diese Fragestellungen aus der Geschichte als bedeutungslos ansieht. 
Man verweist auf das Desinteresse im säkularen Umfeld an solchen Fragen, auch 
das Desinteresse bei Kirchenmitgliedern und fordert eine Art „Hauruck-Ökumene“. 
Man meint, die Gemeinsamkeit der Kirchen ohne größere Mühe, ohne eigene 
Umkehr und Buße, ohne geistige und geistliche Anstrengung mit Beschlüssen und 
Aktionen herbeiführen zu können, sei es „von oben“ oder „von unten“. Dieser 
„ökumenische Pragmatismus“ sieht überhaupt keine Probleme mehr. Er regelt alles 
nach eigenem Geschmack, ohne sich um irgendwelche kirchliche Vorgaben zu 
scheren, nach dem Motto: „Was gehen uns die Streitigkeiten von gestern an!“  

Ebenso scheint mir eine Ökumene, die als Subjekt des Handelns allein auf eine 
isolierte „Basis“ setzt, zum Scheitern verurteilt, wie eine Ökumene, die von einer 
isolierten „Kirchenobrigkeit“ her denkt. Wirklicher Fortschritt in der Annäherung der 
Kirchen setzt die innere Einheit der kirchlichen Autoritäten mit dem Denken, Beten 
und Handeln der Gläubigen voraus. Das Dekret über den Ökumenismus „Unitatis 
redindegratio“[5] macht ganz klar, dass nicht nur die Hirten, sondern auch die 
Gläubigen verantwortliche und zuständige Subjekte der Ökumene sind (UR 5). 

Meist denkt man sich die Ökumene als einen Weg, der mehr oder weniger 
kontinuierlich auf die vor uns liegende Einheit zuläuft. Dabei übersieht man, dass 
unterschwellig oder manchmal auch ganz offen in wichtigen Bereichen des 
kirchlichen Lebens und Glaubensbewusstseins Entwicklungen eintreten, die die 
Kirchen auseinanderdriften lassen. Als Beispiele verweise ich auf manche 
Entwicklungen im Bereich ethischer Grundüberzeugungen. Auch im Blick auf 
politische Optionen sind jene Fliehkräfte nicht zu unterschätzen, die uns als Kirchen 
bei Stellungnahmen zu scheinbar nichttheologischen Fragen und Entwicklungen in 
der Profangesellschaft auseinanderdriften lassen.  

  

  

Wie kommen wir in der Ökumene weiter? 

  

Ökumene ist eine Dynamik und eine geistgewirkte Bewegung, die vom II. 
Vatikanischen Konzil als „Zeichen der Zeit“ qualifiziert wird (UR 4). Es gilt ernst zu 
machen mit der Tatsache, dass wir in der getrennten Christenheit mehr haben, was 
uns untereinander verbindet als was uns trennt.[6] Josef Ratzinger hatte 1986 die 
Formulierung gebraucht, man müsse „die bestehende Einheit operativ machen“. 
Diese Anregung hat eine doppelte Stoßrichtung: Zum einen müssen 
Unterschiedlichkeiten im Sinne des differenzierten Konsenses miteinander versöhnt 
werden, also als sich nicht gegenseitig ausschließende, wohl aber komplementär 
ergänzende Aspekte der gemeinsamen Einsicht in das Mysterium Christi verstanden 
werden. Dies hat in vorbildlicher Weise die „Gemeinsame Erklärung zur 



Rechtfertigung“ versucht. Zum anderen hat diese Option natürlich auch den Sinn, 
unnötige und vom Zentrum des Glaubens wegführende Ausformungen 
konfessionellen Eigenlebens zurück zu schneiden. Nicht alles, was in der kirchlichen 
Frömmigkeitspraxis und in der Ausgestaltung kirchlichen Lebens uns zugewachsen 
ist, muss bewahrt werden.  

Für die ökumenische Arbeit sind „vertrauensbildende Maßnahmen“ wichtig. Wir 
müssen damit rechnen, dass es immer wieder durch menschliche Schwäche, 
Unaufmerksamkeit aber auch durch echte Schuld zu Rückschlägen in der 
ökumenischen Annäherung kommt. Um solche Phasen durchstehen zu können, 
bedarf es eines angehäuften Kapitals an Vertrauen, das nicht erst in diesen 
kritischen Phasen, sondern schon im Voraus zu bilden ist. Zu diesem 
Vertrauensfundus gehört auch die Bereitschaft, sich freimütig auf Dinge aufmerksam 
zu machen, die für den ökumenischen Partner belastend sind. Mehr freilich noch 
gehört dazu, jene Möglichkeiten der Zusammenarbeit und des gemeinsamen 
Zeugnisses auszuschöpfen, die uns heute schon möglich sind. 

Schließlich möchte ich ausdrücklich die Notwendigkeit ansprechen, in einigen 
besonders die Praxis des ökumenischen Miteinanders betreffenden Problemfeldern 
verantwortbare Regeln zu entwickeln. In seinem Festvortrag anlässlich des 
Patronatsfestes der Philosoph Theologischen Hochschule der Pallottiner in Vallendar 
hat Kardinal Walter Kasper von der Aufgabe gesprochen, nach 
„Einzelfallgerechtigkeit“ zu suchen, d.h. die Anwendung der allgemeinen Sätze mit 
Weisheit und Klugheit, mit Milde und Barmherzigkeit. Es braucht weitere 
seelsorgliche Hilfen für konfessionsverschiedene bzw. -verbindende Ehen, Hilfen, die 
sowohl mit unserem kirchlichen Selbstverständnis als auch mit der konkreten 
Situation dieser Paare in Einklang stehen.  

  

Exkurs: Konfessionsverschiedene evangelisch-katholische Ehen und Familien: 
Pastorale Orientierungshilfe zur Frage der eucharistischen Gemeinschaft[7] 

  

1. Das Ökumenismusdekret des II. Vatikanischen Konzils spricht von zwei 
maßgebenden Prinzipien für die eucharistische Gemeinschaft: die Bezeugung der 
Einheit der Kirche und die Teilnahme an den Mitteln der Gnade (vgl. UR 8). Diese 
Grundprinzipien müssen stets zusammen gesehen werden. Die eucharistische 
Gemeinschaft ist untrennbar an die volle kirchliche Gemeinschaft und deren 
sichtbaren Ausdruck gebunden. Gleichzeitig lehrt die katholische Kirche jedoch, dass 
durch die Taufe die Mitglieder anderer Kirchen und kirchlicher Gemeinschaften in 
einer wirklichen, wenn auch nicht vollkommenen Gemeinschaft mit der katholischen 
Kirche stehen. Ebenso gilt, dass die Taufe ein sakramentales Band der Einheit 
zwischen allen begründet, die durch sie wiedergeboren sind, und dass sie ihrem 
ganzen Wesen nach hinzielt auf die Erlangung der Fülle des Lebens in Christus. Die 
Eucharistie ist für die Getauften eine geistliche Nahrung.[8] Daher rechtfertigt die 
Sorge um die Gnade (UR 8) die Zulassung nichtkatholischer Christen zur 
Kommunion in besonderen Ausnahmefällen oder in schwerer Notlage.[9] 

2. Konfessionsverschiedene Ehen können sich in bestimmten Situationen in 



schwerer (geistlicher) Notlage befinden bzw. als ein solcher Ausnahmefall gesehen 
werden. Die Trennung am Tisch des Herrn kann z. B. zu einer ernsthaften 
Gefährdung des Gnaden- und Glaubenslebens eines der oder beider Ehepartner 
führen, die Einheit der ehelichen Glaubens- und Lebensgemeinschaft gefährden, 
eine Vergleichgültigung gegenüber dem Sakrament und eine Entfremdung vom 
sonntäglichen Gottesdienst sowie vom Leben mit der Kirche fördern. Gerade jene 
Ehepartner leiden unter der Trennung am Tisch des Herrn, die sich ernsthaft 
bemühen, ihr eheliches Leben auf religiös-geistlichen Fundamenten zu gründen. 
Ihrer besonderen Situation muss die pastorale Sorge der Kirche gerecht werden. 

Die auf den Glaubensüberzeugungen der katholischen Kirche beruhenden Normen 
für die Zulassung nichtkatholischer Christen zum Kommunionempfang in der 
katholischen Kirche sehen vor, dass unter gewissen Umständen, in Ausnahmefällen 
und unter gewissen Bedingungen Christen anderer Kirchen und kirchlicher 
Gemeinschaften der Zutritt zur eucharistischen Gemeinschaft gewährt oder sogar 
empfohlen werden kann.[10] In pastoralen Notsituationen können in 
konfessionsverschiedener Ehe lebende Ehepartner unter bestimmten 
Voraussetzungen zum Kommunionempfang in der katholischen Kirche zugelassen 
werden. 

3. Die für eine eucharistische Gemeinschaft in individuellen Ausnahmesituationen 
maßgebenden Grundprinzipien, dass nämlich die Eucharistie Zeichen und Quelle der 
Einheit der Kirche und zugleich geistliche Nahrung ist, werden gerade im Fall 
konfessionsverschiedener Ehen durch einige spezifische theologische Aspekte 
berücksichtigt. Zwischen Getauften bedeutet der gültige Ehevertrag nach 
katholischer Auffassung die Spendung des Ehesakramentes, das ein Zeichen des 
Bundes Christi mit seiner Kirche ist. Über die Taufe hinaus partizipiert der 
nichtkatholische Christ durch dieses Sakrament an der sakramentalen Wirklichkeit 
der Kirche. Ferner verdient auch die von Papst Johannes Paul II in seiner Enzyklika 
„Familiaris Consortio“ entfaltete Lehre Beachtung, nach der die christliche Familie als 
kirchliche Wirklichkeit anzusehen ist und an der Sendung der Kirche teilnimmt[11]. 
Das gilt auch für den nichtkatholischen Elternteil. 

4. Da eine generelle Verweigerung wie eine generelle Zulassung von 
nichtkatholischen Partnern in konfessionsverschiedenen Ehen zur eucharistischen 
Gemeinschaft weder deren eigener Glaubensüberzeugung und den jeweiligen 
individuellen Problemen, noch dem Stand der ökumenischen Dialoge gerecht 
werden, können Christen anderer Konfessionen ausnahmsweise unter folgenden 
Bedingungen die heilige Kommunion empfangen: Es ist ihnen nicht möglich, einen 
Spender der eigenen Gemeinschaft aufzusuchen, was in konkreten Situationen aus 
verschiedenen Gründen gegeben sein kann. Sie müssen von sich aus um die 
Kommunion bitten, in rechter Weise disponiert sein und den katholischen Glauben 
bezüglich der Eucharistie bekunden[12], nämlich, dass sich uns der gekreuzigte und 
erhöhte Herr Jesus Christus in der Eucharistie in der ganzen Realität seiner Gottheit 
und Menschheit schenkt[13] und so seine Kirche aufbaut. Daher fordert die 
Entscheidung für Jesus Christus auch die Entscheidung für seine Kirche. 

5. Da in der Pastoral eine Festschreibung von objektivierbaren Kriterien im Hinblick 
auf eine im Einzelfall gegebene schwere (geistliche) Notlage schwierig ist, kann die 
Feststellung einer solchen Notlage in der Regel nur vom zuständigen Seelsorger 
getroffen werden. Im seelsorgerlichen Gespräch muss vor allem geklärt werden, ob 



und wie das betreffende Ehepaar (und evt. Kinder) die Trennung am Tisch des Herrn 
als Belastung und Gefährdung der ehelichen Lebens- und Glaubensgemeinschaft 
erfährt. Wenn einem nichtkatholischen Ehepartner die volle Mitfeier der Eucharistie 
gewährt wird, ist Sorge dafür zu tragen, dass ein solcher Einzelfall nicht zu einem 
generellen Präzedenzfall wird. 

Die Ökumene-Kommission der österreichischen Bischofskonferenz ist sich bewusst, 
dass das schmerzlich erfahrene Getrenntsein am Tisch des Herrn erst dann 
überwunden ist, wenn das Ziel der vollen Glaubens- und Kirchengemeinschaft 
erreicht ist. Solange die getrennten Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften sich in 
der ökumenischen Zwischenzeit noch auf dem Wege zur Einheit befinden, kann die 
Römisch-katholische Kirche aus Überzeugung und Verantwortung Christen anderer 
Konfessionen nur in Ausnahmefällen die Gemeinschaft am Tisch des Herrn 
gewähren. (Ende Exkurs) 

  

  

Ökumene der Märtyrer  

  

Kann Ökumene gelingen, wenn die Euphorie ermüdet ist? Jede Zeit ist eine Zeit der 
Gnade und des Zeugnisses[14]. Ökumene ist gerade heute auch eine Ökumene der 
Märtyrer: Es stimmt, was der orthodoxe Metropolit von Sankt Petersburg Venjamin 
Kazanskij, der im Jahre 1922 das Martyrium erlitt, am Abend vor seiner Hinrichtung 
notierte: „Die Zeiten haben sich geändert. Es hat sich die Möglichkeit ergeben, aus 
Liebe zu Christus sowohl von den Unsrigen als auch von den Fremden zugefügtes 
Leid zu erdulden. Leiden ist hart, schwer, aber entsprechend dem Maß unserer 
Leiden wird uns auch überreicher Trost zuteil.“ Der deutsche lutherische Pastor Paul 
Schneider verweigerte bei einem Fahnenappell anlässlich des Führergeburtstages 
am 20. April 1938 den Hitlergruß mit der Begründung: „Dieses Verbrechersymbol 
grüße ich nicht!“ Er wurde öffentlich mit Stockschlägen bestraft und in eine 
Einzelzelle des Arrestgebäudes („Bunker“) im Konzentrationslager Buchenwald 
gesperrt. Am Ostersonntag soll er sich trotz größter Schmerzen an den Gitterstäben 
seiner Zelle hochgezogen und den tausenden von Häftlingen draußen auf dem 
Appellplatz zugerufen haben: „Jesus Christus spricht: Ich bin das Licht der Welt. Wer 
mir nachfolgt, wird nicht wandeln in der Finsternis. … So spricht der Herr: Ich bin die 
Auferstehung und das Leben. … Kameraden, hört mich. Hier spricht Pfarrer Paul 
Schneider. Hier wird gefoltert und gemordet. So spricht der Herr: Ich bin die 
Auferstehung und das Leben!“. Weiter kam er nicht. Massive Stockschläge ließen 
den „Prediger von Buchenwald“ wieder verstummen.[15]  

Die Märtyrer des 20. Jahrhunderts sind Krisis, nicht zuletzt für die Kirche selbst, 
insofern sie den unbedingten Anspruch des Reiches Gottes bezeugen und die 
Trennlinie zwischen Heiligkeit und Sünde ziehen. Zudem stellen sie die Frage nach 
der Geschichte kirchlicher Aggression, wenn Juden durch Christen bzw. Christen 
durch Christen zu Märtyrern geworden sind. 



  

Gemeinsames Zeugnis 

  

Ökumene, das ist gemeinsames Zeugnis: „Vor der ganzen Welt sollen alle Christen 
ihren Glauben an den einen dreifaltigen Gott, an den Mensch gewordenen Sohn 
Gottes, unsern Erlöser und Herrn, bekennen und in gemeinsamem Bemühen in 
gegenseitiger Achtung Zeugnis geben für unsere Hoffnung, die nicht zuschanden 
wird. Da in heutiger Zeit die Zusammenarbeit im sozialen Bereich sehr weit verbreitet 
ist, sind alle Menschen ohne Ausnahme zu gemeinsamem Dienst gerufen, erst recht 
diejenigen, die an Gott glauben, am meisten aber alle Christen.“ (UR 12) Zeugnis im 
diakonischen, caritativen und auch im politischen Bereich. Denn Ökumene, Christus-
Gedächtnis im Geist hat eine zutiefst diakonische, karitative Dimension. Im Rahmen 
eines Eröffnungsgottesdienstes am 4. Februar 2001 in Berlin, anlässlich der Tagung 
des Zentralausschusses des Ökumenischen Rates der Kirchen (ÖRK), wurde eine 
„Dekade zur Überwindung von Gewalt“ ausgerufen, um aus der christlichen 
Botschaft eine Kultur der Gewaltlosigkeit und Gewaltfreiheit zu leben. Bereits 1998 
hatte die ÖRK-Vollversammlung in Simbabwe alle Menschen guten Willens 
aufgerufen, sich gemeinsam für die Überwindung der Gewalt einzusetzen, und die 
Mitgliedskirchen des ÖRK hatten sich zu einer Pilgerreise für den Frieden 
verpflichtet. Das Antlitz Jesu erscheint wieder in all den geschundenen Lebewesen, 
die unter Formen der Leben vernichtenden Gewalt leiden. Die 
schöpfungstheologisch begründete Ethik, der Schrei nach Gerechtigkeit, die Sorge 
um den Erhalt der Lebensmöglichkeiten, der Widerstand gegen Gewalt gehören zum 
innersten Auftrag der Ökumene. 

Das Sozialwort des Ökumenischen Rates der Kirchen in Österreich[16] verdankt sich 
einer Initiative des „Dialogs für Österreich“ der römisch-katholischen Kirche auf dem 
Delegiertentag 1998 in Salzburg. Mit dem Sozialwort suchen die Kirchen 
Orientierung zu geben für ein sozial engagiertes Christentum, das sich gemeinsam 
den Herausforderungen der Gesellschaft stellt. Als Kompass will es die Richtung 
einer menschengerechten Entwicklung der Gesellschaft anzeigen. Im Mittelpunkt 
stehen die Menschenwürde und die Verantwortung für die Schöpfung. 
Schlüsselworte sind Beteiligung, Verantwortung, sozialer Zusammenhalt. Zentral für 
eine zukunftsfähige Entwicklung in Wirtschaft und Gesellschaft wird gesehen, dem 
Prinzip Nachhaltigkeit auf allen Ebenen zu entsprechen. Dabei geht es nicht nur um 
die Lebenschancen künftiger Generationen, sondern schon jetzt um die Menschen in 
den ärmeren Ländern. Im Bereich „Arbeit – Wirtschaft - soziale Sicherheit“ 
engagieren sich die Kirchen für „Gute Arbeit“ und für ethische Geldanlage. Sie treten 
ein für eine aktive Arbeitsmarktpolitik und für die Unternehmensinitiative von 
„Corporate Social Responsibility“. 

  

Geistlicher Ökumenismus[17] 

  

Zentral für einen geistlichen Ökumenismus ist das Gebet um die Einheit und das 



gemeinsame Gebet um diese Einheit (UR 4). Beten um Einheit, das darf zuallererst 
und zuletzt verbunden sein mit dem Dank an Gott: Das ökumenische Miteinander 
vermittelt eine Ahnung vom großen Reichtum des konfessionell geprägten 
Glaubenslebens. In allen Unterschieden und auch Spannungen ist es ein 
gegenseitiges Geben und Empfangen, des gemeinsamen Betens und Feiern, des 
Hörens auf die Schrift, des Lernens vom anderen. In der Ökumene des Lebens, d. h. 
im diakonischen Handeln, im missionarischen Wirken und in den Feiern des 
Glaubens wird die Verbundenheit gelebt. 

Damit hängt eng zusammen: Die Ökumene braucht die je eigene Umkehr und Buße 
der Christen und der Kirche insgesamt. Zentral für einen geistlichen Ökumenismus 
ist die Reue über die Verfehlungen, Grausamkeiten, Herzensfehler und 
Fehlhaltungen in der Vergangenheit. Johannes Paul II. hat in seiner Vergebungsbitte 
im Jahr 2000 von einer „Reinigung des Gedächtnisses“ gesprochen. Zu Umkehr und 
Buße in der Ökumene gehört das klare Bewusstsein der Sünde der Spaltung, der 
andauernden Sünde, zumindest der Wunde und Verwundung durch die andauernde 
Spaltung. Man könnte auch vom ökumenischen „Dialog der Bekehrung“ sprechen: 
„Diese Bekehrung des Herzens und die Heiligkeit des Lebens ist in Verbindung mit 
dem privaten und öffentlichen Gebet für die Einheit der Christen als die Seele der 
ganzen ökumenischen Bewegung anzusehen; sie kann mit Recht geistlicher 
Ökumenismus genannt werden.“[18] Ohne Selbstevangelisierung der Kirchen hat die 
Ökumene keine tragfähigen Grundlagen. Ziel der Umkehr ist die Bekehrung zu 
Christus und die Erneuerung durch Christus. 

  

Grundhaltungen 

  

Im ökumenischen Miteinander gilt es den ökumenischen Partner nicht als 
Konkurrenten, als Gegner oder Feind zu betrachten, sondern als noch getrennten 
Bruder und Schwester auf der Basis der gemeinsamen Taufe, die uns zu Christen 
macht, einander sakramental, d.h. in Gottes Kraft verbindet und in die Gemeinschaft 
der Kirche einbindet, auch wenn diese noch verschieden verstanden wird. Wo 
evangelische Christen/Kirchen stärker werden, werden Katholiken nicht schwächer, 
sondern wachsen an Bedeutung, Gewicht und Praxis. Denn es steigt der christlich 
kirchliche Grundwasserspiegel. 

Wichtig ist eine Gesprächskultur, in welcher der ökumenische Partner jeweils 
zuhören kann und sich verstanden fühlt, in seinem Selbstverständnis ernst 
genommen be- und geachtet als Subjekt, das selbst entscheidet (nicht über das 
entschieden wird). Im Dialog entsteht eine Gemeinschaft der Beziehung, des sich 
Verstehens, der Verbundenheit, auch wenn kein Konsens zustande kommt. 

Entscheidend für eine ökumenische Dynamik ist es den ausschließenden Charakter 
von Katholisch und Evangelisch aufzugeben: weil etwas katholisch ist, ist es damit 
noch nicht unvereinbar mit evangelisch und somit abzulehnen. Das war das alte 
abgrenzende und ausgrenzende Paradigma, bei dem die eigene Identität durch 
Andersheit, nicht durch Gemeinsamkeit oder im Gemeinsamen gesucht wurde. In 
der Ökumene dürfen wir den jeweils anderen im Lichte Christi sehen. Weil etwas 



evangelisch ist, ist es damit noch nicht unkatholisch, akatholisch oder antikatholisch. 
Evangelisches kann sehr wohl katholisch sein. Der gemeinsame Blick auf Christus 
regelt das Miteinander neu. Da geht es nicht mehr um die Betonung von 
Gruppenidentitäten oder um Machtspiele. Gegenseitige Annahme ist etwas anderes 
als gegenseitige Anerkennung. Gegenseitige Annahme eröffnet Verwandlung und 
relativiert die eigene Position. Ökumene wächst, wenn der Reichtum der Gaben des 
anderen seine Charismen und Stärken rezipiert werden.  

Schließlich: Habe ich einen Freund oder Vertrauten in der anderen Kirche? Dann 
kann ich nicht mehr in cumulo oder Bausch und Bogen die anderen ablehnen, 
sondern weiß aus Erfahrung, welche Frucht aus ihrem Glauben, ihrer Gemeinschaft 
wächst! Dann habe ich jemanden, den ich inoffiziell, vertrauensvoll fragen kann, 
wenn ich etwas bei den anderen nicht verstehe, wenn mir etwas bei ihnen aufstößt 
oder mich ärgert oder zum Anstoß wird. Und: Bin ich für jemanden anderen aus einer 
anderen Kirche eine solche Vertrauensperson in der katholischen Kirche? 

 

Manfred Scheuer

[1] in: Albert Görres/Walter Kasper (Hrsg.), Tiefenpsychologische Deutung des 
Glaubens? Anfragen an Eugen Drewermann (QD 113), Freiburg 1988, 134. 

[2] Brief von Papst Benedikt XVI. in Sachen Aufhebung der Exkommunikation der vier
von Erzbischof Lefebvre geweihten Bischöfe, in: Osservatore Romano 12/2009. 

[3] Vgl. dazu Joachim Wanke, Neuer Konfessionalismus? Anmerkungen zur
ökumenischen Situation aus katholischer Sicht. Vortrag auf der 50. Europäischen 
Tagung für Konfessionskunde am 24.2.2006 in Bensheim. Vgl. ders.: Erlahmt der
ökumenische Impuls? Anmerkungen aus der ökumenischen Praxis, in: Cath 53
(1999) 95-108. 

[4] Vgl. Ulrich Körtner, Wohin steuert die Ökumene? Vom Konsens- zum 
Differenzmodell, Göttingen 2005; Karl-Heinz Menke, Sakramentalität. Wesen und 
Wunde des Katholizismus, Regensburg 2012. 

[5] Dekret über den Ökumenismus „Unitatis redindegratio“, in Herders Theologischer 
Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. von Peter Hünermann und
Bernd Jochen Hilberath, Bd. 1, Freiburg – Basel – Wien 2005, 211-241. 

[6] Johannes Paul II., Ut unum sint Nr. 22 (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls,
hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz Nr. 121) Bonn 1995. 

[7] Die folgenden Überlegungen stimmen weitgehend mit den Ausführungen der
Ökumene-Kommission der Deutschen Bischofskonferenz in einem
Antwortschreiben an die Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen in Nürnberg vom
11. Februar 1997 überein. Sie wurden im Auftrag der Ökumene-Kommission der 



katholischen Österreichischen Bischofskonferenz bzw. der Gemischt Evangelisch-
Katholischen Kommission in Österreich von Bernd Körner, Hermann Miklas und
Erika Tuppy überarbeitet und im Juni 2011 der Österreichischen Bischofskonferenz 
sowie im November 2011 der Kongregation für die Glaubenslehre vorgelegt. 

[8] Direktorium zur Ausführung der Prinzipien und Normen über den Ökumenismus,
Päpstlicher Rat zur Förderung der Einheit der Christen, Verlautbarungen des
Apostolischen Stuhls 110, hg.: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn
1993. Nr. 129. 

[9] Vgl. CIC Can. 844 § 4. 

[10] Vgl. Direktorium zur Ausführung der Prinzipien und Normen über den
Ökumenismus, Päpstlicher Rat zur Förderung der Einheit der Christen,
Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 110, hg.: Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz, Bonn 1993. Nr. 129. 

[11] Vgl. Johannes Paul II., Apostolisches Schreiben Familiaris consortio (22 1981),
Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 33, Bonn 1981, Nr. 49ff. 

[12] Vgl. CIC can. 844 § 4; Direktorium zur Ausführung der Prinzipien und Normen 
über den Ökumenismus, Päpstlicher Rat zur Förderung der Einheit der Christen,
Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls ; 110, hg.: Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz, Bonn 1993. Nr. 131. 

[13] Vgl. Harding Meyer (Hg.), Dokumente wachsender Übereinstimmung I. Paderborn
- Frankfurt a. M. 1983, 506. 

[14] Vgl. dazu: Andrea Riccardi, Salz der Erde, Licht der Welt. Glaubenszeugnis und 
Christenverfolgung im 20. Jahrhundert. Mit einem Vorwort von Manfred Scheuer,
Freiburg i. B. 2002, 47f. (Venjamin Kazanskij), 138f. (Franz Jägerstätter), 155f.
(Paul Schneider). 

[15] Vgl. Paul Schneider, Der Prediger von Buchenwald, hg. von M. Schneider,
Stuttgart 2005. 

[16] Vgl. dazu Alois Riedlsberger SJ, Das Sozialwort des Ökumenischen Rates der Kirchen in 
Österreich, in: Begegnung und Inspiration. 50 Jahre Ökumene in Österreich, hg. vom Ökumenischen 
Rat der Kirchen in Österreich, Wien-Graz-Klagenfurt 2008, 186-193. 

[17] Vgl. Burkhart Neumann, Nehmt einander an, wie auch Christus uns angenommen
hat. Bausteine zu einer Spiritualität der Ökumene, in: GuL 2003, 192-196. 

[18] UR 8; vgl. Johannes Paul II., Ut unum sint Nr. 35 (Verlautbarungen des 
Apostolischen Stuhls, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz Nr.
121) Bonn 1995.   

 
 


