Christus-Gedéachtnis im Geist

Anmerkungen zur Okumene

Kirche im Vierfarbendruck

Bischof Reinhold Stecher sah die Kirche im Vierfarbendruck, nicht Schwarz-Weil3,
nicht fundamentalistisch, auch nicht mit liberaler Gleichgultigkeit, sondern bunt. ,Mit
der kiihlen Farbe des Blau* umreif3t Stecher im ,Kirchenbild das Institutionell-
Hierarchisch-Juridische”, mit dem die meisten Schwierigkeiten bestehen (6). ,Uber
das Blau der Institution muss das Rot des Geistes gelegt werden. Es ist die biblisch-
theologisch-mystische Seite der Kirche.” (11) Die Gelbschicht ist ,die gemeindlich-
offen, geschwisterliche, pastorale Kirche. Es ist die Kirche, die in die dunkle Welt ein
wenig Helle bringen will.“ (13) Und schliellich: ,Der Grau- oder Schwarzdruck" ist
Lunsere eigene, personliche Kirchenerfahrung, die positive und die negative, die
Kirchenfreude und das Kirchenleid, die Kirchenlust und der Kirchenfrust.” (17)

Kirche als Communio

Eine der Leitideen der Ekklesiologie des Il. Vatikanums lautet: communio. Wenn das
Konzil von communio spricht, meint es primar nicht Organisationsfragen der Kirche.
Communio bezeichnet nicht die Struktur der Kirche, sondern ihr Wesen, ihr
Mysterium. Die theologische Leistung des Konzils bestand gerade darin, dass es
gegenuber der in den letzten drei Jahrhunderten einseitig vorherrschenden
Konzentration auf die sichtbare und hierarchische Gestalt der Kirche das nur im
Glauben erfassbare Mysterium der Kirche wieder in den Vordergrund stellte. Der
erste Teil der Kirchenkonstitution ist Uberschrieben: ,Das Mysterium der Kirche“. Das
Mysterium der Kirche besteht nach dem Konzil darin, dass wir im Geist durch
Christus Zugang haben zum Vater, um so der gottlichen Natur teilhaftig zu werden.
Die communio der Kirche ist vorgebildet und getragen von der trinitarischen
communio, sie ist Teilhabe an der trinitarischen communio selbst (LG 4; UR 2). Die
Kirche ist gleichsam die Ikone der trinitarischen Gemeinschaft von Vater, Sohn und
Heiligem Geist. Damit sagt das Konzil: Nicht die Kirche ist die Antwort auf die
menschliche Sehnsucht nach Gemeinschaft. Allein in Gottes Selbstmitteilung, in der
Gemeinschaft und Freundschaft mit Gott kann menschliches Verlangen nach
Gemeinschaft seine Erfullung findet. Gott allein ist die letzte Antwort auf die Frage,
die sich der Mensch selbst ist (GS 21). Die Ekklesiologie ist darum der Gottesfrage
zu- und untergeordnet, die Kirchenfrage hat sich von der Trinitat her zu verstehen.
Kirchliche Strukturfragen haben deshalb keinen Selbstzweck, sondern sollen helfen,
dass die Kirche deutlicher Sakrament, d. h. Zeichen und Werkzeug der
Gemeinschaft mit Gott und der Menschen untereinander, sein kann (LG 1).

Koinonia/communio bedeutet in den Texten des Konzils urspringlich nicht



Gemeinschaft, sondern participatio/Teilhabe, Teilhabe an den von Gott geschenkten
Gutern des Heils: Teilhabe am Heiligen Geist, am neuen Leben, an der Liebe, am
Evangelium, vor allem aber an der Eucharistie. Deshalb ist die Eucharistie der
Hohepunkt der kirchlichen communio (LG 11; AG 9). Daruiber hinaus spricht das
Konzil von Wort und Sakrament (AG 9; AA 6; PO 4; UR 2) bzw. von den zwei
Tischen, dem Tisch der Eucharistie und dem Tisch des Wortes Gottes (SC 51; DV
21). Damit hat das Konzil die Kirche als ,Schopfung des Wortes” (creatura verbi)
bestimmt (LG 2; 9; DV 21-26). Als eucharistische communio ist die Kirche nicht nur
Abbild der trinitarischen communio, sondern auch deren Vergegenwartigung. Sie ist
nicht nur (&uRerliches oder instrumentelles) Heilszeichen und Heilsmittel, sondern
auch Heilsfrucht. Heil ist nicht von Gemeinschaft zu l6sen.

Die konkrete Kirche ist nun nicht eine Gemeinschatft von ausschlie3lich Gesunden
und Reifen, sondern eine hochst gemischte Gesellschaft. In Auseinandersetzung mit
Eugen Drewermann hat vor einigen Jahren Albert GoOrres auch dessen idealistisches
Kirchenbild kritisiert: ,Mein Haupteinwand gegen Drewermann sei also klar
formuliert: Die Kirche ist, wie die Sonne, fur alle da. Fur Gerechte und Ungerechte,
Sympathen und Unsympathen, Dumme und Gescheite; fir Sentimentale ebenso wie
Unterkihlte, fir Neurotiker, Psychopathen, Sonderlinge, fir Heuchler und solche wie
Natanael, ,an denen kein Falsch ist’ (Joh 1,47); fur Feiglinge und Helden,
Grol3herzige und Kleinliche. Fur zwanghafte Legalisten, hysterisch Verwahrloste,
Infantile, Stchtige und Perverse. Auch fur kopf- und herzlose Burokraten, fur
Fanatiker und auch fur eine Minderheit von gesunden, ausgeglichenen, reifen,
seelisch und geistig begabten, liebesfahigen Naturen. Die lange Liste ist nétig, um
klarzumachen, was man eigentlich von einer Kirche, die aus allen Menschensorten
ohne Ansehen der Person, von den Gassen und Zaunen wie wabhllos zu-
sammengerufen ist und deren Fiuhrungspersonal aus diesem bunten Vorrat stammt,
erwarten kann - wenn nicht standig Wunder und Verzauberung stattfinden, die uns
niemand versprochen hat. Heilige, Erleuchtete und Leuchtende sind uns
versprochen. Wer sie sucht, kann sie finden. Wer sie nicht sucht, wird sie nicht
einmal entdecken, wenn sii]jahrelang neben ihm gehen, weil er sie vielleicht nicht
wahrhaben will oder kann.*

Sakrament: Zeichen und Werkzeug

Die Kirche ist von ihrem Selbstverstandnis her ,in Christus gleichsam das
Sakrament, das heil3t Zeichen und Werkzeug fir die innigste Vereinigung mit Gott
wie flr die Einheit der ganzen Menschheit.“ (LG 1). Sie ist das ,allumfassende
Sakrament des Heils, welches das Geheimnis der Liebe Gottes zu den Menschen
zugleich offenbart und verwirklicht” (GS 45), d.h. Zeugnis fur die Rettung der
Schopfung durch den trinitarischen Gott. Sie verweist auf das Ziel, nach der Ankunft
des Reiches Gottes und der Verwirklichung des Heiles der ganzen Menschheit.” (GS
45) Ziel der Geschichte ist nicht die Kirche selbst, sondern der ,Herr, der Punkt, auf
den hin alle Bestrebungen der Geschichte und der Kultur konvergieren, der
Mittelpunkt der Menschheit, die Freude aller Herzen und die Erfillung ihrer
Sehnsichte.” (GS 45) Diese Universalitat der Sendung Christi, die Gnadenprioritat
durch den Heilswillen Gottes und das Verstandnis von Kirche als Sakrament des



universalen Heils stellen den wirklichen Dissens des Konzils zur
Priesterbruderschaft, Pius X. dar, wie nicht zuletzt die Auseinandersetzung um die
Einsetzungsworte (fur alle, oder: fur viele) deutlich macht.

Okumene als Prioritat

.Daraus ergibt sich dann von selbst, dass es uns um die Einheit der Glaubenden
gehen muss. Denn ihr Streit, ihr innerer Widerspruch, stellt die Rede von Gott in
Frage. Daher ist das Miuhen um das gemeinsame Glaubenszeugnis der Christen -
um die Okumene - in der obersten Prioritat mit eingeschlossen. Dazu kommt die
Notwendigkeit, dass alle, die an Gott glauben, miteinander den Frieden suchen,
versuchen einander ndher zu werden, um so in der Unterschiedenheit ihres
Gottesbildes doch gemeinsam auf die Quelle des Lichts zuzugehen - der
interreligiose Dialog. Wer Gott als Liebe bis ans Ende verkiindigt, muss das Zeugnis
der Liebe geben: den Leidenden in Liebe zugewandt sein, Hass und Feindschaft
abwehren - die soziale Dimension des christlichen Glaubens.“ Okumene ist nicht
irgendein Nebenthema oder ein beliebiges Anhangsel in der Kirche, schon gar nicht
eine Vorstufe zur lautlosen Apostasie, wie es die Lefebvrianer behaupten, sondern
ein zentrales Thema der Kirche und des Il. Vatikanischen Konzils. Okumene als
Wille zur Einheit unter den Christen ist Vollzug des eigenen Katholisch-Seins, der
eigenen Katholizitat. Okumene ist die Weitung des eigenen Christseins auf reale,
eingeholte Katholizitat. Sich im Licht des anderen zu erkennen und sich vom
anderen befragen zu lassen starkt und weitet die eigene Position, macht antwortfahig
und beziehungsfahig.

Ende der ,Konsens6kumene“?

Zurzeit mehren sich die Stimmen, die in der Okumene vom Ziel einer Einheit, die
sich einem gemeinsamen Glauben verpflichtet weil3 und eben darin auch sichtbare,
erfahrbare Einheit ist, mehr und mehr abriicken.2! Ist diese Zielvorgabe wirklich so
schnell abzuschreiben? Es ist klar, dass die Vorgabe ,sichtbare Einheit* naher
definiert werden muss. Gemeint ist keinesfalls uniformistische Einheitlichkeit, mit der
man das 6kumenische Ziel der Einheit im Glauben konterkarieren kann. Aber Ziel
allen 6kumenischen Bemihens sollte nach rémisch katholischem Verstandnis eine
Einheit sein, die sich im gemeinsamen Bekennen des apostolischen Glaubens, im
Verstandnis der Sakramente (vornehmlich der Eucharistie und der Taufe) und im
Verstandnis des kirchlichen Amtes eins weil3.

Es gibt Stimmen, die behaupten: Die Okumene, sonderlich die Konsensokumene, sei
an ihr Ende gelangt™.. Zumindest kdnne es so wie bisher nicht weitergehen. Das
geht bis zur Ansicht, die Kirchen seien angesichts ihrer konkreten konfessionellen
Struktur prinzipiell 6kumeneunfahig. Etwas moderater uf3ern sich jene, denen die
bisher in theologischen Gesprachen erreichten Annaherungen ausreichend sind fur



eine ,Einheit in versdhnter Verschiedenheit".

Eine andere Spannung in der Sicht von Okumene sieht so aus: Da sind auf der einen
Seite die 6kumenischen Fachleute, die um die theologischen Kontroversprobleme
wissen und diese redlich aufzuarbeiten suchen. Auf der anderen Seite gibt es eine
Mentalitat, die diese Fragestellungen aus der Geschichte als bedeutungslos ansieht.
Man verweist auf das Desinteresse im sékularen Umfeld an solchen Fragen, auch
das Desinteresse bei Kirchenmitgliedern und fordert eine Art ,Hauruck-Okumene®.
Man meint, die Gemeinsamkeit der Kirchen ohne grol3ere Mihe, ohne eigene
Umkehr und Bul3e, ohne geistige und geistliche Anstrengung mit Beschlissen und
Aktionen herbeifiihren zu kdnnen, sei es ,von oben“ oder ,von unten®. Dieser
»okumenische Pragmatismus" sieht tiberhaupt keine Probleme mehr. Er regelt alles
nach eigenem Geschmack, ohne sich um irgendwelche kirchliche Vorgaben zu
scheren, nach dem Motto: ,Was gehen uns die Streitigkeiten von gestern an!®

Ebenso scheint mir eine Okumene, die als Subjekt des Handelns allein auf eine
isolierte ,Basis" setzt, zum Scheitern verurteilt, wie eine Okumene, die von einer
isolierten ,Kirchenobrigkeit“ her denkt. Wirklicher Fortschritt in der Annaherung der
Kirchen setzt die innere Einheit der kirchlichen Autoritaten mit dem Denken, Beten
und Handeln der Glaubigen voraus. Das Dekret iber den Okumenismus ,Unitatis
redindegratio“® macht ganz klar, dass nicht nur die Hirten, sondern auch die
Glaubigen verantwortliche und zustandige Subjekte der Okumene sind (UR 5).

Meist denkt man sich die Okumene als einen Weg, der mehr oder weniger
kontinuierlich auf die vor uns liegende Einheit zulauft. Dabei tGbersieht man, dass
unterschwellig oder manchmal auch ganz offen in wichtigen Bereichen des
kirchlichen Lebens und Glaubensbewusstseins Entwicklungen eintreten, die die
Kirchen auseinanderdriften lassen. Als Beispiele verweise ich auf manche
Entwicklungen im Bereich ethischer Grundiberzeugungen. Auch im Blick auf
politische Optionen sind jene Fliehkrafte nicht zu unterschatzen, die uns als Kirchen
bei Stellungnahmen zu scheinbar nichttheologischen Fragen und Entwicklungen in
der Profangesellschaft auseinanderdriften lassen.

Wie kommen wir in der Okumene weiter?

Okumene ist eine Dynamik und eine geistgewirkte Bewegung, die vom II.
Vatikanischen Konzil als ,Zeichen der Zeit qualifiziert wird (UR 4). Es gilt ernst zu
machen mit der Tatsache, dass wir in der getrennten Christenheit mehr haben, was
uns untereinander verbindet als was uns trennt.!®! Josef Ratzinger hatte 1986 die
Formulierung gebraucht, man musse ,die bestehende Einheit operativ machen*.
Diese Anregung hat eine doppelte Stof3richtung: Zum einen missen
Unterschiedlichkeiten im Sinne des differenzierten Konsenses miteinander versohnt
werden, also als sich nicht gegenseitig ausschliel3ende, wohl aber komplementar
erganzende Aspekte der gemeinsamen Einsicht in das Mysterium Christi verstanden
werden. Dies hat in vorbildlicher Weise die ,Gemeinsame Erklarung zur



Rechtfertigung” versucht. Zum anderen hat diese Option nattrlich auch den Sinn,
unnotige und vom Zentrum des Glaubens wegfiihrende Ausformungen
konfessionellen Eigenlebens zurlick zu schneiden. Nicht alles, was in der kirchlichen
Frommigkeitspraxis und in der Ausgestaltung kirchlichen Lebens uns zugewachsen
ist, muss bewahrt werden.

Fur die 6kumenische Arbeit sind ,vertrauensbildende MaRnahmen* wichtig. Wir
mussen damit rechnen, dass es immer wieder durch menschliche Schwache,
Unaufmerksamkeit aber auch durch echte Schuld zu Ruckschlagen in der
Okumenischen Annaherung kommt. Um solche Phasen durchstehen zu kénnen,
bedarf es eines angehauften Kapitals an Vertrauen, das nicht erst in diesen
kritischen Phasen, sondern schon im Voraus zu bilden ist. Zu diesem
Vertrauensfundus gehort auch die Bereitschatft, sich freimitig auf Dinge aufmerksam
zu machen, die fur den 6kumenischen Partner belastend sind. Mehr freilich noch
gehort dazu, jene Moglichkeiten der Zusammenarbeit und des gemeinsamen
Zeugnisses auszuschopfen, die uns heute schon mdglich sind.

Schlief3lich mdchte ich ausdriicklich die Notwendigkeit ansprechen, in einigen
besonders die Praxis des 6kumenischen Miteinanders betreffenden Problemfeldern
verantwortbare Regeln zu entwickeln. In seinem Festvortrag anlasslich des
Patronatsfestes der Philosoph Theologischen Hochschule der Pallottiner in Vallendar
hat Kardinal Walter Kasper von der Aufgabe gesprochen, nach
.Einzelfallgerechtigkeit“ zu suchen, d.h. die Anwendung der allgemeinen Satze mit
Weisheit und Klugheit, mit Milde und Barmherzigkeit. Es braucht weitere
seelsorgliche Hilfen fur konfessionsverschiedene bzw. -verbindende Ehen, Hilfen, die
sowohl mit unserem kirchlichen Selbstverstandnis als auch mit der konkreten
Situation dieser Paare in Einklang stehen.

Exkurs: Konfessionsverschiedene evangelisch-katholische Ehen und Familien:
Pastorale Orientierungshilfe zur Frage der eucharistischen GemeinschaftZ

1. Das Okumenismusdekret des II. Vatikanischen Konzils spricht von zwei
mafigebenden Prinzipien fur die eucharistische Gemeinschaft: die Bezeugung der
Einheit der Kirche und die Teilnahme an den Mitteln der Gnade (vgl. UR 8). Diese
Grundprinzipien mussen stets zusammen gesehen werden. Die eucharistische
Gemeinschaft ist untrennbar an die volle kirchliche Gemeinschaft und deren
sichtbaren Ausdruck gebunden. Gleichzeitig lehrt die katholische Kirche jedoch, dass
durch die Taufe die Mitglieder anderer Kirchen und kirchlicher Gemeinschaften in
einer wirklichen, wenn auch nicht vollkommenen Gemeinschaft mit der katholischen
Kirche stehen. Ebenso gilt, dass die Taufe ein sakramentales Band der Einheit
zwischen allen begriindet, die durch sie wiedergeboren sind, und dass sie ihrem
ganzen Wesen nach hinzielt auf die Erlangung der Flle des Lebens in Christus. Die
Eucharistie ist fir die Getauften eine geistliche Nahrung.®! Daher rechtfertigt die
Sorge um die Gnade (UR 8) die Zulassung nichtkatholischer Christen zur
Kommunion in besonderen Ausnahmefallen oder in schwerer Notlage.2

2. Konfessionsverschiedene Ehen kdnnen sich in bestimmten Situationen in



schwerer (geistlicher) Notlage befinden bzw. als ein solcher Ausnahmefall gesehen
werden. Die Trennung am Tisch des Herrn kann z. B. zu einer ernsthaften
Gefahrdung des Gnaden- und Glaubenslebens eines der oder beider Ehepartner
fuhren, die Einheit der ehelichen Glaubens- und Lebensgemeinschaft gefahrden,
eine Vergleichgultigung gegeniiber dem Sakrament und eine Entfremdung vom
sonntaglichen Gottesdienst sowie vom Leben mit der Kirche fordern. Gerade jene
Ehepartner leiden unter der Trennung am Tisch des Herrn, die sich ernsthaft
bemuhen, ihr eheliches Leben auf religids-geistlichen Fundamenten zu griinden.
Ihrer besonderen Situation muss die pastorale Sorge der Kirche gerecht werden.

Die auf den Glaubensuberzeugungen der katholischen Kirche beruhenden Normen
fur die Zulassung nichtkatholischer Christen zum Kommunionempfang in der
katholischen Kirche sehen vor, dass unter gewissen Umstanden, in Ausnahmeféllen
und unter gewissen Bedingungen Christen anderer Kirchen und kirchlicher
Gemeinschaften der Zutritt zur eucharistischen Gemeinschaft gewéahrt oder sogar
empfohlen werden kann.2% In pastoralen Notsituationen kénnen in
konfessionsverschiedener Ehe lebende Ehepartner unter bestimmten
Voraussetzungen zum Kommunionempfang in der katholischen Kirche zugelassen
werden.

3. Die fur eine eucharistische Gemeinschatft in individuellen Ausnahmesituationen
maf3gebenden Grundprinzipien, dass namlich die Eucharistie Zeichen und Quelle der
Einheit der Kirche und zugleich geistliche Nahrung ist, werden gerade im Fall
konfessionsverschiedener Ehen durch einige spezifische theologische Aspekte
bertcksichtigt. Zwischen Getauften bedeutet der gultige Ehevertrag nach
katholischer Auffassung die Spendung des Ehesakramentes, das ein Zeichen des
Bundes Christi mit seiner Kirche ist. Uber die Taufe hinaus partizipiert der
nichtkatholische Christ durch dieses Sakrament an der sakramentalen Wirklichkeit
der Kirche. Ferner verdient auch die von Papst Johannes Paul Il in seiner Enzyklika
.Familiaris Consortio“ entfaltete Lehre Beachtung, nach der die christliche Familie als
kirchliche Wirklichkeit anzusehen ist und an der Sendung der Kirche teilnimmt.,
Das gilt auch fir den nichtkatholischen Elternteil.

4. Da eine generelle Verweigerung wie eine generelle Zulassung von
nichtkatholischen Partnern in konfessionsverschiedenen Ehen zur eucharistischen
Gemeinschaft weder deren eigener Glaubensiiberzeugung und den jeweiligen
individuellen Problemen, noch dem Stand der 6kumenischen Dialoge gerecht
werden, kdnnen Christen anderer Konfessionen ausnahmsweise unter folgenden
Bedingungen die heilige Kommunion empfangen: Es ist ihnen nicht mdglich, einen
Spender der eigenen Gemeinschaft aufzusuchen, was in konkreten Situationen aus
verschiedenen Grinden gegeben sein kann. Sie missen von sich aus um die
Kommunion bitten, in rechter Weise disponiert sein und den katholischen Glauben
beziiglich der Eucharistie bekunden®2, namlich, dass sich uns der gekreuzigte und
erhohte Herr Jesus Christus in der Eucharistie in der ganzen Realitat seiner Gottheit
und Menschheit schenkt®3! und so seine Kirche aufbaut. Daher fordert die
Entscheidung fir Jesus Christus auch die Entscheidung fur seine Kirche.

5. Da in der Pastoral eine Festschreibung von objektivierbaren Kriterien im Hinblick
auf eine im Einzelfall gegebene schwere (geistliche) Notlage schwierig ist, kann die
Feststellung einer solchen Notlage in der Regel nur vom zustandigen Seelsorger

getroffen werden. Im seelsorgerlichen Gespréach muss vor allem geklart werden, ob



und wie das betreffende Ehepaar (und evt. Kinder) die Trennung am Tisch des Herrn
als Belastung und Gefahrdung der ehelichen Lebens- und Glaubensgemeinschaft
erfahrt. Wenn einem nichtkatholischen Ehepartner die volle Mitfeier der Eucharistie
gewahrt wird, ist Sorge dafir zu tragen, dass ein solcher Einzelfall nicht zu einem
generellen Prazedenzfall wird.

Die Okumene-Kommission der dsterreichischen Bischofskonferenz ist sich bewusst,
dass das schmerzlich erfahrene Getrenntsein am Tisch des Herrn erst dann
uberwunden ist, wenn das Ziel der vollen Glaubens- und Kirchengemeinschatft
erreicht ist. Solange die getrennten Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften sich in
der 6kumenischen Zwischenzeit noch auf dem Wege zur Einheit befinden, kann die
Romisch-katholische Kirche aus Uberzeugung und Verantwortung Christen anderer
Konfessionen nur in Ausnahmeféllen die Gemeinschaft am Tisch des Herrn
gewahren. (Ende Exkurs)

Okumene der Martyrer

Kann Okumene gelingen, wenn die Euphorie ermiidet ist? Jede Zeit ist eine Zeit der
Gnade und des Zeugnisses®¥. Okumene ist gerade heute auch eine Okumene der
Martyrer: Es stimmt, was der orthodoxe Metropolit von Sankt Petersburg Venjamin
Kazanskij, der im Jahre 1922 das Martyrium erlitt, am Abend vor seiner Hinrichtung
notierte: ,Die Zeiten haben sich geédndert. Es hat sich die Méglichkeit ergeben, aus
Liebe zu Christus sowohl von den Unsrigen als auch von den Fremden zugefugtes
Leid zu erdulden. Leiden ist hart, schwer, aber entsprechend dem Mal3 unserer
Leiden wird uns auch tberreicher Trost zuteil.” Der deutsche lutherische Pastor Paul
Schneider verweigerte bei einem Fahnenappell anléasslich des Fuhrergeburtstages
am 20. April 1938 den Hitlergruf3 mit der Begriindung: ,Dieses Verbrechersymbol
gruRe ich nicht!* Er wurde offentlich mit Stockschlagen bestraft und in eine
Einzelzelle des Arrestgebaudes (,Bunker®) im Konzentrationslager Buchenwald
gesperrt. Am Ostersonntag soll er sich trotz gréfdter Schmerzen an den Gitterstaben
seiner Zelle hochgezogen und den tausenden von Héftlingen drauf3en auf dem
Appellplatz zugerufen haben: ,Jesus Christus spricht: Ich bin das Licht der Welt. Wer
mir nachfolgt, wird nicht wandeln in der Finsternis. ... So spricht der Herr: Ich bin die
Auferstehung und das Leben. ... Kameraden, hort mich. Hier spricht Pfarrer Paul
Schneider. Hier wird gefoltert und gemordet. So spricht der Herr: Ich bin die
Auferstehung und das Leben!". Weiter kam er nicht. Massive Stockschlage lieRen
den ,Prediger von Buchenwald“ wieder verstummen.23!

Die Martyrer des 20. Jahrhunderts sind Krisis, nicht zuletzt fir die Kirche selbst,
insofern sie den unbedingten Anspruch des Reiches Gottes bezeugen und die
Trennlinie zwischen Heiligkeit und Sinde ziehen. Zudem stellen sie die Frage nach
der Geschichte kirchlicher Aggression, wenn Juden durch Christen bzw. Christen
durch Christen zu Martyrern geworden sind.



Gemeinsames Zeugnis

Okumene, das ist gemeinsames Zeugnis: ,Vor der ganzen Welt sollen alle Christen
ihren Glauben an den einen dreifaltigen Gott, an den Mensch gewordenen Sohn
Gottes, unsern Erléser und Herrn, bekennen und in gemeinsamem Bemiuhen in
gegenseitiger Achtung Zeugnis geben fir unsere Hoffnung, die nicht zuschanden
wird. Da in heutiger Zeit die Zusammenarbeit im sozialen Bereich sehr weit verbreitet
ist, sind alle Menschen ohne Ausnahme zu gemeinsamem Dienst gerufen, erst recht
diejenigen, die an Gott glauben, am meisten aber alle Christen.” (UR 12) Zeugnis im
diakonischen, caritativen und auch im politischen Bereich. Denn Okumene, Christus-
Gedéachtnis im Geist hat eine zutiefst diakonische, karitative Dimension. Im Rahmen
eines Eroffnungsgottesdienstes am 4. Februar 2001 in Berlin, anlésslich der Tagung
des Zentralausschusses des Okumenischen Rates der Kirchen (ORK), wurde eine
,Dekade zur Uberwindung von Gewalt* ausgerufen, um aus der christlichen
Botschaft eine Kultur der Gewaltlosigkeit und Gewaltfreiheit zu leben. Bereits 1998
hatte die ORK-Vollversammlung in Simbabwe alle Menschen guten Willens
aufgerufen, sich gemeinsam fiir die Uberwindung der Gewalt einzusetzen, und die
Mitgliedskirchen des ORK hatten sich zu einer Pilgerreise fir den Frieden
verpflichtet. Das Antlitz Jesu erscheint wieder in all den geschundenen Lebewesen,
die unter Formen der Leben vernichtenden Gewalt leiden. Die
schopfungstheologisch begrindete Ethik, der Schrei nach Gerechtigkeit, die Sorge
um den Erhalt der Lebensmdglichkeiten, der Widerstand gegen Gewalt gehdren zum
innersten Auftrag der Okumene.

Das Sozialwort des Okumenischen Rates der Kirchen in Osterreich® verdankt sich
einer Initiative des ,Dialogs fur Osterreich* der rémisch-katholischen Kirche auf dem
Delegiertentag 1998 in Salzburg. Mit dem Sozialwort suchen die Kirchen
Orientierung zu geben fir ein sozial engagiertes Christentum, das sich gemeinsam
den Herausforderungen der Gesellschaft stellt. Als Kompass will es die Richtung
einer menschengerechten Entwicklung der Gesellschaft anzeigen. Im Mittelpunkt
stehen die Menschenwiirde und die Verantwortung fur die Schépfung.
Schlusselworte sind Beteiligung, Verantwortung, sozialer Zusammenhalt. Zentral fur
eine zukunftsfahige Entwicklung in Wirtschaft und Gesellschaft wird gesehen, dem
Prinzip Nachhaltigkeit auf allen Ebenen zu entsprechen. Dabei geht es nicht nur um
die Lebenschancen kinftiger Generationen, sondern schon jetzt um die Menschen in
den &rmeren Landern. Im Bereich ,Arbeit — Wirtschaft - soziale Sicherheit*
engagieren sich die Kirchen fir ,Gute Arbeit” und fur ethische Geldanlage. Sie treten
ein fur eine aktive Arbeitsmarktpolitik und fir die Unternehmensinitiative von
~corporate Social Responsibility*.

Geistlicher Okumenismusd

Zentral fir einen geistlichen Okumenismus ist das Gebet um die Einheit und das



gemeinsame Gebet um diese Einheit (UR 4). Beten um Einheit, das darf zuallererst
und zuletzt verbunden sein mit dem Dank an Gott: Das 6kumenische Miteinander
vermittelt eine Ahnung vom grof3en Reichtum des konfessionell gepragten
Glaubenslebens. In allen Unterschieden und auch Spannungen ist es ein
gegenseitiges Geben und Empfangen, des gemeinsamen Betens und Feiern, des
Horens auf die Schrift, des Lernens vom anderen. In der Okumene des Lebens, d. h.
im diakonischen Handeln, im missionarischen Wirken und in den Feiern des
Glaubens wird die Verbundenheit gelebt.

Damit hangt eng zusammen: Die Okumene braucht die je eigene Umkehr und BuRe
der Christen und der Kirche insgesamt. Zentral fiir einen geistlichen Okumenismus
ist die Reue Uber die Verfehlungen, Grausamkeiten, Herzensfehler und
Fehlhaltungen in der Vergangenheit. Johannes Paul Il. hat in seiner Vergebungsbitte
im Jahr 2000 von einer ,Reinigung des Gedachtnisses” gesprochen. Zu Umkehr und
BuRe in der Okumene gehort das klare Bewusstsein der Siinde der Spaltung, der
andauernden Siunde, zumindest der Wunde und Verwundung durch die andauernde
Spaltung. Man kénnte auch vom 6kumenischen ,Dialog der Bekehrung* sprechen:
.Diese Bekehrung des Herzens und die Heiligkeit des Lebens ist in Verbindung mit
dem privaten und offentlichen Gebet fiir die Einheit der Christen als die Seele der
ganzen 6kumenischen Bewegung anzusehen; sie kann mit Recht geistlicher
Okumenismus genannt werden.“*¥! Ohne Selbstevangelisierung der Kirchen hat die
Okumene keine tragfahigen Grundlagen. Ziel der Umkehr ist die Bekehrung zu
Christus und die Erneuerung durch Christus.

Grundhaltungen

Im 6kumenischen Miteinander gilt es den 6kumenischen Partner nicht als
Konkurrenten, als Gegner oder Feind zu betrachten, sondern als noch getrennten
Bruder und Schwester auf der Basis der gemeinsamen Taufe, die uns zu Christen
macht, einander sakramental, d.h. in Gottes Kraft verbindet und in die Gemeinschatft
der Kirche einbindet, auch wenn diese noch verschieden verstanden wird. Wo
evangelische Christen/Kirchen starker werden, werden Katholiken nicht schwacher,
sondern wachsen an Bedeutung, Gewicht und Praxis. Denn es steigt der christlich
kirchliche Grundwasserspiegel.

Wichtig ist eine Gespréachskultur, in welcher der 6kumenische Partner jeweils
zuhoren kann und sich verstanden fihlt, in seinem Selbstverstandnis ernst
genommen be- und geachtet als Subjekt, das selbst entscheidet (nicht Gber das
entschieden wird). Im Dialog entsteht eine Gemeinschaft der Beziehung, des sich
Verstehens, der Verbundenheit, auch wenn kein Konsens zustande kommt.

Entscheidend fir eine 6kumenische Dynamik ist es den ausschlieRenden Charakter
von Katholisch und Evangelisch aufzugeben: weil etwas katholisch ist, ist es damit
noch nicht unvereinbar mit evangelisch und somit abzulehnen. Das war das alte
abgrenzende und ausgrenzende Paradigma, bei dem die eigene Identitat durch
Andersheit, nicht durch Gemeinsamkeit oder im Gemeinsamen gesucht wurde. In
der Okumene durfen wir den jeweils anderen im Lichte Christi sehen. Weil etwas



evangelisch ist, ist es damit noch nicht unkatholisch, akatholisch oder antikatholisch.
Evangelisches kann sehr wohl katholisch sein. Der gemeinsame Blick auf Christus
regelt das Miteinander neu. Da geht es nicht mehr um die Betonung von
Gruppenidentitaten oder um Machtspiele. Gegenseitige Annahme ist etwas anderes
als gegenseitige Anerkennung. Gegenseitige Annahme eréffnet Verwandlung und
relativiert die eigene Position. Okumene wachst, wenn der Reichtum der Gaben des
anderen seine Charismen und Starken rezipiert werden.

Schlief3lich: Habe ich einen Freund oder Vertrauten in der anderen Kirche? Dann
kann ich nicht mehr in cumulo oder Bausch und Bogen die anderen ablehnen,
sondern weild aus Erfahrung, welche Frucht aus ihrem Glauben, ihrer Gemeinschatft
wachst! Dann habe ich jemanden, den ich inoffiziell, vertrauensvoll fragen kann,
wenn ich etwas bei den anderen nicht verstehe, wenn mir etwas bei ihnen aufstof3t
oder mich argert oder zum Anstol3 wird. Und: Bin ich flr jemanden anderen aus einer
anderen Kirche eine solche Vertrauensperson in der katholischen Kirche?

Manfred Scheuer

W in: Albert Gorres/Walter Kasper (Hrsg.), Tiefenpsychologische Deutung des
Glaubens? Anfragen an Eugen Drewermann (QD 113), Freiburg 1988, 134.

2 Brief von Papst Benedikt XVI. in Sachen Aufhebung der Exkommunikation der vier
von Erzbischof Lefebvre geweihten Bischofe, in: Osservatore Romano 12/2009.

Bl vgl. dazu Joachim Wanke, Neuer Konfessionalismus? Anmerkungen zur
okumenischen Situation aus katholischer Sicht. Vortrag auf der 50. Europaischen
Tagung fur Konfessionskunde am 24.2.2006 in Bensheim. Vgl. ders.: Erlahmt der
okumenische Impuls? Anmerkungen aus der 6kumenischen Praxis, in: Cath 53
(1999) 95-108.

B vgl. Ulrich Kortner, Wohin steuert die Okumene? Vom Konsens- zum
Differenzmodell, Goéttingen 2005; Karl-Heinz Menke, Sakramentalitat. Wesen und
Wunde des Katholizismus, Regensburg 2012.

Bl Dekret tiber den Okumenismus ,Unitatis redindegratio, in Herders Theologischer
Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. von Peter Hinermann und
Bernd Jochen Hilberath, Bd. 1, Freiburg — Basel — Wien 2005, 211-241.

® Johannes Paul II., Ut unum sint Nr. 22 (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls,
hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz Nr. 121) Bonn 1995.

' Die folgenden Uberlegungen stimmen weitgehend mit den Ausfiihrungen der
Okumene-Kommission der Deutschen Bischofskonferenz in einem
Antwortschreiben an die Arbeitsgemeinschatft christlicher Kirchen in Nirnberg vom
11. Februar 1997 uberein. Sie wurden im Auftrag der Okumene-Kommission der



katholischen Osterreichischen Bischofskonferenz bzw. der Gemischt Evangelisch-
Katholischen Kommission in Osterreich von Bernd Kérner, Hermann Miklas und
Erika Tuppy Uberarbeitet und im Juni 2011 der Osterreichischen Bischofskonferenz
sowie im November 2011 der Kongregation fir die Glaubenslehre vorgelegt.

& Direktorium zur Ausfiihrung der Prinzipien und Normen tiber den Okumenismus,
Papstlicher Rat zur Forderung der Einheit der Christen, Verlautbarungen des
Apostolischen Stuhls 110, hg.: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn
1993. Nr. 129.

Blyvgl. CIC Can. 844 § 4.

W vgl. Direktorium zur Ausfihrung der Prinzipien und Normen Uber den
Okumenismus, Papstlicher Rat zur Forderung der Einheit der Christen,
Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 110, hg.: Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz, Bonn 1993. Nr. 129.

1 vgl. Johannes Paul 1., Apostolisches Schreiben Familiaris consortio (22 1981),
Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 33, Bonn 1981, Nr. 49ff.

12 vgl. CIC can. 844 § 4; Direktorium zur Ausfihrung der Prinzipien und Normen
uber den Okumenismus, Papstlicher Rat zur Foérderung der Einheit der Christen,
Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls ; 110, hg.: Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz, Bonn 1993. Nr. 131.

131 vgl. Harding Meyer (Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung |. Paderborn
- Frankfurt a. M. 1983, 506.

1 vgl. dazu: Andrea Riccardi, Salz der Erde, Licht der Welt. Glaubenszeugnis und
Christenverfolgung im 20. Jahrhundert. Mit einem Vorwort von Manfred Scheuer,
Freiburg i. B. 2002, 47f. (Venjamin Kazanskij), 138f. (Franz Jagerstatter), 155f.
(Paul Schneider).

1 vgl. Paul Schneider, Der Prediger von Buchenwald, hg. von M. Schneider,
Stuttgart 2005.

6] Vgl. dazu Alois Riedlsberger SJ, Das Sozialwort des Okumenischen Rates der Kirchen in
Osterreich, in: Begegnung und Inspiration. 50 Jahre Okumene in Osterreich, hg. vom Okumenischen
Rat der Kirchen in Osterreich, Wien-Graz-Klagenfurt 2008, 186-193.

271 vgl. Burkhart Neumann, Nehmt einander an, wie auch Christus uns angenommen
hat. Bausteine zu einer Spiritualitat der Okumene, in: GuL 2003, 192-196.

1 UR 8; vgl. Johannes Paul Il., Ut unum sint Nr. 35 (Verlautbarungen des
Apostolischen Stuhls, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz Nr.
121) Bonn 1995.



