
  

Natur – Kultur - Glaube 
Ostersonntag 2012 

  
Frühlingsfeste 
  
„Fort mit der bleiernen Decke, die der Winter über die Seele 
gelegt hat. Und hinaus aus der Enge der Stube! Mit dem Gang 
unter die Leute und in die besonnten Weiten einer 
erwachenden Natur gewinnt Doktor Faust Abstand von jenen 
dunklen Gedanken, die ihn in der Nacht um ein Haar in den Tod 
getrieben hätten. ‚Sie feiern die Auferstehung des Herrn, denn 
sie sind selber auferstanden’ schreibt Goethe über die 
‚geputzten Menschen’, die am Ostersonntag ihren 
Osterspaziergang machen.“[1] Diese Szene lebt davon, dass 
Jahreszeit, religiöser Gehalt und Brauchtum ineinander greifen. 
Diese Überlagerung der drei Ebenen ist nicht nur für die 
Osterfeier wesentlich, sondern gibt den meisten Festen des 
Jahres ein je eigenes Gepräge: Auferstehung im Frühling, Fülle 
des Geistes wie der Natur zu Pfingsten, Dank für die Ernte im 
frühen Herbst, Tod und Trauer im November und dann wieder 
Neugeburt und neues Licht in den winterdunklen 
Weihnachtstagen. Das Kirchenjahr verbindet die Grundfragen 
der menschlichen Existenz in den Wechsel der Jahreszeiten ein, 
so dass im Laufe eines Jahres jede Lebensfrage einmal 
aufgerufen wird. Naturvorgang, Tradition und religiöser Sinn 
bilden gemeinsam den Akkord. 
Jahreszeiten gehören zum Leben und haben eine menschliche 
Botschaft für den Glauben. Botschaften kann uns der Frühling 



geben: Botschaften von Aufbrüchen, Aussaat, Aufblühen, 
neuem Leben. - Wann und wie wurde Vereistes in meinem 
Leben gewärmt oder auch Wachstum verzögert durch späte 
Fröste? - Beim öffentlichen Wirken Jesu wird vom „galiläischen 
Frühling“ und das Fest der Auferstehung ist in besonderer 
Weise Verweis auf neue und vollendete Lebendigkeit: „und 
Deine Auferstehung preisen wir“. 
Freilich werden die die Misstöne in diesem Gefüge von Natur, 
Kultur und religiösem Glaube lauter. Der Konsens schwindet 
oder verschiebt sich. Das nach den Vorgaben einer 
Agrargesellschaft eingerichtete Kirchenjahr ist den 
wirtschaftlichen Zwängen einer Konsumwirtschaft ausgesetzt, 
das Brauchtum sinkt manchmal zu entleerter Folklore herab, 
und die weltanschauliche Pluralität war nie größer. 
„Die verlorene Hoffnung auf Resurrektion hinterlässt eine 
spürbare Leere.“ (Jürgen Habermas) Was bedeutet diese Leere 
für eine (westeuropäische) Gesellschaft, die bisweilen so lebt, 
als ob es Gott nicht gäbe? Es gibt inzwischen nachdenkliche 
Stimmen, die einen gewissen Phantomschmerz artikulieren: Es 
fehlt etwas, wenn das Gottesbewusstsein weg bricht, wenn die 
humanen Orientierungen der religiösen Traditionen nicht mehr 
zur Verfügung stehen. Mit dem Verlust der 
Auferstehungshoffnung entsteht ein Sinn-Vakuum, das nicht 
gefüllt werden kann. Ein gewisser Salon-Atheismus findet es 
schick, zur Religion auf ironische Distanz zu gehen, ohne sich 
der Abgründigkeit letzter Fragen wirklich zu stellen. Wird am 
Ende alles nur ein flüchtiges Spiel gewesen sein? Bleibt etwas - 
oder versinkt alles im gefräßigen Abgrund des Nichts? Ich 
glaube, dass es im Menschen spontane Abwehrreaktionen 



gegen diesen Nihilismus gibt. Machen wir nicht in gelungener 
Freundschaft und Liebe eine Erfahrung, die ein 
Sinnversprechen enthält, das auf Dauer zielt? Kennen wir nicht 
die Sehnsucht nach Gerechtigkeit, dass die Täter nicht auf 
Dauer über ihre Opfer triumphieren? Solche Fragen können 
verdeutlichen, dass der Glaube an die Auferstehung an 
menschliche Selbsterfahrungen anknüpfen kann. 
  
Eingeschrieben in die Existenz 
  
Entdecken wir viel mutiger die radikale Modernität, das 
Geheimnis der Karwoche und des Osterfestes! Verglichen mit 
unserer modernen Welt, die sich in banalen 
Konsumgewohnheiten und Arbeitsstress erschöpft, ist das 
Geheimnis der Karwoche doch etwas Faszinierendes und 
näher am Lebensnerv als vieles, das gerne modern sein will. 
Der Überfluss an Hoffnung im Osterfest ist unausschöpflich. Wir 
feiern zu Ostern, dass der lebendige Gott selber sich auf 
unseren banalen menschlichen Weg begeben hat. Dazu 
gehören Aufstieg und Fall, aber auch Sackgassen. Aber sowohl 
im Aufstieg als auch im Fall ist der Mensch gewordene Gott 
dabei, deshalb bin ich weder im Aufstieg noch im Fall einsam. 
Ich brauche meine Kraft nicht aus dem Aufstieg und auch nicht 
aus dem Skandal zu schöpfen, sondern aus dem Vertrauen: Ich 
bin immer in den Händen Gottes. Ich kann nie so tief fallen, 
dass ich von Gott verlassen wäre. In dem Sinn bin ich gelöst, 
erlöst. Ansonsten bin ich gebunden, gefesselt, festgenagelt an 
Karrierewege, an Aufstiegswege, oder aber auch festgenagelt 
an die Angst, an mein Scheitern, am Skandal. Und das 



christliche Glaubensgeheimnis sagt: In seinem Tod steigt 
Christus zu den Toten hinab. Die alte Kirche bekannte: Er steigt 
gar in die Hölle hinab, also in die radikale Gottlosigkeit. Das ist 
für mich der tiefste Inhalt der Erlösung: Es kann im Leben keine 
Situation geben, die gottlos ist, weil Gott selber in diese 
Situation hinab gestiegen ist. 
In der Auferstehung spricht sich der Weitblick Gottes aus. „Der 
Engel der Geschichte muss so aussehen. Er hat das Antlitz der 
Vergangenheit zugewendet. Wo eine Kette von Begebenheiten 
vor uns erscheint, da sieht er  eine einzige Katastrophe, die 
unablässig Trümmer auf Trümmer häuft und sie ihm vor die 
Füße schleudert. Er möchte wohl verweilen, die Toten wecken 
und das Zerschlagene zusammenfügen.“[2] In der 
Auferweckung Jesu fügt Gott das Zerschlagene und die 
Zerschlagenen zusammen, holt er die Verlorenen heim, macht 
er die Kapputten lebendig, trocknet er die Tränen, gibt er den 
Toten Hoffnung. 
Der auferstandene Herr ist zuerst Maria von Magdala 
erschienen. Ihr Schmerz ist noch nicht vergangen. Mit dem Tod 
Jesu ist auch etwas in ihr gestorben. Dieser Schmerz ist 
zunächst noch blind. Nichts kann in der Vorstellung an die 
Stelle des Verlustes treten. Die Begegnung mit dem Gärtner 
kann anregen: Als sie nichts mehr erwartet, als alles bleich und 
grau erscheint im Vergleich zum Früheren, als in allem das 
Vorläufige, das nicht eingelöste Versprechen gesehen wird, als 
sie blind ist für neue Wirklichkeiten, erkennt sie Jesus nicht, der 
ihr als Auferstandener erscheint. Als sie aber mit dem Namen 
angesprochen wird, leuchtet für sie alles neu auf. Vielleicht 
haben wir schon die Erfahrung gemacht, dass wir durch die 



Stimme eines anderen zurück ins Leben gerufen werden. Der 
Engel, der Gärtner: Als der Auferstandene Marias Namen 
nannte, berührte er mit dem Klang seiner Stimme ihre tiefste 
Existenz: ihr einst zerbrochenes und verlorenes Leben, das 
durch ihn geheilt worden ist. Die Erfahrung: Ich bin, weil Gott 
mich als sein Du will, weil ich von ihm ins Leben gestellt bin. 
Gott ist kein Gott von Toten, sondern von Lebenden. Die 
Auferstehung Jesu wird erschlossen durch kleine 
Begegnungen: Er spricht Maria von Magdala beim Namen an. 
Er findet den Schlüssel zu verschlossenen Menschen. Er teilt 
sich mit im Brotbrechen und im gemeinsamen Mahl. Er gibt Mut 
nach der Vergeblichkeit der Nacht neu zu beginnen. Jesus ist 
auferstanden! Er ist wahrhaft auferstanden! Ich wünsche Ihnen 
ein frohes und gesegnetes Osterfest. 

  
Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 

 
 
	
  
	
  

[1] FAZ 7. April 2012, 1. 
[2] Walter Benjamin, Geschichtsphilosophische These IX.	
  


