
Gott zur Ehr, dem Nächsten zur Wehr 
Predigt von Bischof Manfred Scheuer anlässlich der Floriani-Prozession in Lienz am 3. Mai 
2009 
  
1609 bricht in der Messinggasse in Lienz Feuer aus. Innerhalb von drei Stunden ist die Stadt 
ein Flammenmeer. Eingeäschert wurden 114 Wohnhäuser, 70 Futterhäuser und öffentliche 
Gebäude. 13 Tote waren zu beklagen. Damals wurde eine jährliche Prozession verlobt, die 
später zur traditionellen Floriani-Prozession wurde. 
  
Evangelium: Joh 10, 11-16 (Der gute Hirt) 
  
Im Jahre 1284 versprach ein Mann zu Hameln, gegen ein gewisses Geld die Stadt von allen 
Mäusen und Ratten zu befreien. Als aber die Bürger sich von ihrer Plage befreit sahen, reute 
sie der versprochene Lohn, und sie verweigerten ihn dem Mann, so dass er zornig und 
erbittert wegging. – Er rächte sich und kehrte zurück. Seiner Pfeife folgten diesmal nicht 
Ratten und Mäuse, sondern Kinder, Knaben und Mädchen vom vierten Jahre an in großer 
Anzahl. Diese führte er, immer spielend, zum Tor hinaus in einen Berg, wo er mit ihnen 
verschwand. Es waren ganze 130 Kinder verloren. 
Es gibt sie, die Verführer, die verlockende Melodien spielen, große Versprechungen von 
Reichtum, Leben und Erfolg machen und am Ende in den Abgrund, in den Tod führen. Das 
Böse kommt nicht selten in Gestalt einer Wohltat, es kommt unter dem Schein des Glücks. - 
Von Jesus, dem guten Hirten, heißt es, dass er die Seinen beim Namen kennt. Sie sind vertraut 
mit seiner Stimme, mit seiner Melodie, mit seiner Orientierung und sie folgen ihm. Wenn 
Jesus mit der Flöte vorangeht, so führt sein Weg nicht ins Verderben, sondern zu Leben in 
Fülle. Wenn wir Jesu Stimme, Jesu Geist folgen, so ist das auf lange Sicht mit einem Mehr an 
Frieden, mit Wachstum in der Freude, mit Hoffnung und Trost verbunden. Gott ist ein Freund 
des Lebens (Weish 11,26), er ist kein Kon-kurrent, kein Rivale des Menschen. „Ich gebe 
ihnen ewiges Leben“, sagt Jesus. 
  
  
Der Mensch und das Feuer 
  
Vor über 500.000 Jahren lernte der Mensch, sich das Feuer zunutze zu machen, es 
aufzubewahren und für verschiedene Zwecke zu verwenden. Vor 15.000 Jahren gelang es ihm 
schließlich, es selbst zu entzünden. Wie wichtig das Feuer für die Menschen war, zeigen viele 
Mythen. Der wohl be-kannteste handelt von Prometheus, der - neben vielen anderen 
Erkenntnissen und Fertigkeiten - den Menschen das Feuer brachte und sich deshalb den Zorn 
des Zeus zuzog. Der Mensch hat im Laufe der Zeit die Fähigkeit entwickelt, ver-schiedene 
Materialien zum Brennen zu bringen, zu entflammen. Feuer ist positiv mit Wärme und mit 
Energie verbunden. Es kann aber auch eine unheimliche zerstörerische Macht entfalten. 
Wir Menschen wissen aber auch, dass etwas ganz anderes in uns entflammen kann: Liebe, 
Leidenschaft, Solidarität, ebenso wie Zorn, Hass oder Misstrauen. Wie Feuer äußerlich 
überaus positiv, aber auch ganz destruktiv wirken kann, so ist es auch mit unseren Haltungen 
und Leidenschaften. Es gab und gibt die Ideologie der verbrannten Erde, die z.B. von den 
Nazis auf ihren Rückzügen fatale Wirklichkeit wurde. Hinter ihnen brannten die Städte und 
Ortschaften, sie hinterließen nur noch Ruinen, die Felder waren verwüstet. Wo sie hintraten, 
sollte lange nichts mehr le-ben. Wo sie nicht herrschen konnten, sollte kein anderes Leben 
mehr sein. 
In den Evangelien wird immer wieder erzählt, wie sehr durch die Begegnung mit Jesus 
Erloschenes, Ausgebranntes (burnt out!), Verglühtes neu entflammen konnte. Das 
Ent-flammte (das Wort Gottes, der Glaube, das Leben) kann dann leuchten, wärmen, Wirkung 



zeigen, zum Segen werden, wenn sich der Mensch um seine „Wurzeln“ kümmert, um das, 
was ihn erdet, verankert, stärkt, Hoffnung und Perspektive gibt. 
Unter dem Stichwort „entflammt“ lässt sich auch der hl. Florian - sein Le-ben, seine 
Geisteshaltung, seine Person - besser verstehen. An Florian zeigt sich sehr gut, für wen, wofür 
und auf welche Art ein Mensch „entflammen“ kann. Florian lebte in einer gefährlichen Zeit 
den „neuen, anderen Weg“ der Christen. Sein Festhalten an diesem neuen, anderen Weg hing 
wohl damit zusammen, dass mit diesem Weg ein Leben in neuer Qualität verbunden war: 
Zuwendung statt „Macht-Haberei“, Anteil-nahme statt Gleichgültigkeit, Gemeinschaft statt 
Einsamkeit. Florian war in einer bewegten Zeit entflammt für Christus und seine Botschaft. 
Den Glauben als tragfähige Hilfe und belebende Perspektive in unübersichtlichen Zeiten zu 
entdecken und zu leben - das können wir von Florian lernen. Florian - sein Name bedeutet der 
Blühende - trug also dazu bei, das Christentum „zum Blühen“ zu bringen. Flo-rian handelte 
dabei aber ganz anders, als das nach ihm benannte Prinzip es vermuten lässt: „Beschütz mein 
Haus, zünd andere an.“ Er sicherte ge-rade nicht das Seine, sondern setzte sich für andere ein, 
öffnete sich. Er riskierte das Eigene zum Nutzen anderer. Und er blieb in der Bedrohung dem 
treu, was ihn in seinem Leben getragen und geprägt hat. Er rückt auch angesichts des Todes 
nicht von seinem Glauben an Jesus Christus und seinen Gott ab. Es wäre daher an der Zeit, 
das sprichwörtlich gewordene - aber falsch verstandene -„Florianiprinzip“ neu zu definieren, 
und dabei wirklich Maß an Florian zu nehmen. Wie verbreitet die eigentliche (Geistes-
)Haltung des hl. Florian dennoch in unseren Breiten ist, zeigten z.B. die Feuerwehren bei 
Katastrophen auf beeindruckende Weise: Einsatz für andere, ge-genseitige Hilfe, Zuspruch, 
Ermutigung und Zivilcourage sind unübersehbar. 
  
Die Botschaft des hl. Florian 
  
Die Botschaft des Florian für uns Menschen im 21. Jahrhundert könnte daher so lauten: Er 
ermutigt und befähigt, von sich abzurücken, andere und anderes in den Blick zu nehmen, auch 
von sich abzusehen, ja - wo es nötig ist - sich mit Haut und Haaren einzusetzen für die 
Fragen, Nöte, Anliegen der Mitmenschen. Gesellschaft und Kirche  leben in vielen und 
weiten Bereichen vom Engagement von Menschen, die gemeinhin als „Freiwilllige“ 
bezeichnet werden. Das Ehrenamt hat sich in den vergangenen Jahren hin zu einer „Kultur der 
Freiwilligkeit“ entwickelt. Das gilt für das reiche kulturelle Leben ebenso wie für den 
kirchlichen, sozialen und auch für den sportlichen Bereich. Wir dürfen dankbar sein für die 
hohe Solidarität weit über die Grenzen des Landes hinaus. Freiwillige engagieren sich in der 
Kinder- und Jugendarbeit, pflegen den Kulturschatz ihres Landes, schützen und pflegen die 
Natur, retten und versorgen Unfall- und Katastrophenopfer, organisieren Flohmärkte für 
Menschen in Not, besuchen alte und kranke Menschen, entlasten überlastete Angehörige und 
spenden das teuerste Gut unserer Ära, nämlich Zeit. Durch gelebtes Brauchtum wird 
Zugehörigkeit und Heimat gestiftet. In einer Gesellschaft, die sich immer mehr aufsplittert 
und die auseinanderdriftet, sind sie ein unverzichtbares Bindeglied und Botschafter zwischen 
unterschiedlichen, teils sehr gegensätzlichen Lebenswelten. Es ist - Gott sei Dank - für viele 
Menschen selbstverständlich geworden, sich für andere, für einen Verein, für einen Verband 
oder für bestimmte Anliegen freiwillig zu engagieren. 
Das gilt auch für die Politik. Oft hört man den Satz: „Politik ist nun einmal ein schmutziges 
Geschäft.“ Politik ist nicht von Haus aus ein schmutziges Geschäft. „Politik ist angewandte 
Liebe zur Welt.“ (Hannah Arendt) Politik als angewandte Liebe zur Welt, das heißt, nicht 
auszuweichen, nicht auszuweichen vor der Verantwortung im Kleinen und im Großen. - Da 
sprach der Herr zu Kain: Wo ist dein Bruder Abel? Kain entgegnete: Ich weiß es nicht. Bin 
ich denn der Hüter meines Bruders? (Gen 4,9) - Die Botschaft der Heiligen Schrift mutet uns 
zu, dass wir einander aufgetragen sind, füreinander Verantwortung tragen, einander Hüter, 
Hirten und Beschützer sind. Aus dieser Logik heraus, formulierte der verstorbene Papst 



Johannes Paul II. 1988 in „Christfideles laici“: „Um die zeitliche Ordnung … christlich zu 
inspirieren, können die Laien nicht darauf verzichten, sich in die Politik einzuschalten.“ 
Christsein in der Politik heißt, dass ich meine Fähigkeiten nicht nur für mich, sondern auch 
für meine Mitmenschen einsetzen soll. 
Die Verwirklichung des Gemeinwohls ist oberstes Ziel aller Politik. Das Gemeinwohl ist „die 
Gesamtheit jener Bedingungen des gesellschaftlichen Lebens, die sowohl den Gruppen als 
auch deren einzelnen Gliedern ermöglichen, die eigene Vollendung voller und leichter zu 
erreichen.“[1] Das Gemeinwohl beruht auf drei wesentlichen Elementen: Erstens setzt es die 
Achtung der Person als solcher voraus. Im Namen des Gemeinwohls sind die öffentlichen 
Gewalten verpflichtet, die unveräußerlichen Grundrechte der menschlichen Person zu achten. 
Insbesondere besteht das Gemeinwohl darin, dass man die natürlichen Freiheiten ausüben 
kann, die unerlässlich sind, um die Berufung als Mensch zu entfalten: „das Recht zum 
Handeln nach der rechten Norm seines Gewissens, das Recht auf Schutz des Privatlebens und 
auf die rechte Freiheit, und zwar auch im religiösen Bereich.“[2] Zweitens verlangt das 
Gemeinwohl das soziale Wohl und die Entwicklung der Gemeinschaft. Gewiss kommt es der 
staatlichen Autorität zu, im Namen des Gemeinwohls zwischen den verschiedenen 
Sonderinteressen als Schiedsrichterin zu walten. Sie muss aber einem jeden das zugänglich 
machen, was für ein wirklich menschliches Leben notwendig ist, wie Nahrung, Kleidung, 
Wohnung, Gesundheit, Arbeit, Erziehung und Bildung, richtige Information und Recht auf 
Familiengründung. Zum Gemeinwohl gehört schließlich der Friede, das heißt die 
Dauerhaftigkeit und Sicherheit einer gerechten Ordnung.[3] 
  
Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 
 
 
 
 
[1] Zweites Vatikanisches Konzil, Gaudium et spes 26. 
[2] Gaudium et spes 26. 
[3] Katechismus der Katholischen Kirche Nr. 1906-1909. 


