
 

 

  

 
 

 
 
Der Mensch ist die Sehnsucht Gottes 
Predigt am Hochfest der ohne Erbsünde empfangenen Jungfrau und  
Gottesmutter Maria 
8. Dezember 2025, Mariendom Linz 
 

„Alles beginnt mit der Sehnsucht, immer ist im Herzen Raum für mehr, für Schöneres, für  
Größeres. Das ist des Menschen Größe und Not: Sehnsucht nach Stille, nach Freundschaft 
und Liebe.“ (Nelly Sachs)1 Und wenn Sehnsucht gestillt wird, dann hört sie nicht auf, sondern 
bricht noch stärker auf. In uns Menschen ist eine heilige Unruhe. Und es ist wichtig, dass wir 
der Unruhe unseres Herzens folgen, wie Augustinus in seinen Bekenntnissen schreibt. „Unru-
hig ist unser Herz, bis es ruht in dir.“ Gott suchen, heißt auch: Aufbrechen aus Alltagsgewohn-
heiten, seinen eigenen Weg suchen gehen, seine inneren Ansprüche und Sehnsüchte wahr-
nehmen. Für Heinrich Böll ist die innere Unruhe des Menschen ein Gottesbeweis. Und er 
meint: „dass wir alle eigentlich wissen, dass wir hier auf Erden nicht zu Hause sind, dass wir 
also woanders hingehören und von woanders herkommen.“ Er nennt das einen Traum, eine 
Sehnsucht, „eine uralte Erinnerung an etwas, das außerhalb unserer selbst existiert!“ 

„Knock, knock, knocking on heaven’s door!“ So heißt es in einem Lied von Bob Dylan. Ich habe 
dieses Lied einmal bei meiner Tour am Heiligen Abend in einer Notschlafstelle für Drogenab-
hängige in Innsbruck gesungen. Einer hat die Gitarre genommen und dieses Lied als sein 
Weihnachtslied ausgesucht. Die Sehnsucht klopft an die Himmelstür, sie pocht an das Tor des 
Glücks, des Friedens und des Heils. Die Blicke freilich der Drogenabhängigen, sie waren müde 
und gingen ins Leere. Die Sehnsucht ist müde geworden. Die enttäuschte Liebe und die nicht 
eingelösten Ideale ist in Sucht, in Selbstzerstörung gekippt. Die Sehnsucht nach Leben und 
Glück wird zur Sucht, in der ein Mensch sich selbst zerstört. Die Sehnsucht nach Liebe kann 
übergriffig werden, ja gewalttätig und aggressiv, genau das Gegenteil dessen, was Liebe ist. 
Und die Sehnsucht nach Gott? Manche passen sich in ihrem Hunger nach Leben an die 
Glücks-, Lust- und Konsumkultur an. Auf dem Jahrmarkt der Fertigprodukte gibt es viele An-
gebote an Aufputschmittel. Wenn bloß die Intensität des Gefühls zählt, ist es sekundär, ob die 
gesuchte Erfahrung durch Drogen, Musik, Sexualität oder Meditation erreicht wird. Bedürfnisse 
gehören zum Leben, sie sind aber ambivalent. Abraham Joschua Heschel, der jüdische Rab-
biner und Religionsphilosoph (1907–1973), warnt vor der Gefahr, dass menschliche Bedürf-
nisse zu absoluten Zielen werden. Er wendet sich gegen eine Verkrümmung der Sorge um die 
transzendente Bedeutung in eine Sorge um Bedürfnisbefriedigung. Demgegenüber betont er, 
dass Bedürfnisse nicht gegen die Humanität und die Ausrichtung des Menschen auf Trans-
zendenz wirken sollen. Nach Heschel sterben mehr Menschen an Bedürfnisepidemien als an 
Krankheitsepidemien. Manche „lieben Gott nur wie eine Kuh: wegen der Milch und wegen des 
Käses.“ (Meister Eckhart) 

Unsere Sehnsucht, unsere Leidenschaften können sich in der Erbsünde verhängen, verstri-
cken. Sünde zersetzt einmal das eigene Leben. Gott will das gute und geglückte Leben des 
Menschen. Ein Verstoß gegen das menschlich Gute, gegen das eigene Heil ist auch eine Be-
leidigung Gottes – und damit Sünde. Sünde führt zu Selbstzerstörung, zum Verlust der Identi-
tät. Breit macht sich lähmende Resignation und Selbstverweigerung, die ihre Ruhe haben will. 

 
1 Nelly Sachs, Eli. Ein Mysterienspiel vom Leiden Israels. In: Nelly Sachs, Zeichen im Sand. Die Szenischen Dich-

tungen der Nelly Sachs. Frankfurt am Main, 1962, 82. 



 
 
 
 
 
  

Zynismus und Ironie gewinnen die Oberhand. Und Sünde zerstört das Leben zwischen den 
Menschen, sie zerstört Gemeinschaft. Augustinus hat das Bild vom „in sich gekrümmten Her-
zen“ (cor incurvatum in se ipsum) geprägt. Und schließlich ist Sünde das Gott-widrige. Wenn 
der Mensch vergisst, wer Gott ist und wer Gott für uns ist, dann gerät er in Teufelskreise. Das 
kann auch ein Verkennen Gottes sein: vielleicht ist er doch nicht gut und großzügig, sondern 
ein Rivale, neidig, kleinlich. Von der Bibel her ist der Inbegriff der Schuld und der Sünde die 
Verweigerung und die Verletzung der Liebe (vgl. Mk 12, 28-32par; Mt 25, 31-46; 1 Joh). 

Wehe denen, die kein Lebensziel mehr vor sich haben, die sich aufgegeben hatten und jegli-
chen Zuspruch ablehnten mit der typischen Redewendung: „Ich hab ja vom Leben nichts mehr 
zu erwarten.“ Dazu Viktor Frankl: „Es kommt eigentlich nie und nimmer darauf an, was wir vom 
Leben noch zu erwarten haben, vielmehr lediglich darauf: was das Leben von uns erwartet!“ 
Also nicht, was ich vom Leben zu erwarten habe, was mir an Hoffnung gegeben wird, sondern 
vielmehr umgekehrt, was das Leben von mir erwartet, was ich an Hoffnung zu geben vermag. 
„Menschliches Leben“, so Frankl, „hat immer und unter allen Umständen Sinn, und dieser un-
endliche Sinn des Daseins umfasst auch noch Leiden und Sterben, Not und Tod. Auf jeden 
von uns schaut in diesen schweren Stunden und erst recht in der für viele von uns nahenden 
letzten Stunde irgendjemand mit liebevollem Blick, ein Freund oder eine Frau, ein Lebender 
oder ein Toter – oder ein Gott. Und er erwartet von uns, dass wir ihn nicht enttäuschen.“2  

„Homo desiderium Dei.“ Man kann dies zweifach übersetzen: „Der Mensch ist Sehnsucht nach 
Gott“ und: „Der Mensch ist die Sehnsucht Gottes!“ – In Maria wird beides deutlich: Gott hat 
Sehnsucht nach dem Menschen. Und ihre Sehnsucht, ihre Erwartung ist auf Gott gerichtet. 
Hochfest der ohne Erbsünde empfangenen Jungfrau und Gottesmutter Maria. Maria hat sich 
nicht anstecken, nicht vergiften, nicht mitreißen lassen. Die Sünde mit ihren Verleiblichungen, 
ihren Strukturen, ihrer Verführkunst, hatte bei ihr keine Chance. Maria ist ohne Erbsünde emp-
fangen, das heißt, die negativen Prägungen durch andere, die Ansteckungskraft der Sünde 
haben bei ihr nicht gegriffen. Sie stand im Kraftfeld der Gnade. Gott selbst unterbricht von 
innen her die Verstrickung in die Geschichte der Sünde, er unterbricht die Teufelskreise der 
Lüge, der Gewalt, der Bosheit und Niedertracht. Mit Maria setzt Gott einen Neubeginn. Es 
wäre wiederum falsch, diese Erwählung Marias im Sinne eines Privilegs zu deuten. Der schie-
lende und neidige Vergleich, das Messen von Zahlen ist nicht der angemessene Zugang zur 
Wirklichkeit von Gnade. Die Erwählung Marias ist im Hinblick auf die Erlösung der Menschen 
zu verstehen. In Maria leuchtet das Bild der gelungenen Schöpfung, die Ikone des glaubenden 
Menschen, die Verheißung des erlösten Menschen, das Urbild er Kirche auf. Gnade ist das 
künstlerische Wirken Gottes an ihr, in dem die Dynamik des Mittuns und Mitwirkens liegt. 

Maria lässt die Liebe Gottes an sich geschehen und liebt diese Liebe um ihrer selbst willen 
wieder. „Gott will Mitliebende!“ (Duns Scotus) Gnade von Maria her beleuchtet ist ein Mittun-
Dürfen am Werk der Erlösung (Lk, 1,26-38; 1 Kor 3,9). Der erlöste Mensch ist Mitarbeiter im 
Reich Gottes, Mitarbeiter durch das aktive Apostolat im Dienst der Sendung für das Evange-
lium, Mitarbeiter durch gelöstes und befreiendes Handeln in der Welt, in der Gestaltung der 
Schöpfung, in politischem und gesellschaftlichem Einsatz. 

+ Manfred Scheuer 
Bischof von Linz 

 
2 Viktor E. Frankl, „… trotzdem Ja zum Leben sagen. Ein Psychologe erlebt das Konzentrationslager, TB 1977, 

133. 


