
Christtag 2013 
 Predigt von Bischof Manfred Scheuer am Christtag, 25. Dezember 2013 
                                                             
Wintersonnenwende: viele Bräuche, in denen es um den Kampf zwischen der Finsternis und 
dem Licht geht. Ein Symbol für die Finsternis, die vom Licht besiegt wird, ist der Krampus. In 
manchen Regionen Tirols ist der Krampus, die Krampusumzüge aufwendiger als 
Weihnachten. Beim Tiroler Adventsingen sind die Krampusse aus Osttirol mit ihren Furcht 
erregenden Masken und mit einem Ohren betäubenden Lärm in den Saal eingezogen. Die 
Leute haben sich die Ohren zugehalten. Jedes Jahr gibt es doch einige Verletzte. Gewalt 
führt zu traumatischen Erlebnissen, nicht nur bei Kindern. Was kommt heraus, wenn 
Finsternis und Licht miteinander kämpfen? Gewalt? Terror? Ohren betäubender Lärm? Ist 
der Krampus nicht aufregender, spannender als das Gute, das doch irgendwie fad ist? Ist 
der Lärm so massiv, dass wir die leisen Töne der Freude nicht mehr hören? Sind die 
Verletzungen so stark, dass wir uns betäuben müssen? 
Gefängnis Zieglstadl Innsbruck 17.12.2013: Häftlinge bringen bei der Gabenbereitung eine 
nicht beschriebene Weihnachtskarte, Symbol für die versäumten Weihnachtsgrüße an die 
eigene Familie und an die Opfer. Dazu wurde auch ein Kopfhörer mitgebracht, der auch als 
Lärmschutz dient. Dazu wurde ein Brief von Dietrich Bonhoeffer aus dem Gefängnis in Berlin 
Tegel am 4. Advent 1943: „Am 24. mittags soll hier immer ein rührender alter Mann aus 
eigenem Antrieb kommen und Weihnachtslieder blasen. Nach den Erfahrungen vernünftiger 
Leute ist aber die Wirkung nur die, dass die Häftlinge das heulende Elend kriegen und ihnen 
dieser Tag nur noch schwerer würde; es wirke „demoralisierend“. In früheren Jahren sollen 
die Häftlinge mehrfach dabei gepfiffen und Krach geschlagen haben, wohl einfach, um nicht 
weich zu werden. Ich glaube auch, dass angesichts dieses Elends, das in diesem Hause 
herrscht, eine doch mehr oder weniger nur spielerisch-sentimentale Erinnerung an 
Weihnachten unangebracht ist.“[1] Lärm machen, um die Melodien von der Menschwerdung, 
von Frieden und Freude nicht hören zu müssen, um nicht weich zu werden, um nicht 
menschlich zu werden. Was passiert, wenn die Botschaft von der Menschwerdung Gottes 
auf den heutigen Menschen trifft? 
  
  
Gleichgültigkeit oder Sympathie? 
  
Was geschieht, wenn alt und jung aufeinander treffen: ein Crash oder gar ein Krieg zwischen 
den Generationen? Was passiert, wenn arm und reich aufeinander prallen: die große 
Absicherung und Abschottung der Reichen, der Kampf aller gegen alle? Was ist das 
Ergebnis der einen Welt von Nord und Süd: die Ausbeutung und Unterdrückung, der große 
Hunger? „Wer ist der Verantwortliche für das Leben dieser Brüder und Schwestern? 
Niemand! Wir alle antworten so: Ich bin es nicht, ich habe nichts damit zu tun, es werden 
andere sein, sicher nicht ich. Aber Gott fragt einen jeden von uns: „Wo ist dein Bruder, 
dessen Leben zu mir schreit?“ Niemand in der Welt fühlt sich heute dafür verantwortlich; wir 
haben den Sinn für brüderliche Verantwortung verloren. … es ist nicht unsere Aufgabe; und 
damit beruhigen wir uns selbst und fühlen uns in Ordnung. Die Wohlstandskultur, die uns 
dazu bringt, an uns selbst zu denken, macht uns unempfindlich gegen die Schreie der 
anderen; sie lässt uns in Seifenblasen leben, die schön, aber nichts sind, die eine Illusion 
des Nichtigen, des Flüchtigen sind, die zur Gleichgültigkeit gegenüber den anderen führen, 
ja zur Globalisierung der Gleichgültigkeit. Wir haben uns an das Leiden des anderen 
gewöhnt, es betrifft uns nicht, es interessiert uns nicht, es geht uns nichts an!“[2] 
„Die Religion des Gottes, der Mensch wurde, ist der Religion (denn sie ist es) des Menschen 
begegnet, der sich zum Gott macht. Was ist geschehen? Ein Zusammenstoß, ein Kampf, ein 
Ausschluss (Anathem)? Es hätte sein können, aber es ist nicht geschehen. Die alte 
Geschichte vom Samariter wurde zum Beispiel für die Geisteshaltung des Konzils. Eine ganz 
große Sympathie hat es ganz und gar durchdrungen.“ (Paul VI.)[3] – Es gehört zur 
Spiritualität des Konzils, dass „Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von 
heute, besonders der Armen und Bedrängten aller Art, auch Freude und Hoffnung, Trauer 



und Angst der Jünger Christi sind. Und es gibt nichts wahrhaft Menschliches, das nicht in 
ihren Herzen seinen Widerhall fände.“ (GS 1) 
Freude als Leitmotiv 
  
Papst Franziskus versteht sein apostolisches Schreiben „Evangelii gaudium“ als 
„programmatisch“ (Nr. 25). Das Wort „Freude“ durchzieht das ganze Dokument: Die 
Botschaft Jesu und die von ihm in seiner Verkündigung wie auch in seinem Tod und seiner 
Auferstehung erwiesene Liebe Gottes zum Menschen begründet eine tiefe Freude, die auch 
von den vielfältigen Bedrängnissen des Lebens nicht umzubringen ist. Es widerspreche 
deshalb dem Evangelium, wenn die Lebensart mancher Christen, so Franziskus in 
deutlichen Worten, „wie eine Fastenzeit ohne Ostern“ erscheint (Nr. 6). Oder, ebenso 
markant formuliert: „Der Verkünder des Glaubens darf nicht ständig ein Gesicht wie bei einer 
Beerdigung haben!“ (Nr. 10) Es widerspricht dem Evangelium, wenn das Böse ohne 
Erlösung und Versöhnung präsentiert wird, sozusagen ein Krampus ohne Christkind, wenn 
etwas seziert wird ohne Hoffnung. 
Ohne Freude an Gott zerfällt Weihnachten in Phrasen von Anständigkeit. Oder manche 
Menschen machen sich zum schlechten Gewissen der anderen. Es widerspricht aber der 
Liebesfähigkeit, wenn Liebe nur mit Druck und Zwang moralisch durchgesetzt werden soll. 
„Zu Zeiten sind wir Dachbewohner und pfeifen von allen Dächern. In anderen Zeiten leben 
wir in Kellern und singen, um uns Mut zu machen und die Furcht im Dunkel zu überwinden. 
Wir brauchen Musik. Das Gespenst ist die lautlose Welt.“ (Ingeborg Bachmann, Die 
wunderliche Welt) 
  
„Ich wünsche uns allen vier Schlüssel: Einen Schlüssel für die Hintertür - der Herr kommt, wo 
und wann wir's nicht vermuten. Er kommt in denen, die sich nicht ans große Tor getrauen. 
Einen Schlüssel für die Tür nach innen: der Herr ist inwendiger als unser Innerstes. Von dort 
aus betritt Er das Haus unseres Lebens. Einen Schlüssel für die Verbindungstür, die 
zutapezierte, zugemauerte nach nebenan - im Allernächsten, welcher der Allerfremdeste ist, 
klopft der Herr bei uns an. Einen Schlüssel für die Haustür, für das Portal - dort hat man 
Jesus mit Maria und Josef abgewiesen. Wir wollen  uns nicht genieren, ihn öffentlich 
einzulassen in unser Leben, in unsere Welt. Werden wir sein Bethlehem heute sein?“[4] 
  
Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 
  
 
 
 
[1] Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnung aus der Haft, 
hg.von Eberhard Bethge, Gütersloh 1985, 96. 
[2] Papst Franziskus, Besuch auf der Flüchtlingsinsel Lampedusa 8. Juli 2013. 
[3] Paul VI., Ansprache in der Öffentlichen Sitzung des Zweiten Vatikanischen 
Ökumenischen Konzils (/. Dezember 1965), in: Die Dokumente des Zweiten Vatikanischen 
Konzils: Theologische Zusammenschau und Perspektiven, in: Herders Theologischer 
Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. von Peter Hünermann und Bernd Jochen 
Hilberath, Freiburg i. B. 2006, Bd. 5, 565-571, hier 568f. 
[4] Klaus Hemmerle, Zur Krippe durch die Hintertür, Aachen 1994, 7. 


