
1 
 

 

 

Sehnsucht nach Gott (Ps 42/43) 

Vorbereitung 

Material: Liedtexte, 1 Bibel pro TN, 1 Gymnastik-Gummiband pro 2 TN, Notizzettel und Stifte 

 

Einstimmung 

Lied: „Da wohnt ein Sehnen“ (Unterwegs mit biblischen Liedern 126) 

 

Auf den Bibeltext zugehen  

Körperübung: TN gehen paarweise zusammen, jede/r hält ein Ende des Gummibandes. TN werden 

eingeladen, sich im Raum zu bewegen und dabei Distanz zueinander und Länge des Bandes zu 

variieren.  

Anschließend Gespräch über (Körper-)Wahrnehmungen und Gefühle (Kraftaufwand, 

Komfortabstand, Möglichkeit des Reißens) 

Dem Bibeltext Raum geben 

In der Sprache des Ersten Testaments werden Gefühle häufig körperlich beschrieben. Begriffe wie 

Seele oder Person sind noch körperlich verankert und nicht, wie mit Übernahme der griechischen 

Vorstellungen, getrennt und unterschieden zum körperlichen Aspekt des Lebewesens.  

Seele (hebr. Nefeš) ist dasselbe Wort, mit dem auch das Körperorgan Kehle bezeichnet wird, und 

meint das ganze Lebewesen, insbesondere den Lebensdurst. 

 

L liest Ps 42/43 laut vor. Nach einer kurzen „Nachhall-Phase“ Gruppenarbeit zum Text: 

Gruppe 1 

• In welchen Bildern wird die Sehnsucht nach Gott beschrieben? 

• In welchen Bildern wird die Nähe zu Gott beschrieben? 

Gruppe 2  

Sammelt Bibelstellen, in denen Gott das Sehnen von Menschen erfüllt. (Alternativ kann L hier auch 

Bibelstellen zur Vorbereitung anbieten – siehe Leitartikel) 

Anschließend Präsentation im Plenum im Wechsel: 

• Gruppe 1: Bild der Sehnsucht 

• Gruppe 2 antwortet mit einer Bibelstelle, die für sie gut zum Sehnsuchtsbild passt. 

• Gruppe 2: Bild der Nähe Gottes 

• Gruppe 1 … 

Mit dem Bibeltext weitergehen 

Austausch zu den Fragen nach Gottes Antwort in unserem Leben: 

• Wann habe ich Gottes Antwort auf mein Sehnen erfahren? 

• Wie kann ich anderen die Nähe Gottes erfahrbar machen? 

Abschluss 

Lied: „Alle meine Quellen entspringen in dir“ (Unterwegs mit biblischen Liedern 8) 



2 
 

Ersehnte Gemeinschaft mit Gott 

„Aus den Tiefen rufe ich, HERR, zu dir: Mein Herr, höre doch meine Stimme! […] bei dir ist Vergebung, 

damit man in Ehrfurcht dir dient. Ich hoffe auf den HERRN, es hofft meine Seele, […] denn beim HERRN 

ist die Huld, bei ihm ist Erlösung in Fülle.“ (Aus Psalm 130) 

Wie hier in Ps 130 kommt in vielen biblischen Texten die Sehnsucht nach der Nähe Gottes zum 

Ausdruck. Die Erfahrungen einer unheilen, bedrohlichen und ungerechten Welt speisen das Bedürfnis 

nach einer positiven Auflösung, nach der Herstellung von Gerechtigkeit, der Gewährleistung von 

Schutz und der Errichtung stabiler Zustände. 

Antwort auf das Sehnen 

Diese Bedürfnisse spiegeln sich in den Gottesbildern wider, die wir in den biblischen Texten finden. 

Gott behütet unter seinen Flügeln (Ps 61,5) oder im Schatten derselben (Ps 17,8). Gott wird 

dargestellt als Burg (z.B. Jer 16,19; Ps 46), als Feste (2 Sam 22,3), die Sicherheit bietet, oder ähnlich 

als schützender Schild (z.B. Gen 15,1; Ps 18). Aktiver noch sind die Bilder, in denen Gott als Krieger 

(z.B. Ex 15,3; Jes 42,13) oder mit Waffe (z.B. Jes 66,16; Ps 17,13) auftritt. Diese Gottesbilder sprechen 

von „gerechter“ Gewalt, die gegen die unrechte Seite der Gegner zumindest rhetorisch ins Feld 

geführt werden. So enden auch viele Psalmen im Wunsch nach göttlicher Vergeltung. In der 

Vorstellungswelt archaischer Gesellschaften geht die Herstellung von Frieden und Gerechtigkeit nicht 

unblutig vonstatten. In den Gottesbildern vom König und Richter sind auch die Aufrechterhaltung 

einer dauerhaften Ordnung und das Bedürfnis nach stabilen Umständen Thema. Gottes Autorität 

sichert Gerechtigkeit und schafft Beständigkeit.  

Das Bedürfnis nach der Nähe Gottes kann jedoch auch umschlagen ins Gegenteil. Insbesondere bei 

eigenem Fehlverhalten finden wir den Versuch, sich Gottes Gegenwart zu entziehen und sich vor 

seinem Angesicht zu verbergen. Doch wie der/die Betende von Psalm 139 festhält, kann dieser 

Versuch nur zum Scheitern verurteilt sein. (Ps 139,7–13) Auch die Bemühungen Evas und Adams, sich 

nach dem Essen der verbotenen Frucht Gottes Blick zu entziehen, schlagen fehl (Gen 3,9f).  

Ersehnter Heilszustand 

In der Paradieseserzählung wird der Kontrast zwischen dem Zustand der Gottesnähe und jenem der 

Gottesferne in den Bildern vom Garten und der übrigen Welt spürbar. Das Überschreiten der Grenze 

kennzeichnet eine Veränderung des gesamten Weltzugangs, der Beziehung untereinander sowie zu 

den Mitgeschöpfen und nicht zuletzt jener zu Gott, der die Quelle des Lebens ist. Die Sehnsucht nach 

der Nähe Gottes ist verbunden mit der Sehnsucht nach einem ganzheitlich guten, heilen und 

friedlichen (Ur-)Zustand, der in Folge des Sündenfalls und der Vertreibung aus dem Paradies verloren 

ist. – Der Zustand, der mit dem Ende der Zeiten und der Völkerwallfahrt nach Jerusalem 

wiederhergestellt werden soll. Die Zeit, in der sich alle unter die Gegenwart Gottes stellen und in der 

damit erreicht ist, was das hebräische Wort „Shalom“ beschreibt. Dieser Begriff bezeichnet nicht nur 

Friede als Abwesenheit von kriegerischen Auseinandersetzungen, sondern einen ganzheitlich heilen 

Zustand. In diesen ist nicht nur der Mensch als Einzelperson hineingenommen, vielmehr umfasst 

Shalom auch alles, was in die Beziehungen zu seinen Mitmenschen, Mitgeschöpfen und Gott 

eingeschlossen ist. In Jesu Verkündigung ist die Chiffre für diese Heilszeit „Reich Gottes“. 

Das Gottesreich kommt 

Die Botschaft vom Kommen des Gottesreiches durchzieht die Evangelien. Die zur Zeit Jesu 

vorherrschenden Vorstellungen, wie es zur Herstellung dieses Reiches kommen soll, indem sie auf 

kriegerische Gottesbilder zurückgreifen, werden in Jesus enttäuscht. In der Situation wachsenden 



3 
 

Drucks seitens des römischen Imperiums schwelt das Bedürfnis nach einer gewaltsamen Umkehr der 

Verhältnisse. Manche religiösen Gruppierungen, die pauschal Zeloten – Eiferer – genannt werden, 

nehmen die Sache selbst in die Hand und führen Anschläge sowohl auf die Besatzungsmacht als auch 

auf jüdische „Kollaborateure“ aus. Die Herrschaft JHWHs in Israel schließt für sie die Herrschaft einer 

anderen Macht aus.  

Durch die Aufforderungen zu Feindesliebe und Gewaltverzicht (vgl. etwa Mt 5,38–48) gibt Jesus den 

Kindern Gottes ein Verhalten vor, das aus Gewaltlogiken ausbrechen lässt. Er verkündet einen Gott, 

der Hierarchien auf den Kopf stellt. Das Kommen des Gottesreiches kündigt sich nicht mit 

Waffengewalt an, sondern mit einer anderen Verbesserung der Umstände. Die Heilung von Kranken 

integriert diese wieder ins Leben. Die Vergebung der Sünden heilt, was an Beziehungen und im 

Inneren gebrochen ist. Umkehr lässt einen anderen Umgang mit den Mitmenschen und Gott 

entstehen. 

Diesseits oder Jenseits? 

Die Nähe Gottes und die Heilszeit im Reich Gottes sind bei Jesus also etwas, was die Welt im 

diesseitigen Sinne betrifft. Die frühen christlichen Gemeinden erwarten die Wiederkehr Jesu Christi 

und die endgültige Aufrichtung des Reiches Gottes noch zu ihrer Lebenszeit. Als diese unmittelbare 

Naherwartung für einzelne Gemeindemitglieder enttäuscht wird und Todesfälle in den Gemeinden 

eintreten, stellt sich die Frage nach der Möglichkeit der Teilhabe an der Heilsgemeinschaft für die 

verstorbenen Gemeindemitglieder. Paulus beantwortet diese Frage in 1 Thess 4,14 – dem ältesten 

überlieferten Text des Neuen Testaments – durch das Konzept einer Auferstehung der Toten. Doch 

auch hier bezieht sich diese Vorstellung vorerst nicht auf ein jenseitiges Reich. Es geht um eine 

leibliche Auferstehung der Toten, um ein Reich Gottes der Lebenden im wörtlichen Sinn.  

Mehrere Jahrzehnte später wird im Johannesevangelium ein anderes Bild verwendet. In der ersten 

Abschiedsrede (Joh 14) bezeichnet Jesus den erwarteten Heilszustand als Haus des Vaters, in dem 

Wohnungen bereitet sind, für die, die ihm auf seinem Weg nachfolgen. Die gesamte Schilderung 

greift auf die Vorstellungswelt der Bundestheologie des Ersten Testaments sowie auf Ps 42/43 

zurück, einem Pilgerpsalm, der in der Zeit des Zweiten Tempels eschatologisch verstanden wurde. Zu 

dieser Verbindung lässt sich auch die Wegmetaphorik zählen, derer sich Jesus an dieser Stelle 

bedient. An dieser Stelle ist es Thomas, der nachfragen muss. Er widerspricht der Aussage Jesu, dass 

die Jünger/innen den Weg kennen – er selbst zumindest kennt ihn nicht. Es folgt eines der für 

Johannes typischen „Ich Bin-Worte“ Jesu: „Ich bin der Weg […] niemand kommt zum Vater außer 

durch mich.“ (Joh 14,6) Damit setzt Jesus sich selbst als Grundbedingung zum ersehnten Ziel, als 

Zugang zum „Vater“. Auch für Philippus besteht noch Klärungsbedarf: Auf seine Bitte, ihnen doch 

einfach den Vater zu zeigen (Joh 14,8), rückt Jesus nach einer verwunderten Reaktion über das 

Unverständnis des Philippus den Fokus einmal auf seine Werke. Mehr noch, er benennt Gott als 

denjenigen, der durch ihn handelt und der an ihm und in seinen Werken und Worten sichtbar wird. 

Die Werke Jesu machen Gotteserfahrung ganz konkret möglich. Der Weg Gottes ist ausgewiesen 

durch Erfahrungen des Heils. Diese werden hier aber nicht auf das Handeln Jesu alleine beschränkt: 

„Wer an mich glaubt, wird die Werke, die ich vollbringe, auch vollbringen …“ (Joh 14,12) Der Glaube 

an die Botschaft Jesu und an die Liebe Gottes ermächtigt selbst zu einem Handeln, durch das 

Erfahrungen des Heils geschaffen werden können.  

Alternative Gotteserfahrungen 

Dass die Heils- und die damit verbundene Gotteserfahrung dabei keine Einbahnstraße ist, zeigt ein 

Blick ins Matthäusevangelium. Dort wird in Mt 25,35–40 eine weitere Dimension der Nähe Gottes 

aufgemacht. Hier findet sich die Aufzählung der Taten, die später mit einem Zusatz aus dem Buch 



4 
 

Tobit (1,17) als die Werke der Barmherzigkeit geführt werden. Hungernde speisen, Dürstenden zu 

trinken geben, Nackte kleiden, Fremde aufnehmen, Kranke und Gefangene besuchen. Im „Amen, ich 

sage euch: Was ihr für einen meiner geringsten Brüder getan habt, das habt ihr mir getan.“ (Mt 

25,40) werden diese Aktionen als Orte der Gottesbegegnung charakterisiert. Hier tritt Gott ganz 

anders gegenüber als in den anfangs beschriebenen Gottesbildern. Nicht als Krieger am hohen Ross, 

nicht als übermächtiger Herrscher oder als unerschütterliche Burg, sondern in jenen, die selbst 

Schutz suchen, die machtlos, ja sogar ohnmächtig sind. Hier ist Gott nahe, wie wir ihn am Kreuz 

sehen. Die Gotteserfahrung wird nicht nur jenen zuteil, die gleichsam „Hilfe“ erfahren. Beide Seiten 

der Beziehung werden hier Empfangende der Heilserfahrung.  

Die Quellen, aus denen der Durst der Sehnsucht nach Gott gestillt werden kann, sind also manchmal 

andere, als auf den ersten Blick erscheint. Der eigene Beitrag zu einer besseren, heileren, 

liebevolleren Welt trägt auch dazu bei, der eigenen Sehnsucht nach der Nähe Gottes Rechnung zu 

tragen. 

 

Klara Porsch 

Zur Autorin: 

Klara Porsch ist Referentin im Bibelwerk Linz und arbeitet im Linzer Bibelteam mit. 

 


