Meinrad Limbeck

»,Reich Gottes‘ als Interpretation der Wirklichkeit

Was hatte Jesus wohl veranlasst, ja was hatte er wohl im Auge, als er begann, den Menschen in
Galildas Synagogen die Gegenwart des Reiches Gottes zu verkiinden?

Sie sehen, ich gehe — aus Zeitgriinden ohne gréfere Diskussion — von einem Doppelten aus:

1. Es war nicht erst die Urgemeinde, die Jesus die Rede vom Reich Gottes, von der Herrschaft
Gottes, von der basileia tou theou in den Mund gelegt hatte.

2. Das Mk 1,15 begegnende éggiken hé basileia tou theou will als griechisches Perfekt ernst
genommen werden, d.h. éggiken gibt den gegenwirtigen Zustand an, der sich aus dem eggizein =
nahe kommen, sich nihern ergeben hat und muss daher als ,,da ist das Reich Gottes* verstanden
werden. Hitte das Nahegekommen-Sein im Sinn des Anbruchs verkiindet werden sollen, hitte wie
etwa Mt 21,1 oder Lk 19,41 der Aorist verwendet werden miissen!

Also: Was hatte Jesus wohl im Auge, was meinte er in sachlicher Hinsicht, wenn er
verkiindete: ,,.Das Reich Gottes ist da!“? Denn damit konnte er eben aus sprachlichen und
sachlichen Griinden nicht nur den Anbruch, den Beginn der Gottesherrschaft gemeint haben — auch
wenn wir es so nicht selten in 6kumenischer Eintracht in der neutestamentlichen Exegese lesen
konnen. Doch wer immer in dieser Weise das éggiken hé basileia interpretiert, vernachlédssigt nicht
nur die griechische Grammatik, er ldsst auch und vor allem aufler Acht, dass in Israels Bewusstsein
Gottes Herrschaft in dieser Welt bereits seit der Zeit begonnen hat, als Jahwe Israel vor den
Agyptern rettete und mit Israel am Sinai seinen Bund schloss.

Wenn wir in Jesu éggiken hé basileia tou theou aber den Anbruch der eschatologischen
Gottesherrschaft verkiindigt horen, unterschieben wir dem von Jesus aufgenommenen Begriff der
basileia tou theou, der malkut adonaj, eine spezifische Bedeutung, die Jesu Zuhorerinnen und
Zuhorer so nicht mitbekommen konnten. Denn fiir sie war der Begriff malkut adonaj mit einer ganz
bestimmten Vorstellung verbunden!

Und sie, diese Vorstellung, war eben — etwas salopp gesagt — nicht einfach vom Himmel her in
Israels Denken eingeschwebt — in diesem Begriff hatten sich fiir Israel vielmehr zum einen ganz
bestimmte zuriickliegende Erfahrungen geklirt, und mit diesem Begriff der Gottesherrschaft / des
Gottesreichs waren fiir die Menschen in Israel zum anderen ganz bestimmte aktuelle Erfahrungen
verbunden.

Nur wenn wir diese Erfahrungen ernst nehmen, kénnen wir hoffen, dem auf die Spur zu
kommen, was Jesus plotzlich vor Augen hatte, was er sachlich meinte, wenn er verkiindete: ,,Das
Gottesreich ist da!*.

I. Welche Erfahrungen fiihrten zur Rede von der‘‘Gottesherrschaft* bzw. vom
,sReich Gottes*“?

Nimmt man den Befund ernst, den die alttestamentliche Wissenschaft in diesem
Zusammenhang erhebt, dann waren es die zwei folgenden Erfahrungen, die in Israel zu der
Vorstellung von der ,,Konigsherrschaft Jahwes* fiihrten:

1. Die — durch die Tradition bewusst gehaltene — Erfahrung, als mehr oder minder grofe
Gruppe von Agypten her vielen Gefahren und Anfeindungen auf wunderbare Weise entkommen zu
sein und als Fremde ein eigenes Land, eigenen Grund und Boden als Lebensraum und zur
Lebensgrundlage gefunden zu haben. Und da man sich diese Vorginge letztlich nur als Werk eines
dazu michtigen Gottes denken konnte, der sich auf diese Weise inmitten der Volkerwelt ein Reich
geschaffen und seine Herrschaft etabliert hatte, war es — auf dem Hintergrund der ja bekannten
Verfassungen der spitbronzezeitlichen Stadtstaaten — nur nahe liegend, diesen machtvollen Gott als
Ko6nig und sich und das eigene Leben als Reich dieses Gott-Konigs zu denken und zu deuten.



Bestdtigt wurde diese erste Erfahrung fiir Israel — wie Sie ja alle wissen — durch weitere
Rettungserlebnisse: angefangen von den mit Hilfe der Lade errungenen Siege zur Zeit der Richter
iber die Rettung Jerusalems aus der Belagerung durch die assyrische Streitmacht bis hin zu dem
zweiten Exodus bei der Riickkehr aus dem babylonischen Exil. In all diesen und &hnlichen
Ereignissen zeigte sich fiir die Menschen in Israel nicht nur die herrscherliche Macht Jahwes, ihres
Gottes. Diese Ereignisse offenbarten in ihren Augen zugleich, dass Jahwe in der Geschichte der
Welt das Heil, den schalom seines Volkes zielstrebig verfolgte.

Versuchen wir, diese in den alttestamentlichen Zeugnissen festgehaltene Erfahrungen in
profaner Sprache auszudriicken, dann konnten wir vielleicht Folgendes sagen:

In der Rede vom Reich und von der Herrschaft Gottes paarte sich die Erfahrung, dass das
Leben immer wieder auch ungeahnte und kaum vorstellbare positive Mdoglichkeiten in sich birgt,
mit der Uberzeugung, dass inmitten allen Geschehens — und moge dieses noch so chaotisch und
lebensfeindlich sein — eine zum Guten dringende, aufbauende Zielgerichtetheit am Werke ist.

2. Die Erfahrung, in der eigenen — personlichen wie gemeinsamen — Gestaltung des Lebens
nicht einfach frei zu sein, sondern bestimmte Weisungen, Satzungen und Gebote beachten zu
miissen, sofern man wirklich Erfolg haben und lange leben wollte.

Wessen Herden — zum Beispiel — das Feld oder den Weinberg eines anderen abweideten (vgl.
Ex 22,4f) oder in wessen nicht abgedeckten Brunnen das Rind oder der Esel eines anderen
hineinfiel und sich dabei todlich verletzte (Ex 21,33f), der musste einfach Ersatz leisten, wenn der
Friede, der schalem, in einer Sippe oder in einer Dorfgemeinschaft nicht verloren gehen sollte. Und
wo immer der eine den Besitz der anderen nicht respektierte — auch da war auf Dauer eben kein
gutes Leben moglich. Hier mussten Regeln und Gesetze erlassen und beachtet werden! Und gerade
sie, diese Lebensfordernden Gesetze wurden in Israel — wie Sie ja ebenfalls wissen — immer
konsequenter mit dem Gott in Verbindung gebracht, der einst gerettet hatte. Deshalb wurde die
ganze Tora auf den Sinai zuriickgefiihrt!

Es waren also gerade die Weisungen und Gebote, auf die die einzelnen Israeliten in ihrem
Leben konkret stieBen und die von ihnen Beachtung forderten, die es dem Volk durch alle
Jahrhunderte hindurch erfahrbar machten, dass es im Machtbereich, im Herrschaftsraum eines
koniglichen Gottes lebte, der mit seinem Willen alle Krifte zu lenken beansprucht.

Nun fiihrten aber viele Weisungen und Gebote dort, wo sie befolgt wurden, tatsdchlich zum
Wohlergehen der Gemeinschaft und des einzelnen. Man machte mit den gottlichen Geboten
unbestreitbar positive Erfahrungen. Und deshalb war es fast zwangsldufig, dass alle negativen
Ereignisse im Leben der menschlichen Seite angelastet wurden: Nur weil man Gottes guten Willen
nicht getan hatte, war es jeweils — seit Adam und Eva! — zu Leid, Not und Tod gekommen!

Doch dabei blieb es ja nicht.

Die positiven Erfahrungen mit der Tora fiihrten je linger je mehr zu der Uberzeugung, dass die
Welt und das Leben in ihr dann vollkommen gut wire, wenn Gottes Wille und Weisung in allem
und von allen beachtet wiirde; wenn Gottes Reich also von niemandem und von nichts mehr
beeintréichtigt wiirde.

Freilich, ein solch durch und durch positiver Zustand schien den Menschen im frithen
Judentum innerweltlich immer weniger erreichbar — und so wurde das ,Reich Gottes“, die
,Herrschaft Gottes“ mehr und mehr zum Gegenstand der endzeitlichen Erwartung, der
eschatologischen Hoffnung. Oder wiederum etwas profaner ausgedriickt:

Die Menschen in Israel entdeckten zum einen im Vollzug ihres ,,normalen Lebens, dass zum
Leben, darin wir vorkommen, bestimmte Gesetze gehoren, die selbst die Michtigsten nicht aufSer
Kraft setzen konnen, wenn sie Erfolg haben und gliicklich sein wollen. Sie entdeckten zum anderen
aber auch, dass trotz dieses Wissens eine heile Welt nicht planbar oder erzwingbar ist, sie sich
vielmehr nur ,,wie ein Geschenk® einstellen kann. Und dennoch haben wir den Eindruck, dass eben
in diesen positiven Momenten und Zeiten der Wille zum Zug kommt, der dem Leben eigentlich zu
Grunde liegt und der es letztlich bewegt.



Damit kénnen wir unsere eingangs gestellte Frage: ,,Welche Erfahrungen fiihrten zur Rede von
der 'Gottesherrschaft' bzw. vom 'Reiche Gottes'?* vielleicht so beantworten:

Der Begriff ,,Reich Gottes‘‘ deutet eine dreifache Erfahrung:
1. Die Erfahrung, dass im Leben immer wieder auch ungeahnt und kaum vorstellbar Positives

moglich ist und dass eben dann — inmitten allen Chaos' und aller Lebensfeindlichkeit zum Trotz —
eine zum Guten dréngende, aufbauende Zielgerichtetheit am Werke zu sein scheint.

2. Die Erfahrung, in der eigenen Gestaltung des Lebens nicht einfach frei zu sein, sondern
bestimmte Weisungen beachten zu miissen, wenn man wirklich Erfolg haben will. Und

3. Die Erfahrung, dass das an sich mogliche Wohlergehen des Volkes und des einzelnen nicht
einfach vom Menschen her planbar oder erzwingbar ist, sondern sich oftmals nur ,,wie ein
Geschenk* einstellen kann.

Damit steht aber ,,das Reich Gottes* fiir nichts anderes als fiir die virtuelle heile Welt.
Auf dem Hintergrund dieser eher grundsitzlichen Uberlegung gewinnt nun die Reich-Gottes-

Verkiindigung Jesu eine bestechende Aktualitit. Freilich, wie war Jesus zu seinem Reich-Gottes-
Verstindnis gekommen?

I1. Weshalb Jesus an die Gegenwart des Reiches Gottes glaubte

Wenn wir uns fragen, wie Jesus wohl zu seinem Reich-Gottes-Verstindnis gekommen war,
weil sein Weg vielleicht auch zum unsrigen werden konnte, sollten wir uns nicht zu schnell mit dem
Hinweis auf die Inspiration oder mit der Mdglichkeit einer besonderen gottlichen Offenbarung
begniigen; denn eine solche Antwort verschleiert nur das Problem.

Wenn wir hier ndmlich mit einer besonderen Offenbarung argumentieren, werden wir uns wohl
fragen lassen miissen:

Wenn es einfach an Gott liegt, einem Menschen die Einsicht in die Gegenwart des Reiches
Gottes zu schenken, weshalb hatte Gott diese positive, begliickende Finsicht nicht bereits Johannes
dem Taufer geschenkt? Denn auch er hatte die Menschen in Israel doch aufrichtig auf das
unmittelbar bevorstehende Ende vorbereiten wollen! Weshalb hatte Gott — menschlich gesprochen —
Johannes den Téufer in die falsche Richtung blicken und laufen lassen, wenn ,,die Taufe zur
Vergebung der Siinden* gar nicht das Entscheidende sein wiirde?

Welchen Sinn hitte es haben kénnen, wenn Gott dem Tédufer noch verborgen hitte, wie er
wirklich zu Israel kommen wird, obgleich er auch schon ihm die Wahrheit hitte offenbaren
konnen? Nein, dass die Botschaft ,,Das Reich Gottes ist da!* auch schon fiir Johannes den Tdufer
auf Grund einer gottlichen Inspiration moglich gewesen wire, wenn Gott es nur gewollt hiitte — so
wie es Matthidus in seinem Evangelium Kapitel 3 Vers 2 dann auch voraussetzt! - , nein, das
iberzeugt nicht!

Doch wie war Jesus dann zu seiner Botschaft von der Gegenwart des Reiches Gottes
gekommen, wenn es nicht einfach daran lag, dass Gott es eben ihm und nicht Johannes dem Taufer
geoffenbart hatte?

Hier mogen nun manche die Losung darin sehen, dass das Reich Gottes — das eschatologische!
— eben liberhaupt erst mit Jesu 6ffentlichem Auftreten gegenwirtig geworden sei. Deshalb habe der
Taufer zur Zeit der Verborgenheit Jesu zwangsldufig noch nicht sagen konnen: ,,.Das Reich Gottes
ist da!.

Gegen diese Losung spricht nun allerdings, dass Jesus die Gegenwart des Reiches Gottes nie so
mit seiner Person verbunden hatte, dass die Menschen den Eindruck gewinnen mussten, die
Gegenwart des Reiches Gottes hinge primér von ihm ab — etwa nach dem Motto: ,,Weil ich da bin
und wo ich da bin — da ist das Reich Gottes fiir euch gegenwiértig!*.

Fiir Jesu neue Botschaft muss es vielleicht doch noch eine andere Erkldrung geben. Sie mochte
ich Thnen im Folgenden vorschlagen. Dabei gehe ich davon aus, dass Jesus die Gewissheit ,,Das
Reich Gottes ist da!“ noch nicht hatte, als er sich zu Johannes dem Tidufer an den Jordan auf den
Weg machte. Denn zu Johannes wire Jesus ja wohl kaum gegangen — so wenig wie seine Mutter,



seine Briider und seine Schwestern - , wenn er dem Téufer in den folgenden drei Punkten nicht
zugestimmt hitte:

1. Die Axt ist an die Wurzel der Bdume gelegt (Mt 3,10). Das Gericht steht unmittelbar bevor.
Wir haben nicht mehr viel Zeit. Die Zeit ist voll.

2. Es niitzt nichts, einfach zu Abrahams Nachkommenschaft, zum Volk Israel, zu gehdren (Mt
3,8f). Nur wer sich jetzt zur Vergebung seiner Siinden taufen ldsst, wird in Gottes Gericht nicht
vernichtet werden.

3. Der ganze Kult am Jerusalemer Tempel mit all seinen Opfern und Siihnegaben —
einschlieBlich des Jom Kippur, des groen Tags der Sithne — niitzt Israel nichts.

Das heiBt aber doch: Als Jesus zu Johannes ging, musste er der Uberzeugung gewesen sein:
Gottes Reich kommt — aber es kommt durch das Gericht, ja nach dem Gericht!

Hier scheint mir nun eines von entscheidender Bedeutung zu sein: Nach allem, was die
Evangelien erkennen lassen, war fiir Jesus sein Weg nun doch nicht schon am Ende, nachdem er die
Taufe durch Johannes empfangen hatte. Weder blieb Jesus bei Johannes — als einer seiner Jiinger —
noch kehrte er beruhigt in seinen Beruf nach Nazaret zuriick. Ganz offensichtlich war er mit sich
noch nicht am Ende!

Doch irgendwann kehrte er zuriick — nun freilich mit einer ganz anderen Botschaft als der
Taufer. Gewiss, im Ausgangspunkt stimmten sie noch iiberein:

,,.Die Zeit ist voll!*

Die Nah- , ja Nichsterwartung des T#ufers blieb auch Jesu Erwartung. Doch darin lautete eben
alles anders. Nicht mehr:

,»lhr Schlangenbrut, wer hat euch denn gelehrt, dass ihr dem kommenden Gericht entrinnen
konnt? Bringt Frucht hervor, die eure Umkehr zeigt, und meint nicht, ihr konntet sagen: Wir haben
ja Abraham zum Vater. Denn ich sage euch: Gott kann aus diesen Steinen Kinder Abrahams
machen. Schon ist die Axt an die Wurzel der Baume gelegt; jeder Baum, der keine gute Frucht
hervorbringt, wird umgehauen und ins Feuer geworfen!” (Mt 3,7-10)

Jetzt lautete die Botschaft vielmehr:

,,Das Reich Gottes ist da! Kehrt um und vertraut auf die frohe Botschaft!* (Mk 1,15)

Was hatte Jesus entdeckt, dass er sich so ganz anders dufleren konnte?

Es tut mir leid, wenn ich nun vielleicht fiir manche von Ihnen manch Bekanntes wiederholen
muss, aber dieser Punkt 1dsst sich nun einmal nicht {iberspringen:

Sucht man nach einer Erkldrung fiir Jesu neue, frohe Botschaft, bietet sich am ehesten jenes
Wort an, in dem Jesus zum einzigen Mal von einer Vision spricht, die ihm geschenkt worden war:

,.Jch sah den Satan wie einen Blitz aus dem Himmel fallen.* (Lk 10,18)

Diese Vision musste fiir Jesus sehr wichtig gewesen sein, sonst hitte er sie kaum erwéhnt. Der
geschilderte Fall des Satans wire aber gewiss nicht erwéhnenswert gewesen, hitte der ,,aus dem
Himmel Gefallene* dorthin zuriickkehren kénnen. Der Himmel musste nach Jesu Verstéindnis dem
Satan danach fiir immer verschlossen sein.

Nun galt der Satan im Judentum zur Zeit Jesu vor allem als der Ankldger der Menschen —
womit klar sein diirfte, was diese Vision fiir Jesus bedeutete: Derjenige, der die Menschen anklagt,
hat keinen Platz mehr vor Gott und damit auch keinen Einfluss mehr auf Gott. Gott ist also nicht
langer willens, sich von den Vergehen der Menschen beeinflussen zu lassen und den Menschen als
Richter gegeniiberzutreten)

Wie aber sollen wir uns diese Vision erkldren? Wie war Jesus zu ihr ggkommen*?

Erschrecken Sie nun bitte nicht und schenken Sie mir auch noch in den folgenden paar
Minuten Thr wohlwollendes Gehor. Ich hatte mich zunichst auch einmal gewehrt, als mir Folgendes
einfach keine Ruhe mehr gab:

In den 90er Jahren fiihrte Prof. Knoblauch von der Universitit Konstanz in Verbindung mit
dem Institut fiir Grenzgebiete der Psychologie Freiburg ein mehrjdhriges Forschungsprojekt tiber



Lotruktur und Verbreitung von Todesndhe-Erfahrungen in der BRD* durch. Ziel dieses
Forschungsprojekts war es festzustellen, wie verbreitet Todesndheerfahrungen in der gesamten
Bevolkerung der Bundesrepublik mit ihren mehr als 80 Millionen Menschen waren.

Zu diesem Zweck wandte sich die Untersuchung nicht von vornherein nur an die Menschen,
die entweder schwer verungliickt oder gar bereits klinisch tot waren oder wenigstens einen
Herzstillstand erlebt hatten. Fiir diese Untersuchung, die zum ersten Mal (!) eine reprisentative
Umfrage darstellen sollte, wurden vielmehr nach einem statistisch errechneten Schema 2044
Menschen mittels einer Zufallsstichprobe aus der iiber 80 Millionen umfassenden
Gesamtbevolkerung der BRD ausgewihlt und interviewt. Das Ergebnis dieser Untersuchung —
verbunden mit einem Uberblick iiber Nahtoderfahrungen im Kulturvergleich — legte Prof.
Knoblauch dann in seinem 1999 bei Herder erschienenen Buch ,,Berichte aus dem Jenseits* vor.

Die fiir uns in diesem Zusammenhang wichtigsten Ergebnisse lauten:

1. 4,3% der Befragten waren sich sicher, eine Nahtoderfahrung gemacht zu haben. Auf die
Gesamtbevolkerung der BRD iibertragen heifit dies: Etwa 3,3 Millionen Deutsche haben eine
Nahtoderfahrung am eigenen Leib erlebt! Das Durchschnittsalter der Befragten betrug 35,6 Jahre.
Die Nahtoderfahrung lag im Durchschnitt 13 Jahre zuriick (konkret: zwischen 1 und 65 Jahren).

2. Da dieser Punkt nun sehr wichtig ist, mochte ich Prof. Knoblauch selbst zitieren:

,,Bine zweite Beobachtung sollte hochst folgenreich sein. Denn allein der Betriff legt schon die
Assoziation nahe, dass bei der Nahtoderfahrung der Korper abstirbt. Im Widerspruch zu dieser
verbreiteten Annahme widerfuhren den meisten der Befragten zwar zweifellos existentiell
bedrohliche FEreignisse, aber lediglich die Hilfte der Befragten gibt an, sich wihrend der
Nahtoderfahrung wirklich in einem lebensgefihrlichen Zustand befunden zu haben. Nur 6% der
Personen mit Todesnéheerfahrungen kénnen mit Sicherheit sagen, sie seien klinisch tot gewesen.
Mit anderen Worten: Der Begriff 'Nahtoderfahrung' ist irrefiihrend, denn Nahtoderfahrungen
hingen nicht unbedingt, ja, nicht einmal regelmdfig mit dem korperlichen Tod zusammen!
(Uberraschend ist auch, dass sich die Betroffenen selbst von der Bedeutung der Wortverbindung
'Nahtod' nicht verleiten lassen.) Gleichzeitig wird deutlich, dass sie keine medizinischen oder
biologischen Griinde brauchen, um zu wissen, dass sie dem Tod nahe waren. Thre Nihe zum Tod
schreiben sie in groBerem Malle ihrer subjektiv wahrgenommenen Verfassung zu als ihren
objektiven Zustinden.” (127-130)

Aus all diesen Fakten zieht der Soziologe (!) Prof. Knoblauch nun folgenden Schluss:

»Dass Menschen Nahtoderahrungen machen, scheint ein dem Menschen eigenes Vermogen zu
sein — des Vermogens, eine transzendente Wirklichkeit wahrzunehmen, die anders ist als das, was
unser Organismus an Reizen aufnimmt. Dieses Vermogen scheint zum Wesen des Menschen zu
gehoren. Was aber dann als transzendente Wirklichkeit erfahren wird, wie die Inhalte aussehen, das
lernen wir von unseren Mitmenschen, von der Kultur und vom Leben selbst. (193f)

Auf diesem Hintergrund mochte ich Ihnen im Blick auf Jesu Vision folgende Losung
vorschlagen:

Jesus war ja nicht einfach nur ,,zum Pilzes-Suchen® in die Wiiste gegangen! Gleichgiiltig, ob
wir uns Jesus deshalb eher in der Richtung meditierender buddhistischer Monche oder eher in der
Richtung mittelalterlicher Mystiker vorstellen — jene Wiistenzeit diirfte fiir Jesus eine sehr intensive
Zeit gewesen sein! Konnte es nun nicht sein, dass Jesus in dieser Zeit besonderer seelischer
Anspannung (oder Weitung) in einem besonders tiefen, stillen Augenblick (auch) die fiir uns
transzendente Wirklichkeit erfahren und wahrgenommen hatte, die sich dann freilich in seinem
Kopf eben nur mit den Bildern und Gedanken ,,melden®, d.h. sichtbar und verstehbar machen
konnte, die darin gespeichert warten — mit den Bildern des gottlichen Gerichts also, das ihm von
Johannes dem Téufer her ja in besonderer Weise vor Augen stand und bei dem der Satan die fiir den
Menschen gefihrlichste Rolle spielte?

Lisst dann Jesu Vision nicht den Schluss zu, dass Jesus damals in der Wiiste jene Wirklichkeit, die
fiir uns nur im Extremfall erreichbar ist und ,,die anders ist als das, was unser Organismus an Reizen
aufnimmt* (H. Knoblauch), und die Jesus bis dahin vor allem in der Weise sah und glaubte, wie



Taufer sie verkiindet hatte — konnte Jesus diese transzendente Wirklichkeit in einem tiefen
Augenblick personlich eben nicht ganz anders wahrgenommen haben? Als eine solche, in der nicht
geurteilt und gerichtet, nicht geschieden und vernichtet wird — in der eben kein Platz mehr fiir den
Satan ist?!

Doch wie hitte Jesus dann Gott und Gottes Welt nach dieser Erfahrung gedacht? Wenn Gott
nicht mehr der Richter war, welches Bild hatte Gott dann in seinem Denken angenommen?

Sie wissen wohl alle, dass wir uns da nicht aufs Raten verlegen miissen. Wir finden Jesu neues
Gottesbild in der Antwort, mit der er begriindete, weshalb er und seine Jiinger nicht mehr fasteten:

,Konnen denn 'die Sohne des Brautgemachs' [d.h. die Freunde des Bridutigams] fasten,
wihrend der Brautigam mit ihnen ist?*“ (Mk 2,19a)

Wir sind es zwar gewohnt, in dem Bréutigam Jesus und in den ,,Sohnen des Brautgemachs*
Jesu Jinger zu sehen, doch so konnte Jesus sein Wort nie gemeint haben. Das héitte niemand
verstanden, da es fiir Israel nur einen Briutigam gab: Jahwe selbst (Hob 2,18-25; Je 62,5) — und er
hatte seinem Volk versprochen, sich ihm am Ende um den Brautpreis von Liebe und Erbarmen
anzutrauen (vgl. Hob 2,16.21).

Nehmen wir also das von Jesus gebrauchte Bild ernst — der Bréutigam inmitten seiner Freunde
-, dann sah Jesus Gott als Briutigam auf dem Weg zur begliickenden Vollendung der Geschichte
mit seinem Volk.

Gott ist nicht mehr der Jenseitige, der Transzendente, auf dessen Kommen Israel immer noch
zu warten hat: Die Grenze ist iiberschritten! Was sich fiir diejenigen, die eine Nahtoderfahrung
hatten, so anfiihlte: ,,Ich war driitben — und musste dann wieder zuriick!*, wurde von Jesus — gewiss
auch unter dem Einfluss der Naherwartung des T#ufers — als ,,Das Driiben ist hierher gekommen!*
empfunden:

,,Das Reich Gottes ist da!*
BloBe Spekulation?
Ich glaube: nein!

II1. Das Geheimnis des Reiches Gottes

Normalerweise sehen wir kein Problem darin, dass Jesus im Verlauf seiner Titigkeit ,,zwolfe
machte” (wie es Mk 3,14 wortlich heift), ,,damit sie mit ihm seien und er sie aussende, um zu
verkiinden und Vollmacht zu haben, die Ddmonen auszutreiben* (Mk 3,15). Diese Tatsache ist fiir
uns in der Regel so selbstverstindlich, dass wir uns erst recht nicht mehr dariiber wundern kdnnen,
dass Jesus zu Beginn Simon und Andreas, Jakobus und Johannes aufforderte, mit ihm zu kommen.
»Klar* denken wir da gerne, ,,wenn Jesus einmal zwolf auswihlen und in besonderer Weise
beauftragen wollte, dann musste er irgendwann anfangen, iiberhaupt junge Ménner um sich zu
versammeln.* Und so stehen fiir uns beide Aktionen fraglos in einem inneren Zusammenhang; denn
schlieBlich hatte Jesus nach Markus dem Simon und Andreas ja gleich zu Beginn schon gesagt, er
werde sie zu ,,Menschenfischern* machen (Mk 1,17).

Zugegeben, es ist zwar nicht ganz einfach, in der spiteren Verkiindigung des Evangeliums und
in den Exorzismen der Zwolfe die Titigkeit von Menschfischern / Menschenfidngern zu erblicken —
aber, so konnte man antworten, das darf man eben nicht ganz so eng sehen. Und so bleiben wir in
der Regel dabei: Als Jesus die ersten vier Minner aus Kafarnaum berief, da dachte er auch schon an
deren spitere ,,apostolische* Tatigkeit.

Aber genau darauf weist nichts hin — so wenig wie auf die hier normalerweise zu lesende
Behauptung, Jesus habe Simon und Andreas, Jakobus und Johannes damit zu seinen ersten Jiingern
machen wollen. Denn davon ist nirgends die Rede, zumindest dann nicht, wenn wir den biblischen
Text ,,beim Wort* nehmen!

Auffillig ist da ndmlich zunéchst einmal, dass Jesus zu Simon und Andreas keineswegs sagte:

,,Kommt her, folgt mir nach!“ (Mk 1,17 E U)



sondern: ,,Auf, hinter mich!* Und wenn es dann heift: ,,Ich werde euch zu Menschenfischern
machen®, dann sagt Jesus eigentlich nur, dass die beiden zukiinftig Menschen ,,ans Landziehen®,
d.h. fangen und gewinnen sollen. Auch das klingt nicht sehr theologisch. Und deshalb iibertreiben
unsere Ubersetzungen auch, wenn sie die ganze Geschichte mit den Worten beschlieB3en: ,,und (sie)
folgten Jesus nach®. Denn auch hier heif3t es nur ganz profan: ,,und sie gingen weg hinter ihm her*.

Wenn wir beim biblischen Text bleiben, dann hatte Jesus keine Jiinger zur Nachfolge berufen,
sondern zunichst einmal junge Ménner gesucht, die bereit waren, mit ihm zusammenzuleben!

Doch weshalb?

Die Antwort auf diese Frage finden wir im weiteren Verlauf des dltesten Evangeliums, des
Markusevangeliums. Da ist zunéchst die Szene Mk 3,31-35 auf dem Hintergrund von Mk 3,20f:

,und er ging ins Haus. Da versammelte sich wieder eine Menge, so dass sie auch nicht einen
Bissen essen konnten. Als das aber seine Angehdrigen gehort hatten, machten sie sich auf den Weg,
um sich seiner zu beméchtigen; denn sie sagten: Er ist verriickt... Da kamen seine Mutter und seine
Briider. Als sie drauf3en standen, schickten sie zu ihm und lieBen ihn rufen. Um ihn aber saf} eine
Menge. Da sagten sie ihm: Siehe, deine Mutter und deine Briider draulen suchen dich. ER aber
antwortete ihnen: Wer ist meine Mutter und wer sind meine Briider. Und er sagte, nachdem er auf
die geschaut hatte, die um ihn saflen: Siehe, meine Mutter und meine Briider. Wer den Willen
Gottes tut, der ist mein Bruder, (meine) Schwester und Mutter.

Offensichtlich empfand es Jesus anders als seine Angehdrigen nicht als Stress, wenn viele
Menschen zu ihm kamen und etwas von ihm wollten — was, wird nicht gesagt. Dass es nur oder vor
allem Heilungssuchende waren, wird man freilich nicht annehmen kénnen; denn wenn es von der
Menge heifit, dass sie um ihn saBlen, wird man vor allem — wie auch schon Mk 2,2 — an Jesu
Lehrtitigkeit denken miissen. Gefragt zu werden und antworten zu koénnen, das machte Jesus allem
Anschein nach gliicklich.

Wenn Jesus seine Zuhdrer nun aber im Gegensatz zu den Angehdrigen seiner Familie als die
charakterisierte, die Gottes Willen tun, dann konnte er kaum nur an die 10 Gebote gedacht haben;
denn diese diirften zweifelsohne auch seine Mutter, seine Briider und seine Schwestern getan
haben! ,,.Den Willen Gottes tun“ kann in unserem Zusammenhang nur meinen: Sich zusammen mit
Jesus der neuen Situation stellen! Und die, die das zusammen mit ihm taten, empfand Jesus als
seine eigentliche Familie! Denn sie boten ihm mit seinem Verlangen, vom Evangelium reden und
dem Evangelium entsprechend leben zu konnen, den Raum und die Geborgenheit, die ihm seine
eigene Familie ganz offensichtlich vorenthielt.

Oder anders ausgedriickt: Nach allem, was wir erkennen konnen, hatte Jesus zunichst einmal
Menschen gesucht, weil er mit ihnen anders leben wollte, seiner Botschaft entsprechend: im
Vertrauen auf das Evangelium die Gegenwart des Reiches Gottes ernst nehmen. Dazu hatte er
Freunde gesucht — Freunde, die bereit waren, zusammen mit ihm den Bréautigam, Gott, zur Hochzeit
zu begleiten.

Dass wir mit dieser Annahme Recht haben — daran l4sst die Geschichte mit dem so genannten
reichen Jiingling keinen Zweifel. Sie kennen sie ja: ,,Als sich Jesus wieder auf den Weg machte, lief
ein Mann auf ihn zu, fiel vor ihm auf die Knie und fragte ihn: Guter Meister, was muss ich tun, um
das ewige Leben zu gewinnen? Jesus antwortete: Warum nennst du mich gut? Niemand ist gut
auBler Gott, dem Einen. Du kennst doch die Gebote: Du sollst nicht toten, du sollst nicht die Ehe
brechen, du sollst nicht stehlen, du sollst nicht falsch aussagen, du sollst keinen Raub begehen, ehre
deinen Vater und deine Mutter.” (Mk 10,17-19)

Wer all das tut, tut Gutes. Wer all das tut, gewinnt das ewige Leben. Damit war die Frage des
Mannes beantwortet; er hitte also gehen kdnnen.

Es ist ganz wichtig, dass wir uns dies klar machen: An diesem Punkt kénnte unsere Geschichte
abbrechen. Der Mann hatte erfahren, was er wissen wollte. Dass die Geschichte dennoch weiterging
— das lag nicht an Jesus, als ob ihm eingefallen wire, noch etwas sehr Wichtiges vergessen zu
haben. Es lag an dem Mann, dass das Gesprich weiterging, denn ,,er erwiderte Jesus: Meister, alle
diese Gebote habe ich von Jugend an befolgt.*



Es ist als ob der Mann einwenden wollte: ,,Ja ist das alles? Ich habe das Gefiihl, dass mir noch
etwas fehlt. Die Gebote tun — das fiillt einen doch nicht aus! Das kann doch nicht schon alles sein!*

Da, in diesem Moment, veridnderte sich Jesu Einstellung zu diesem Mann; denn genau und
wortlich iibersetzt heiflt es nun im Evangelium: ,Jesus aber, nachdem er ihn angesehen hatte,
begann ihn zu lieben und er sagte ihm: Eines mangelt dir. Auf, verkaufe, was du hast und gib's den
Armen, und du wirst einen Schatz im Himmel haben; dann komm und folge mir!*

Jesu Aufforderung an diesen Mann, alles zu verkaufen und ihm zu folgen — sie entsprang in
diesem Fall einer plotzlichen Gefiihlsregung, sie war der spontane Ausdruck einer aufbrechenden
Zuneigung:

,hachdem er ihn angesehen hatte, begann er ihn zu lieben”“. Die Wiedergabe der
Einheitsiibersetzung in ihrer endgiiltigen (!) Fassung ist vollig unmdglich: ,,und weil er ihn liebte,
sagte er...“. Besser die Lutheriibersetzung: ,Jesus sah ihn an und gewann ihn lieb...”. Ganz
zutreffend die so genannte Probeiibersetzung der Einheitsiibersetzung: ,,da blickte ihn Jesus an und
fasste Zuneigung zu ihm...*.

So etwas wird nie mehr sonst und in keinem anderen Evangelium noch einmal von Jesus
gesagt: ,,Er begann ihn zu lieben!” — , Er gewann ihn lieb!* — ,,Er fasste Zuneigung zu ihm!*“ Nur
wenn wir dies mitempfinden, konnen wir die Enttduschung ahnen, die Jesus iiberfallen haben
musste, als dieser Mann dann doch traurig und betriibt wegging: ,,denn er hatte ein groBes
Vermogen!* Und so, wie Jesu Einladung, doch mitzukommen, Ausdruck seiner Zuneigung war, so
ist das Folgende nun der Ausdruck seiner tiefen Enttduschung. Das, was nun kommt, ist kein
abgeklirter theologischer Lehrsatz, sondern da kommt eine starke, schmerzliche Enttiuschung zu
Wort: ,,Da sah Jesus seine Jiinger an und sagte zu ihnen: Wie schwer ist es fiir Menschen, die viel
besitzen, in das Reich Gottes zu kommen... Ja, meine Kinder, wie schwer ist es, in das Reich Gottes
zu kommen. Eher geht ein Kamel durch ein Nadelohr, als dass ein Reicher in das Reich Gottes
kommt.* (Mk 10,23-25)

Hier spricht jemand, der einen moglichen Freund verloren hatte! Hier spricht jemand, der
durch und durch Mensch war! Denn eigentlich hitte Jesus ja wissen miissen, dass man das alles so
auch nicht sagen konnte; denn schlieBlich waren in seiner Jiingerschar auch Frauen, die ihn und
seine Jiinger mit ihrem Vermdogen, mit ihrem Reichtum unterstiitzten (Lk 8,1-3). Da hatten Reiche
durchaus in das Reich Gottes gefunden. Aber das konnte Jesus in diesem Moment nicht trosten.

Das aber bedeutet doch: Wir haben allen Grund anzunehmen, dass Jesus nicht willkiirlich
irgendwelche Menschen aufforderte, mit ihm zu kommen. Weil er mit ihnen — und nicht einfach mit
jedermann — im Vertrauen auf das Evangelium dem Ende zu leben wollte, hatte er sie gerufen. Weil
er sie mochte und nicht, weil sie irgendeine Funktion spiter wahrnehmen sollten, hatte er ihnen
zugerufen: ,,Auf, hinter mich!*. Gewiss, in seine Gemeinschaft kamen auch Menschen, die von sich
aus daran teilhaben wollten, und Jesus akzeptierte auch sie. Dennoch fillt auf, dass Jesus sich ihnen
gegeniiber doch eher abweisend, ,,zugeknopft™ zeigte (vgl. Mt 8,18-22; Lk 9,57-62; 14,28-33):

Das Reich Gottes, das sich fiir Jesus in seiner Jiingerschar konkretisierte, lebte von Anfang an
auch, ja vor allem von seiner Zuneigung zu ganz bestimmten Menschen. Und seine Freude iiber die
Gegenwart des Reiches Gottes und sein Vertrauen darauf lebte auch von ihnen, seinen Jiingern und
Jiingerinnen. Denn nur dadurch, dass sie teilten, was ihn bewegte, blieb das Vertrauen, die Freude
und die Zuneigung, die das Reich Gottes auslost, auch fiir ihn erfahrbar!

Das Reich Gottes — das war fiir Jesus ganz offensichtlich nie eine abstrakte Grofie, an die man
eben glauben muss, um dann vom Kopf her ihr entsprechend zu leben. Das Reich Gottes — das
musste man leben, das wollte erlebt werden und dazu brauchte es Menschen, die sich auch mochten
und die es mit einander konnten. Und das diirfte einleuchten: Denn wenn das Reich Gottes nichts
anderes ist als die virtuelle heile Welt, dann ldsst sie sich am ehesten mit Menschen zusammen
realisieren, die sich mogen!

Natiirlich klingt das alles sehr privat und ldsst sehr schnell an irgendwelche Zirkel denken.
Aber ehe wir darin einen Grund zur Ablehnung finden, sollten wir uns noch einmal auf die
Verstindnisschwierigkeit in Jesu eigener Familie besinnen. Wir sollten sie gewiss nicht



dramatisieren, aber wir konnen sie ja auch nicht einfach aufler Acht lassen, zeigt sie doch, woran
das Evangelium, Jesu Evangelium, ganz normal scheitern kann. Und was lésst sich da in Nazaret als
Grund ausmachen?

Wenn wir das Familienurteil aus Mk 3,21 ernst nehmen, dann miissen wir schlicht und einfach
sagen: Zwischen Jesus und dem Rest seiner Familie stimmte ,,die Chemie* nicht, da gab es fiir
Jesus zumindest keine allzu grole Sympathie; ,,denn sie sagten: Er ist verriickt!*. Und in einer
solchen Atmosphire ldsst sich nun einmal eine begeisternde Wahrheit nur schwer vermitteln — eine
Wabhrheit, in der (geméB Jesu Verkiindigung) Gott als der vorkommt, der offene Herzen sucht.

Fiir die Art und Weise aber, wie Jesus von seiner Sympathie und Zuneigung geleitet dem
Reich Gottes Raum verschaffte, spricht nun einmal: Wenn wir das Reich Gottes nicht nur als einen
Lehrinhalt verstehen, den man bloB lernen muss, um ihn zu verstehen; wenn ,,Reich Gottes*
vielmehr die Wirklichkeit meint, insofern sie ungeahnt Positives ermoglicht, weil sie von einem
Willen geprigt wird, der das Wohlergehen zum Ziel hat, dann miissten wir verstehen, dass nur dann
sachgerecht vom ,Reich Gottes” gesprochen wird, wenn die davon Angesprochenen zugleich
Entgegenkommen und Freundlichkeit erfahren.

Wir fragten am Ende des 2. Teils: Konnte sich Jesu Vision vom Satanssturz nicht doch so
erkldren und verstehen lassen, dass Jesus damals jene Wirklichkeit, ,,die anders ist als das, was
unser Organismus an Reizen aufnimmt®, im Spiegel seines Denkens zunéchst einmal als eine solche
wahrnahm, in der es fiir den Ankldger keinen Grund und Raum gibt, weil jene transzendente
Wirklichkeit wahrhaftig ohne jede Feindschaft und Verweigerung, ohne irgendeinen Hinterhalt und
ohne jedes Toten reines Entgegenkommen ist?

Spricht fiir diese Deutung nun nicht Jesu anschlieBendes Verhalten? Niamlich: dass er
»instinktiv*“ und ohne zu zogern Menschen suchte, die er mochte und die ihn mochten, um mit ihnen
sorglos und unbelastet die Chance wahrzunehmen, die sich ihm in seinen Augen bot: als Freunde
den Briutigam auf dem Weg zur Hochzeit zu begleiten! Und dies eben, weil Jesus und die mit ihm
in ihrer Welt einen Raum sahen, in dem keine Anklage noch irgendeine Zukunft hat und in dem
heute schon der Wille méchtig ist, der auf die Vollendung hindringt!

Lisst sich von hier aus nun aber das Geheimnis des Reiches Gottes nicht so umschreiben:

Das Geheimnis des Reiches Gottes ist jene iiberweltliche Giite und Zuneigung und jenes
unbeirrbare Wohlwollen, kurzum: jene transzendente Menschenfreundlichkeit, die der Wirklichkeit
ihre innerste Struktur gibt und die — wo immer sie wahrgenommen wird — verbindet und ohne
Zbgern voll Freude und Vertrauen zur gemeinsamen freundlichen Gestaltung der je eigenen
Wirklichkeit dréngt.

Oder noch einmal anders ausgedriickt: Wann immer es uns moglich ist, ohne Anklage und
Verbitterung auf das Leben zu blicken und ihm zuzutrauen, dass es in sich der Vollendung zustrebt,
ermoglichen wir es ihm, sich uns als Gottes Reich — und damit als unsere grole Chance — zu zeigen.

Dass dem in der Tat so ist, mochte ich Thnen gerne abschlieBend noch in einem kurzen vierten
Teil zeigen.

IV. Das Reich Gottes ,,im Test*

Angenommen, sie hitten einige Freundinnen und Freunde dafiir gewinnen konnen, oder Sie
hitten sich mit einigen anderen dafiir gewinnen lassen, ,,das mit dem Reich Gottes* doch einmal
genauer zu versuchen, wie miissten Sie es wohl anstellen, wenn Sie nun erfahren wollten, ob sich
die Wirklichkeit in Wahrheit als Reich Gottes verstehen ldsst?

Es diirfte uns, den Theologinnen und Theologen nahe liegen, auch und gerade bei dieser Frage
die Evangelien zu Rate zu ziehen. Doch das sollten wir zunichst einmal sein lassen. Denn die
Situation von Jesu Jiingerinnen und Jiinger, an der wir uns vielleicht orientieren mochten, ist schon
deshalb nicht mit der unsrigen vergleichbar, weil sie damals sozusagen in einem gesellschaftlichen
Niemandsland lebten, ohne in irgendeine familidre, gesellschaftliche, wirtschaftliche oder politische
Verpflichtung eingebunden zu sein. ,,Die Zeit ist erfiillt!” — das bedeutete eben auch: Mit Jesus ohne
konkrete Bodenhaftung auf das Ende zu warten.



Und deshalb suchen wir in Jesu Verkiindigung und im Leben seiner Jiingerschar vergebens
nach irgendwelchen konkreten Beispielen dafiir, wie man im Vertrauen auf die Gegenwart des
Reiches Gottes mit Verpflichtungen und Notwendigkeiten, mit Chancen und Modglichkeiten
umgeht, die sich aus dem normalen beruflichen oder privaten Alltag ergeben. Es zeigt sich
eigentlich nur ein Modell, an dem deutlich wird, was es wohl bedeutet, unter den Bedingungen des
normalen Lebens die Wirklichkeit als Reich Gottes zu verstehen und zu gestalten.

Achtet man nidmlich genauer auf die Weisungen, die Jesus ungefragt, also von sich aus
formulierte, dann fiihren sie alle auf den Jiingerkreis hin: auf seine Chancen und Bediirfnisse, auf
seine Note und Schwierigkeiten — auch und gerade ein Wort wie Mt 5,27: ,Ich sage euch, ein jeder,
der eine Frau mit begehrender Absicht anblickt, hat mit ihr schon Ehebruch geiibt in seinem
Herzen!“ Wir diirfen ja nicht vergessen, dass in Jesu Jiingerschar junge Minner und Frauen
plotzlich in einem ,,Freiraum* zusammen lebten!

Da finden sich nun folgende Weisungen:

nicht ziirnen: Mt 5,21f

nicht zu richten, sondern einander zu vergeben: Lk 6,37-42

auch die Feinde zu lieben: Lk 6,27-36

absolut zuverléssig zu sein: Mt 5,37 (vgl. Jak 5,12)

einander zu dienen, gerade wenn man etwas Besonderes sein mochte: Mk 9,33-35; 10,35-44

keinen AnstoB zu geben: Mk 9,42f

sich vor dem ,,Sauerteig der Pharisder und Herodianer* zu hiiten: Mk 8,14-21

Versucht man nun, den roten Faden zu entdecken, der all diese Weisungen verbindet — der
ihnen also ihr ,,Reich-Gottes-Charakteristikum® verleiht - , kann man vielleicht Folgendes sagen
(wobei ich Sie gleich bitten mochte, ein mogliches Gefiihl der Enttduschung noch zuriickzuhalten.
Das ,,Reich-Gottes-Charakteristikum® ist nicht so banal und fromm, wie es sich zunidchst anhoren
konnte!).

Also, den Jiingerinnen und Jiingern, die sich dem Reich-Gottes entsprechend verhalten sollen,
wird alles untersagt, was das menschliche Zusammenleben und Zusammenwirken gefihrdet oder
ganz unmoglich macht — selbst wenn die Verweigerung der Gemeinschaft zu rechtfertigen wére;

und es wird ein Verhalten geboten, das Vertrauen schafft und aufbaut. Und weshalb?

Die Antwort darauf finden wir, wenn wir uns noch einmal auf den grundlegenden Unterschied
zwischen Johannes dem Taufer und Jesus besinnen:

Es ist ja nicht so — wie wir gerne manches Mal etwas zu vereinfachend sagen - , als ob der
Taufer einfach das Gericht, Jesus aber das Evangelium verkiindet hitte. Auch fiir den Tédufer war
die Zukunft ja nicht nur bedrohlich und negativ. Wer sich von ihm taufen lie$3, hatte auch in seinen
Augen eine gute Zukunft. Nur, diese Zukunft hatte zur Gegenwart hin keine Verbindung. Man
musste sich von der eigenen Gegenwart und Vergangenheit frennen, um die Zukunft gewinnen zu
konnen.

Fiir Jesus hingegen war allein maB3gebend, dass Gott heute schon als der in Israel gegenwirtig
war, der (bildlich gesprochen) in die Arme schlieBen und aufrichten will, gleichgiiltig welche
Vergangenheit die einzelnen auch mitbringen. So wird Gott richten. Dieses zuverldssige, treue
Entgegenkommen ist das Lebensgesetz des Reiches Gottes, und deshalb kann es dort, wo es unter
uns begonnen hat, nur bewahrt werden und wachsen, wen die, die heute schon daran teilhaben,
diesem Gesetz entsprechen.

Nicht weil es fromm klingt, ist die Mahnung zur bedingungslosen Liebe, zum Vergeben und
zum Dienen der rote Faden in den Weisungen Jesu an seine Jiingerinnen und Jiinger, sondern weil
das Reich Gottes einfach kein anderes Verhalten zulédsst. Das und nur das ist sein Lebensgesetz.
Und deshalb lisst sich nur auf diese Weise und auf diesen Wegen ,,testen®, ob die Wirklichkeit zum
Reich Gottes taugt.

Ich sagte vorher: Angenommen, Sie hitten einige Freundinnen und Freunde dafiir gewinnen
konnen oder Sie hétten sich mit einigen anderen dafiir gewinnen lassen, ,,das mit dem Reich Gottes*



doch einmal genauer zu versuchen — und dass dies moglich wire, wiinsche ich Thnen von Herzen - ,
dann beginnt fiir Sie gewiss nicht der Himmel auf Erden. Auch Ihre so jeweils entstehende
Gemeinschaft bleibt ein Stiick dieser Welt. Doch wenn Sie sich dann auch noch dazu entschlieffen
konnten, unbeirrt zu versuchen, bei all den unvermeidlichen Schwierigkeiten, Problemen und
Entfremdungen nach den zuvor genannten Mafstiben miteinander umzugehen, ja dann — und das
wage ich Thnen zu versprechen - , dann werden Sie nicht nur erfahren, dass die Wirklichkeit der
Raum von Gottes Reich sein kann.

Sie werden dann auch immer und immer wieder erfahren, dass das Leben wahrhaftig ungeahnt
Positives in sich birgt und im Grunde tiberaus schon ist. Und diese bewegende Erfahrung wird Sie
gewiss stets aufs Neue die Ankniipfungspunkte und die Wege finden lassen, von denen aus sich
Ihren Schiilerinnen und Schiilern und der Menschen in Thren Gemeinden die Wirklichkeit wie von
selbst als Gottes Reich erschlief3t.

Dr. Meinrad Limbeck
ist em. Dozent fiir Biblische Sprachen
an der Kath.-Theol. Fakultdt der Universitdt Tiibingen



