
100 Jahre Herz-Jesu-Schwestern 
Hall in Tirol 

28. September 2012 

 

„Am Anfang standen nicht die Kälte und die Finsternis; am Anfang stand das 

Feuer.“[1] 

Wir kennen alle Herz-Jesu Bilder mit einer Flamme im Strahlenkranz. Der emotionale 

Kern der Offenbarung an Margaretha Maria Alacoque ist die verschmähte Liebe, die 

durch Steigerung ihrer Liebe die „Kälte und Verachtung“ der anderen zu sühnen und 

dafür Genugtuung leisten will. Es ist das Bild des brennenden Feuers, des Glutofens.  

Kälte oder Feuer: Wenn Liebe, Mitleid und Barmherzigkeit eigentlich nicht sein sollen 

und dieses Urteil allmählich ins Bewusstsein aller einsickert, dann entspringen neue 

Kälteströme (Ernst Bloch). Das Herz Jesu stellt uns das Feuer der göttlichen Liebe 

vor Augen: Gott befreit die Menschen vom egozentrischen Blick auf sich und von der 

Angst, sich ständig selbst behaupten zu müssen.  

„Wir haben der Liebe geglaubt: Am Anfang des Christseins steht nicht ein ethischer 

Entschluss oder eine große Idee, sondern die Begegnung mit einem Ereignis, mit 

einer Person, die unserem Leben einen neuen Horizont und damit seine 

entscheidende Richtung gibt. … Die Liebe ist nun dadurch, dass Gott uns zuerst 

geliebt hat (vgl. 1 Joh 4, 10), nicht mehr nur ein „Gebot“, sondern Antwort auf das 

Geschenk des Geliebtseins, mit dem Gott uns entgegengeht.“[2] Nachfolge ist ein 

Echo der Dankbarkeit, sie ist Weitergabe der Liebe, die wir selbst erfahren haben. 

„Deus vult condiligentes – Gott will Mitliebende.“ (Duns Scotus)[3] Es geht um eine 

tiefe Tuchfühlung mit Gott, um eine Freundschaft mit Gott. Gott ist es, der zuerst 

handelt. Nicht irgendeine Übermenschlichkeit oder eine gewaltige Sonderbegabung 

oder Größe, die andere nicht hätten. Das Licht Jesu reflektiert sich im Ordensleben 

und strahlt von ihm wider. Nicht die „amor sui“, sondern die „amor Dei“ kennzeichnet 

das Ordensleben. Ihr Leben verweist auf den Gott (unruhig bleibt ja ihr Herz, bis es 

ruht in Ihm) und kann als Durchbuchstabierung seiner Wahrheit aufgezeichnet 

                                                
[1] Teilhard de Chardin, Lobgesang des Alls, Olten 1961, 17. 

[2] Benedikt XVI., Deus Caritas est (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls Nr. 171) Bonn 2006, 
Nr.1. 

[3] Duns Scotus, Opus Oxoniense III d.32 q.1 n.6. 



werden. Diese Wahrheit stellt aber das exakte Gegenteil der Wahrheit der 

heidnischen Idole und Götter dar. Der Versuchung des selbstbezogenen Menschen, 

Gott zu werden, setzt Gott selbst seinen Heilswillen entgegen.  

 

Anbetung 

 

„Brot ist wichtig, Freiheit ist wichtiger, am wichtigsten ist die ungebrochene Treue und 

die unverratene Anbetung.“ (Alfred Delp) „Die Menschheit hat die Wahl zwischen 

Selbstmord und Anbetung.“ (Teilhard de Chardin).Die ursprünglichste Form des 

Betens ist die Anbetung. Der Mensch ist dabei von der Größe Gottes überwältigt, er 

kann nicht anders als anbeten und Gott allein die Ehre geben, Ehre geben nicht nur 

bis zu einem bestimmten Grad, sondern ganz, endgültig, als Geschöpf vor dem 

Schöpfer. Die Anbetung ist der lebendige Vollzug der Tatsache, dass Gott einfach 

hin „groß“ ist, dass Gott durch sich und in sich, der Mensch aber durch Gott und in 

Gottes Macht besteht. In der Anbetung sagt der Mensch: „Du bist Gott; ich bin 

Mensch, dein Geschöpf. Du bist der wahrhaft Seiende, aus Dir selbst; wesenhaft und 

ewig; ich bin durch Dich und vor Dir. Du hast alle Mächtigkeit des Wesens, alle Fülle 

des Wertes, alle Hoheit des Sinnes. Der Sinn meines Daseins hingegen kommt 

durch Dich; ich lebe aus Deinem Licht und die Maße meines Daseins sind in Dir.“ 

(Romano Guardini) Anbetung als Anerkennung Gottes stellt den Mensch radikal vor 

die Frage: vor wem gehst du in die Knie? vor Gott oder vor Götzen? Es ist dem 

Menschen versagt, sich mit irgendetwas zufrieden zu geben, sich irgendwo zu 

verschanzen, das weniger ist als Gott. Weder Arbeit, noch Beruf, weder Ehe noch 

Familie, auch nicht Macht, Ehre, Geld, Anerkennung u. v. a sind genug. Gott allein 

genügt. „Nichts soll dich ängstigen, nichts dich erschrecken. Alles vergeht, Gott bleibt 

derselbe. Geduld erreicht alles. Wer Gott besitzt, dem kann nichts fehlen. Gott allein 

genügt." (Teresa von Avila) Die Mensch gehen aneinander nicht bloß wegen Hass 

und Gleichgültigkeit kaputt, sondern auch, wenn sie einander vergötzen, wenn sie 

voneinander alles erwarten. Im Menschen scheint wohl Gott durch, aber es wäre 

fatal, wenn der Mensch sich selbst, andere, eine Gemeinschaft, eine Nation oder 

eine Rasse und Klasse vergötzt, d.h. zum letzten Prinzip erhebt. Anbeten heißt: Ich 

kreise nicht wie ein Löwe im Käfig umher, weil ich vergessen habe, nach oben zu 

blicken, sondern: Gott ist mir Mitte und Zentrum.  



Mit der Anbetung beginnt so auch ein geistiges Gesunden und Neubeginnen. Das 

Dasein vor Gott ist heilend und läuternd. Wer Gott anbetet, ist von Gott und nicht von 

sich selbst, nicht vom Leid  fasziniert, nicht im Selbstmitleid verfangen und auch nicht 

in die eigene Traurigkeit verliebt. In Anbetung nachdenken heißt auch, gütiger zu 

werden. Verbitterung wird sich immer dann einstellen, wenn es an der Fähigkeit fehlt, 

das eigene Leben auf den Prüfstand der Glaubensreflexion zu heben. Der Verbitterte 

ist im Grunde selbstgerecht. Er will nicht anerkennen, dass Gott durch 

lebensgeschichtliche Läuterungen eine Chance der Heilung anbietet. In der 

Anbetung kann der Mensch loslassen vom Krampf der Selbstbehauptung, vom 

unerträglichen Druck und Erfolgszwang. Der Akt der Anbetung schenkt auch 

Gelöstheit und Freiheit auch im Hinblick auf religiöses Leistungsdenken und jeden 

Zwang zur Selbstrechtfertigung. 

Gott wird angebetet, weil er das unverbrauchbare Geheimnis ist, das der Mensch 

nicht begreifen, nicht fassen oder schubladieren kann. Bei ihm können wir (wie 

übrigens bei anderen Menschen) nicht sagen: das habe ich ohnehin schon gehört, 

das weiß ich ohnehin schon. Anbetung geschieht im Verweilen und setzt somit einen 

Kontrapunkt gegen die Hastigkeit des Lebens, gegen den ständigen Wechsel, gegen 

die Vielfalt der Reize, gegen die Sucht nach ständiger Abwechslung. Ich kenne nur 

den, bei dem ich verweilen kann, bei dem ich es aushalte. Heimat gibt es nur im 

Geheimnis. Anbetung steht nicht in Konkurrenz zum Tun. Anbetung als 

Wahrnehmung der Gegenwart Gottes wird zur Voraussetzung für 

zwischenmenschliche Begegnung. Ganz bei Gott sein, heißt, ganz beim Nächsten zu 

sein. Das Gebet des Christen ist so weit und umfassend wie das Gebot der 

Nächstenliebe. In der Anbetung geht es auch um die Einübung in die Ehrfurcht vor 

der Gegenwart Gottes im Du, im Feind. Die Anbetung ist eine Einübung in die 

Feindesliebe. 

Ein letztes: Anbetung ist kein egoistischer Akt, sie geschieht vom Beter aus gesehen 

nicht nur für sich selbst. Eine gebetslose Welt würde bald eine herzlose Welt. 

Anbetung geschieht auch stellvertretend für jene, die aus tiefen Verwundungen 

heraus nicht mehr beten können oder aus Abstumpfung und Gleichgültigkeit nicht 

mehr wollen. „Nur noch die Beter können die Welt retten.“ (Reinhold Schneider)  

 

Sühne und Stellvertretung 

 



Sühne von Seiten des Menschen bedeutet nicht ein „Umstimmen“ Gottes (vom 

zornigen zum gnädigen Gott), sondern ein von Gott bereitetes Mittun-Dürfen des 

Menschen. Und Christus ist nicht der Prügelknabe, an dem Gott seinen uns 

zugedachten Zorn auslässt, sondern er ist der bis in den Tod gehorsame, der bis 

zum äußersten an uns und an Gott festhält. Jesus liefert sich der Gemeinheit, der 

Niedertracht, der Gewalt, der Untreue der Menschen aus. Die unbedingte Liebe 

begegnet an ihrem Leib der Dämonie und der Bosheit. In diesem Zusammenhang ist 

die eucharistische Hingabe Sühne, Opfer und Stellvertretung. Dabei geht es um die 

Struktur von Zeit, um die Struktur menschlicher Freiheit und menschlicher 

Gemeinschaft, und zwar gerade dann, wenn Zeit entleert und geflohen, wenn 

Freiheit und Beziehung von sich aus pervertiert, festgefahren, monologisch 

einzementiert, arrogant aufgeblasen, narzisstisch vergiftet, in ihren eigenen 

Möglichkeiten erschöpft und zu Tode gelaufen sind. In Stellvertretung und Sühne 

geschieht ein Ausleiden und Verwandeln verleiblichter und verknöcherter Formen der 

Barbarei in einer Weise, dass gegenwärtige Wirklichkeit wahrgenommen und 

zugleich ein Raum der Hoffnung eröffnet wird. Von innen her bricht Jesus die Logik 

des Bösen auf und überwindet sie.  

 

+Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 

 

 

 

 
 

 
 


