Petrus Canisius 2012
Predigt von Bischof Manfred Scheuer beim Gottesdienst anlasslich des Di6zesantages / Dies

Academicus am 26. April 2012 in Innsbruck.

Zweiter Apostel Deutschlands, so wird der hl. Petrus Canisius bezeichnet. In einer Zeit der sittlichen
und religiosen Verwahrlosung Tirols hat er den Glauben verkiindet, Bildungsarbeit geleistet,
Seelsorge betrieben unter schwierigen Voraussetzungen. Er hat zumindest einigen Tirolern den
Glauben wieder nahe gebracht und diesem Glauben auch eine sinnliche anschauliche Gestalt
gegeben. Es ist nicht Ubertrieben, dass er am Beginn einer neuen Evangelisierung Tirols stand. Sollen
wir ihn zum Patron der Neu-Evangelisierung ernennen?

Die Bezeichnung "Neu-Evangelisierung" erweckt spontan Unbehagen: Wie es damals gelang, das
Abendland fiir das Christentum zu gewinnen, so misste es unter Aufbietung aller Krafte doch auch
heute moglich sein, dem Evangelium ,zum Sieg" zu verhelfen, d.h. zur Anerkennung seitens der
Mehrheit der Tiroler und Europder mit dem Ziel eines wiederum heiligen Landes Tirol und
christlichen Europas. Wie hat es denn - in soziokultureller Sicht - damals das Evangelium , geschafft”,
die Masse der Menschen zu erreichen und zur Religion Europas zu werden? Doch dadurch, dass
politische Herrscher, aus welchen Griinden auch immer, das Christentum angenommen und es fir
ihre Untertanen entweder strikt vorgeschrieben oder mit sanftem Druck durchgesetzt haben, ein
Druck, der dann in und durch die Gesellschaft weitergefiihrt wurde. Genau das aber wird sich wohl
niemals mehr wiederholen, abgesehen von der vermutlich auch nicht riicknehmbaren Pluralisierung
des Lebens und Individualisierung von Lebensoptionen.

Nach dem Zerfall des Heidentums * konstantinische Wende wurde das Christentum zum integralen
Bestandteil der Gesellschaft wurde und zum neuen Verwalter der religiosen Bedirfnisse des
Imperiums. Der Schritt zur Volkskirche war kein ,Sindenfall“. Denn dadurch erreichte das
Evangelium die Welt auch in ihren 6ffentlichen, gesellschaftlichen Dimensionen. Uberall waren die
Zeichen Christi aufgerichtet. Auf der anderen Seite aber war der Preis dafiir sehr hoch. Christsein
wurde kaum noch als Sache der persdnlichen Glaubensentscheidung angesehen; es war fir die

meisten ein absolut selbstverstandlicher Faktor des soziokulturellen Umfelds. Kierkegaard: Am

Anfang - sagt er - gab es keinen Christen, dann wurden alle Christen, und so gab es wieder keinen



Christen; also stehen wir jetzt wieder am Anfang. Wenn alle Christen sind, ist im Grunde keiner Christ,
weil dann Entscheidendes am Christsein, das Herausgerufen- und Berufensein, fehlt. Entsprechend
wurden dann auch in der christlichen Welt die Grund-Satze des Glaubens allzu sehr ,natirlichen
Plausibilitaiten” angepasst. Kurz mit den Worten von Kardinal Kurt Koch: , Die Christianisierung des
romischen Imperiums hat unweigerlich auch zur Imperialisierung des Christentums gefiihrt.” Das ist
greifbar im kirchlichen Amt, das sich immer noch ein gut Stiick weit unter den Vorzeichen von Macht,
Vollmacht und Leitungsbefugnis konstituiert, in einer Seelsorge, die sich nicht selten als amtliches
Dienstleistungsunternehmen im Bereich ,Lebensorientierung, Moral und Ritual” versteht.

Auch der Begriff der Weitergabe des Glaubens ist nicht unproblematisch. Glaube ist nach eindeutiger
Lehre der Kirche Gnade, Gabe, Geschenk, etwas, was wir nicht machen kénnen, was wir allein von
Gott her empfangen (auch wenn dabei unsere Freiheit mit eingefordert ist). Selbst wenn wir davon
ausgehen diirfen, dass Gott jedem Menschen die Gabe des Glaubens schenkt, so geschieht dies doch
wann, wie und wo ER will und nicht selten auch in der Form des - mit Rahner gesagt — ,,Anonym-

Christlichen”.

Zeuge und Lehrer

,Der moderne Mensch hort lieber auf Zeugen als auf Lehrer, wenn er auf Lehrer hort, dann
deswegen, weil sie Zeugen sind.” [1] Uberzeugung zum Leben, zu Werten, zum Evangelium,
Uberzeugung zum Glauben an den Gott Jesu Christi geschieht durch Zeugen, d.h. durch Menschen,
deren Existenz vom Bezeugten ergriffen und gepragt ist. Das ist zundchst psychologisch in dem Sinn
zu verstehen, dass gegenwadrtig integralistische Vereinnahmung und rationale Argumentation nicht
opportun sind. Von Jesus Christus her ist der Zeuge die der Offenbarung angemessene
Vermittlungsgestalt.[2] In der menschlichen Gestalt Jesu leuchtet die Wahrheit und die Herrlichkeit
Gottes auf (Joh 1, 14), er ist der Weg zum Vater (Joh 14,6), er ist der treue und wahrhaftige Zeuge
(Off 3,14).

Das Zeugnis lebt von der Wahrheitsfahigkeit und Wahrheitswilligkeit. Das Zeugnis will die tédliche
Maschinerie des Leidens Uberwinden und die Praxis Jesu erschlieBen. Zeugnis ist kein bloR

erbauliches Spiel der Liebe mit sich selbst. Es ist als Vollzug des Glaubens konstitutiv auf



Kommunikation hin ausgerichtet. Zeugnis ist also vom Reich Gottes her keine heimliche Version des
Willens zur Macht. Der Zeuge hingegen ist bereit, die Aporien von Leid und Verzweiflung auf sich zu
nehmen und auszuleiden. Ihm wohnt die gewaltlose Form der Liebe inne.

Wer die Wahrheitsfrage grundsatzlich unter Ideologieverdacht stellt, wer sie ignoriert und
marginalisiert, der er6ffnet nicht einfach das grolRe Spiel der Freiheit, sondern tberldsst das Feld dem
Konkurrenzkampf. Wahrheit ist nicht zu I6sen von Freiheit.[3], hat aber auch einen interpersonalen
Aspekt und einen existentiellen Bezug (Wahrhaftigkeit). Um der Humanitdt, aber auch um des
christlichen Glaubens willen darf die Wahrheitsfrage nicht auf dem Altar der Beliebigkeit geopfert
werden. ,,Um der Treue zu Jesus und dem von ihm verkiindeten Gott willen, ist die Unterscheidung
zwischen Glaube und Aberglaube, Wahrheit und Irrtum, Behauptung und Begriindung in Sachen
Religion notwendig. Aus Treue zu Jesus und seinem Vater dient diese Unterscheidung dem

christlichen Zeugnis fiir eine Hoffnung auf ewiges Leben fir alle, denen die Liebe Gottes gilt.“[4]

Stellvertretung

Stellvertretung ist etwas Urchristliches: Jesus nimmt uns mit auf unserem Weg, heiRt es in einem
Kinderhochgebet. Wir nehmen die anderen mit. Stellvertretung heit: Raume des Gebetes, der
Hoffnung und der Liebe erdéffnen und offen halten, wo diese bei anderen verschlossen sind, wo
nichts mehr erwartet ist, weil der Schmerz zu grol}, die Erschopfung zu stark, die Zumutung des
Leidens zu massiv war. Stellvertretung heifSt auch: Ins Leere, ins Umsonst hinein lieben, damit andere
wieder liebesfahig werden und einen Lichtblick sehen.

Sendung und Stellvertretung werden immer mehr zu Schliisselworten der Kirche, die nicht mehr alle
umfasst. Unsere Sendung, unsere Stellvertretung ist Dienst an der Welt und den Menschen mit all
ihren Sorgen und No6ten. Egal, ob wir viele oder wenige sind * wir stehen fir viele. Stellvertretung
bewahrt in uns eine Haltung der Offenheit und schitzt davor, dass wir uns in eine Enklave
zurlickziehen. Wenn wir nur noch das Gleiche reproduzieren oder unsere kirchliche Heimat
verteidigen wollen, wiirden wir den Untergang verwalten, nicht aber zukunftsfahig sein.
Stellvertretung heildt: der eine Mensch, indem er sein Leiden annimmt, bleibt mit dem anderen in

dessen Leid solidarisch und geht dessen Weg mit. Im gegenseitigen Austausch tragt einer des



anderen Last mit. Der eine schafft in der Annahme des Leidens dem anderen Raum, so dass dieser
das ihm zugemutete Leiden besser annehmen und tragen kann. Stellvertretung ist ein
Beziehungsgeschehen und ein Geschehen der Mitteilung: In der Beziehung geschieht Hilfe, Annahme
und Stitze. Einer trage des Anderen Last. Die zu tragende Last wird dadurch nicht weniger, aber sie
wird wirksam miteinander und flireinander getragen. So leidet Christus stellvertretend fir uns.

Der Dienst an der Freude und an der Hoffnung ist gerade in einer krisengeschiittelten Kirche, in
Erfahrungen der Nacht, der Erfolglosigkeit und der Vergeblichkeit gefragt. Ein Priester sollte kein
Agent der Resignation, sondern ein Anwalt der Hoffnung sein. “Gott hat uns nicht einen Geist der
Verzagtheit gegeben, sondern den Geist der Kraft, der Liebe und der Besonnenheit.” (2 Tim 1,7) In
der ignatianischen Spiritualitat verbilinden sich ein gesunder Realismus, Niichternheit mit der Freude
im Glauben und mit der Hoffnung als einem wichtigen Kriterium zur Unterscheidung der Geister.

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck

[1] Paul VI., AAS 66 (1974), 568.

[2] Vgl. dazu: Hermann Josef Pottmeyer, Zeichen und Kriterien der Glaubwirdig-keit des
Christentums, in: HFTh 4, 373-414, bes. 400-406; Bernhard Welte, Auf der Spur des Ewigen,
Freiburgi. B. 1965, 337-350.

[3] Die absolute Religion ist so die Religion der Wahrheit und Freiheit. (Georg Friedrich Wilhelm Hegel,
Vorlesungen Uber die Philosophie der Religion Il (Theorie Werkausgabe Bd. 17), 203.

[4] Thomas Séding, Wer sich zu mir bekennt ... (Lk 12,8) Der Anspruch Jesu und die Universalitat des

Evangeliums, in: ders. (Hg.), Ist der Glaube Feind der Freiheit? Die neue Debatte um den

Monotheismus (QD 196), Freiburg i. B. 2003, 53-122, hier 122.



