
Petrus	
  Canisius	
  2012	
  

Predigt	
  von	
  Bischof	
  Manfred	
  Scheuer	
  beim	
  Gottesdienst	
  anlässlich	
  des	
  Diözesantages	
  /	
  Dies	
  

Academicus	
  am	
  26.	
  April	
  2012	
  in	
  Innsbruck. 
	
   
Zweiter	
  Apostel	
  Deutschlands,	
  so	
  wird	
  der	
  hl.	
  Petrus	
  Canisius	
  bezeichnet.	
  In	
  einer	
  Zeit	
  der	
  sittlichen	
  

und	
   religiösen	
   Verwahrlosung	
   Tirols	
   hat	
   er	
   den	
   Glauben	
   verkündet,	
   Bildungsarbeit	
   geleistet,	
  

Seelsorge	
   betrieben	
   unter	
   schwierigen	
   Voraussetzungen.	
   Er	
   hat	
   zumindest	
   einigen	
   Tirolern	
   den	
  

Glauben	
   wieder	
   nahe	
   gebracht	
   und	
   diesem	
   Glauben	
   auch	
   eine	
   sinnliche	
   anschauliche	
   Gestalt	
  

gegeben.	
  Es	
  ist	
  nicht	
  übertrieben,	
  dass	
  er	
  am	
  Beginn	
  einer	
  neuen	
  Evangelisierung	
  Tirols	
  stand.	
  Sollen	
  

wir	
  ihn	
  zum	
  Patron	
  der	
  Neu-­‐Evangelisierung	
  ernennen? 
Die	
   Bezeichnung	
   "Neu-­‐Evangelisierung"	
   erweckt	
   spontan	
   Unbehagen:	
   Wie	
   es	
   damals	
   gelang,	
   das	
  

Abendland	
  für	
  das	
  Christentum	
  zu	
  gewinnen,	
  so	
  müsste	
  es	
  unter	
  Aufbietung	
  aller	
  Kräfte	
  doch	
  auch	
  

heute	
   möglich	
   sein,	
   dem	
   Evangelium	
   „zum	
   Sieg"	
   zu	
   verhelfen,	
   d.h.	
   zur	
   Anerkennung	
   seitens	
   der	
  

Mehrheit	
   der	
   Tiroler	
   und	
   Europäer	
   mit	
   dem	
   Ziel	
   eines	
   wiederum	
   heiligen	
   Landes	
   Tirol	
   und	
  

christlichen	
  Europas.	
  Wie	
  hat	
  es	
  denn	
  -­‐	
  in	
  soziokultureller	
  Sicht	
  -­‐	
  damals	
  das	
  Evangelium	
  „geschafft“,	
  

die	
   Masse	
   der	
   Menschen	
   zu	
   erreichen	
   und	
   zur	
   Religion	
   Europas	
   zu	
   werden?	
   Doch	
   dadurch,	
   dass	
  

politische	
  Herrscher,	
   aus	
  welchen	
  Gründen	
  auch	
   immer,	
  das	
  Christentum	
  angenommen	
  und	
  es	
   für	
  

ihre	
   Untertanen	
   entweder	
   strikt	
   vorgeschrieben	
   oder	
   mit	
   sanftem	
   Druck	
   durchgesetzt	
   haben,	
   ein	
  

Druck,	
  der	
  dann	
  in	
  und	
  durch	
  die	
  Gesellschaft	
  weitergeführt	
  wurde.	
  Genau	
  das	
  aber	
  wird	
  sich	
  wohl	
  

niemals	
  mehr	
  wiederholen,	
  abgesehen	
  von	
  der	
  vermutlich	
  auch	
  nicht	
  rücknehmbaren	
  Pluralisierung	
  

des	
  Lebens	
  und	
  Individualisierung	
  von	
  Lebensoptionen. 
Nach	
  dem	
  Zerfall	
  des	
  Heidentums	
  �	
  konstantinische	
  Wende	
  wurde	
  das	
  Christentum	
  zum	
  integralen	
  

Bestandteil	
   der	
   Gesellschaft	
   wurde	
   und	
   zum	
   neuen	
   Verwalter	
   der	
   religiösen	
   Bedürfnisse	
   des	
  

Imperiums.	
   Der	
   Schritt	
   zur	
   Volkskirche	
   war	
   kein	
   „Sündenfall“.	
   Denn	
   dadurch	
   erreichte	
   das	
  

Evangelium	
  die	
  Welt	
   auch	
   in	
   ihren	
  öffentlichen,	
   gesellschaftlichen	
  Dimensionen.	
  Überall	
  waren	
  die	
  

Zeichen	
   Christi	
   aufgerichtet.	
   Auf	
   der	
   anderen	
   Seite	
   aber	
  war	
   der	
   Preis	
   dafür	
   sehr	
   hoch.	
   Christsein	
  

wurde	
   kaum	
   noch	
   als	
   Sache	
   der	
   persönlichen	
   Glaubensentscheidung	
   angesehen;	
   es	
   war	
   für	
   die	
  

meisten	
   ein	
   absolut	
   selbstverständlicher	
   Faktor	
   des	
   soziokulturellen	
   Umfelds.	
   Kierkegaard:	
   Am	
  

Anfang	
   -­‐	
   sagt	
  er	
   -­‐	
  gab	
  es	
  keinen	
  Christen,	
  dann	
  wurden	
  alle	
  Christen,	
  und	
  so	
  gab	
  es	
  wieder	
  keinen	
  



Christen;	
  also	
  stehen	
  wir	
  jetzt	
  wieder	
  am	
  Anfang.	
  Wenn	
  alle	
  Christen	
  sind,	
  ist	
  im	
  Grunde	
  keiner	
  Christ,	
  

weil	
  dann	
  Entscheidendes	
  am	
  Christsein,	
  das	
  Herausgerufen-­‐	
  und	
  Berufensein,	
   fehlt.	
   Entsprechend	
  

wurden	
   dann	
   auch	
   in	
   der	
   christlichen	
  Welt	
   die	
   Grund-­‐Sätze	
   des	
   Glaubens	
   allzu	
   sehr	
   „natürlichen	
  

Plausibilitäten“	
  angepasst.	
  Kurz	
  mit	
  den	
  Worten	
  von	
  Kardinal	
  Kurt	
  Koch:	
   „Die	
  Christianisierung	
  des	
  

römischen	
  Imperiums	
  hat	
  unweigerlich	
  auch	
  zur	
  Imperialisierung	
  des	
  Christentums	
  geführt.“	
  Das	
  ist	
  

greifbar	
  im	
  kirchlichen	
  Amt,	
  das	
  sich	
  immer	
  noch	
  ein	
  gut	
  Stück	
  weit	
  unter	
  den	
  Vorzeichen	
  von	
  Macht,	
  

Vollmacht	
   und	
   Leitungsbefugnis	
   konstituiert,	
   in	
   einer	
   Seelsorge,	
   die	
   sich	
   nicht	
   selten	
   als	
   amtliches	
  

Dienstleistungsunternehmen	
  im	
  Bereich	
  „Lebensorientierung,	
  Moral	
  und	
  Ritual“	
  versteht. 
Auch	
  der	
  Begriff	
  der	
  Weitergabe	
  des	
  Glaubens	
  ist	
  nicht	
  unproblematisch.	
  Glaube	
  ist	
  nach	
  eindeutiger	
  

Lehre	
  der	
  Kirche	
  Gnade,	
  Gabe,	
  Geschenk,	
  etwas,	
  was	
  wir	
  nicht	
  machen	
  können,	
  was	
  wir	
  allein	
  von	
  

Gott	
  her	
  empfangen	
  (auch	
  wenn	
  dabei	
  unsere	
  Freiheit	
  mit	
  eingefordert	
   ist).	
  Selbst	
  wenn	
  wir	
  davon	
  

ausgehen	
  dürfen,	
  dass	
  Gott	
  jedem	
  Menschen	
  die	
  Gabe	
  des	
  Glaubens	
  schenkt,	
  so	
  geschieht	
  dies	
  doch	
  

wann,	
  wie	
  und	
  wo	
  ER	
  will	
   und	
  nicht	
   selten	
  auch	
   in	
  der	
   Form	
  des	
   -­‐	
  mit	
  Rahner	
   gesagt	
  –	
   „Anonym-­‐

Christlichen“. 
	
   
Zeuge	
  und	
  Lehrer 
	
   
„Der	
   moderne	
   Mensch	
   hört	
   lieber	
   auf	
   Zeugen	
   als	
   auf	
   Lehrer,	
   wenn	
   er	
   auf	
   Lehrer	
   hört,	
   dann	
  

deswegen,	
   weil	
   sie	
   Zeugen	
   sind.“	
   [1]	
   Überzeugung	
   zum	
   Leben,	
   zu	
   Werten,	
   zum	
   Evangelium,	
  

Überzeugung	
  zum	
  Glauben	
  an	
  den	
  Gott	
   Jesu	
  Christi	
  geschieht	
  durch	
  Zeugen,	
  d.h.	
  durch	
  Menschen,	
  

deren	
  Existenz	
  vom	
  Bezeugten	
  ergriffen	
  und	
  geprägt	
  ist.	
  Das	
  ist	
  zunächst	
  psychologisch	
  in	
  dem	
  Sinn	
  

zu	
   verstehen,	
  dass	
   gegenwärtig	
   integralistische	
  Vereinnahmung	
  und	
   rationale	
  Argumentation	
  nicht	
  

opportun	
   sind.	
   Von	
   Jesus	
   Christus	
   her	
   ist	
   der	
   Zeuge	
   die	
   der	
   Offenbarung	
   angemessene	
  

Vermittlungsgestalt.[2]	
   In	
  der	
  menschlichen	
  Gestalt	
   Jesu	
   leuchtet	
  die	
  Wahrheit	
  und	
  die	
  Herrlichkeit	
  

Gottes	
  auf	
  (Joh	
  1,	
  14),	
  er	
   ist	
  der	
  Weg	
  zum	
  Vater	
  (Joh	
  14,6),	
  er	
   ist	
  der	
  treue	
  und	
  wahrhaftige	
  Zeuge	
  

(Off	
  3,14). 
Das	
   Zeugnis	
   lebt	
   von	
  der	
  Wahrheitsfähigkeit	
   und	
  Wahrheitswilligkeit.	
  Das	
   Zeugnis	
  will	
   die	
   tödliche	
  

Maschinerie	
   des	
   Leidens	
   überwinden	
   und	
   die	
   Praxis	
   Jesu	
   erschließen.	
   Zeugnis	
   ist	
   kein	
   bloß	
  

erbauliches	
   Spiel	
   der	
   Liebe	
   mit	
   sich	
   selbst.	
   Es	
   ist	
   als	
   Vollzug	
   des	
   Glaubens	
   konstitutiv	
   auf	
  



Kommunikation	
  hin	
  ausgerichtet.	
  Zeugnis	
  ist	
  also	
  vom	
  Reich	
  Gottes	
  her	
  keine	
  heimliche	
  Version	
  des	
  

Willens	
  zur	
  Macht.	
  Der	
  Zeuge	
  hingegen	
  ist	
  bereit,	
  die	
  Aporien	
  von	
  Leid	
  und	
  Verzweiflung	
  auf	
  sich	
  zu	
  

nehmen	
  und	
  auszuleiden.	
  Ihm	
  wohnt	
  die	
  gewaltlose	
  Form	
  der	
  Liebe	
  inne. 
Wer	
   die	
   Wahrheitsfrage	
   grundsätzlich	
   unter	
   Ideologieverdacht	
   stellt,	
   wer	
   sie	
   ignoriert	
   und	
  

marginalisiert,	
  der	
  eröffnet	
  nicht	
  einfach	
  das	
  große	
  Spiel	
  der	
  Freiheit,	
  sondern	
  überlässt	
  das	
  Feld	
  dem	
  

Konkurrenzkampf.	
  Wahrheit	
   ist	
  nicht	
  zu	
   lösen	
  von	
  Freiheit.[3],	
  hat	
  aber	
  auch	
  einen	
  interpersonalen	
  

Aspekt	
   und	
   einen	
   existentiellen	
   Bezug	
   (Wahrhaftigkeit).	
   Um	
   der	
   Humanität,	
   aber	
   auch	
   um	
   des	
  

christlichen	
  Glaubens	
  willen	
   darf	
   die	
  Wahrheitsfrage	
   nicht	
   auf	
   dem	
  Altar	
   der	
   Beliebigkeit	
   geopfert	
  

werden.	
  „Um	
  der	
  Treue	
  zu	
  Jesus	
  und	
  dem	
  von	
  ihm	
  verkündeten	
  Gott	
  willen,	
  ist	
  die	
  Unterscheidung	
  

zwischen	
   Glaube	
   und	
   Aberglaube,	
   Wahrheit	
   und	
   Irrtum,	
   Behauptung	
   und	
   Begründung	
   in	
   Sachen	
  

Religion	
   notwendig.	
   Aus	
   Treue	
   zu	
   Jesus	
   und	
   seinem	
   Vater	
   dient	
   diese	
   Unterscheidung	
   dem	
  

christlichen	
  Zeugnis	
  für	
  eine	
  Hoffnung	
  auf	
  ewiges	
  Leben	
  für	
  alle,	
  denen	
  die	
  Liebe	
  Gottes	
  gilt.“[4] 
	
   
Stellvertretung 
	
   
Stellvertretung	
   ist	
   etwas	
  Urchristliches:	
   Jesus	
   nimmt	
   uns	
  mit	
   auf	
   unserem	
  Weg,	
   heißt	
   es	
   in	
   einem	
  

Kinderhochgebet.	
   Wir	
   nehmen	
   die	
   anderen	
   mit.	
   Stellvertretung	
   heißt:	
   Räume	
   des	
   Gebetes,	
   der	
  

Hoffnung	
   und	
   der	
   Liebe	
   eröffnen	
   und	
   offen	
   halten,	
   wo	
   diese	
   bei	
   anderen	
   verschlossen	
   sind,	
   wo	
  

nichts	
   mehr	
   erwartet	
   ist,	
   weil	
   der	
   Schmerz	
   zu	
   groß,	
   die	
   Erschöpfung	
   zu	
   stark,	
   die	
   Zumutung	
   des	
  

Leidens	
  zu	
  massiv	
  war.	
  Stellvertretung	
  heißt	
  auch:	
  Ins	
  Leere,	
  ins	
  Umsonst	
  hinein	
  lieben,	
  damit	
  andere	
  

wieder	
  liebesfähig	
  werden	
  und	
  einen	
  Lichtblick	
  sehen. 
Sendung	
  und	
  Stellvertretung	
  werden	
  immer	
  mehr	
  zu	
  Schlüsselworten	
  der	
  Kirche,	
  die	
  nicht	
  mehr	
  alle	
  

umfasst.	
  Unsere	
  Sendung,	
  unsere	
  Stellvertretung	
   ist	
  Dienst	
  an	
  der	
  Welt	
  und	
  den	
  Menschen	
  mit	
  all	
  

ihren	
  Sorgen	
  und	
  Nöten.	
  Egal,	
  ob	
  wir	
   viele	
  oder	
  wenige	
   sind	
   �	
  wir	
   stehen	
   für	
   viele.	
   Stellvertretung	
  

bewahrt	
   in	
   uns	
   eine	
   Haltung	
   der	
   Offenheit	
   und	
   schützt	
   davor,	
   dass	
   wir	
   uns	
   in	
   eine	
   Enklave	
  

zurückziehen.	
   Wenn	
   wir	
   nur	
   noch	
   das	
   Gleiche	
   reproduzieren	
   oder	
   unsere	
   kirchliche	
   Heimat	
  

verteidigen	
  wollen,	
  würden	
  wir	
  den	
  Untergang	
  verwalten,	
  nicht	
  aber	
  zukunftsfähig	
  sein. 
Stellvertretung	
  heißt:	
   der	
  eine	
  Mensch,	
   indem	
  er	
   sein	
   Leiden	
  annimmt,	
  bleibt	
  mit	
  dem	
  anderen	
   in	
  

dessen	
   Leid	
   solidarisch	
   und	
   geht	
   dessen	
   Weg	
   mit.	
   Im	
   gegenseitigen	
   Austausch	
   trägt	
   einer	
   des	
  



anderen	
  Last	
  mit.	
  Der	
  eine	
  schafft	
   in	
  der	
  Annahme	
  des	
  Leidens	
  dem	
  anderen	
  Raum,	
  so	
  dass	
  dieser	
  

das	
   ihm	
   zugemutete	
   Leiden	
   besser	
   annehmen	
   und	
   tragen	
   kann.	
   Stellvertretung	
   ist	
   ein	
  

Beziehungsgeschehen	
  und	
  ein	
  Geschehen	
  der	
  Mitteilung:	
  In	
  der	
  Beziehung	
  geschieht	
  Hilfe,	
  Annahme	
  

und	
  Stütze.	
  Einer	
  trage	
  des	
  Anderen	
  Last.	
  Die	
  zu	
  tragende	
  Last	
  wird	
  dadurch	
  nicht	
  weniger,	
  aber	
  sie	
  

wird	
  wirksam	
  miteinander	
  und	
  füreinander	
  getragen.	
  So	
  leidet	
  Christus	
  stellvertretend	
  für	
  uns. 
Der	
   Dienst	
   an	
   der	
   Freude	
   und	
   an	
   der	
   Hoffnung	
   ist	
   gerade	
   in	
   einer	
   krisengeschüttelten	
   Kirche,	
   in	
  

Erfahrungen	
   der	
   Nacht,	
   der	
   Erfolglosigkeit	
   und	
   der	
   Vergeblichkeit	
   gefragt.	
   Ein	
   Priester	
   sollte	
   kein	
  

Agent	
  der	
  Resignation,	
   sondern	
  ein	
  Anwalt	
  der	
  Hoffnung	
   sein.	
   “Gott	
  hat	
  uns	
  nicht	
  einen	
  Geist	
  der	
  

Verzagtheit	
  gegeben,	
  sondern	
  den	
  Geist	
  der	
  Kraft,	
  der	
  Liebe	
  und	
  der	
  Besonnenheit.“	
   (2	
  Tim	
  1,7)	
   In	
  

der	
  ignatianischen	
  Spiritualität	
  verbünden	
  sich	
  ein	
  gesunder	
  Realismus,	
  Nüchternheit	
  mit	
  der	
  Freude	
  

im	
  Glauben	
  und	
  mit	
  der	
  Hoffnung	
  als	
  einem	
  wichtigen	
  Kriterium	
  zur	
  Unterscheidung	
  der	
  Geister. 
Manfred	
  Scheuer,	
  Bischof	
  von	
  Innsbruck 

	
  
	
  
[1]	
  Paul	
  VI.,	
  AAS	
  66	
  (1974),	
  568. 
[2]	
   Vgl.	
   dazu:	
   Hermann	
   Josef	
   Pottmeyer,	
   Zeichen	
   und	
   Kriterien	
   der	
   Glaubwürdig-­‐keit	
   des	
  
Christentums,	
   in:	
   HFTh	
   4,	
   373-­‐414,	
   bes.	
   400-­‐406;	
   Bernhard	
   Welte,	
   Auf	
   der	
   Spur	
   des	
   Ewigen,	
  
Freiburg	
  i.	
  B.	
  1965,	
  337-­‐350. 

[3]	
  Die	
  absolute	
  Religion	
  ist	
  so	
  die	
  Religion	
  der	
  Wahrheit	
  und	
  Freiheit.	
  (Georg	
  Friedrich	
  Wilhelm	
  Hegel,	
  
Vorlesungen	
  über	
  die	
  Philosophie	
  der	
  Religion	
  II	
  (Theorie	
  Werkausgabe	
  Bd.	
  17),	
  203. 

[4]	
  Thomas	
  Söding,	
  Wer	
  sich	
  zu	
  mir	
  bekennt	
  ...	
  (Lk	
  12,8)	
  Der	
  Anspruch	
  Jesu	
  und	
  die	
  Universalität	
  des	
  
Evangeliums,	
  in:	
  ders.	
  (Hg.),	
  Ist	
  der	
  Glaube	
  Feind	
  der	
  Freiheit?	
  Die	
  neue	
  Debatte	
  um	
  den	
  
Monotheismus	
  (QD	
  196),	
  Freiburg	
  i.	
  B.	
  2003,	
  53-­‐122,	
  hier	
  122.	
  


